

# Palolis Ilelia

प्रथमाननम्

व्याख्याकारद्वय:

प्रो०डा० श्रीनारायण मिश्रः

एवम्

डा॰ शशिनाथं झा विद्यावाचस्पतिः



चौखम्बा कृष्णदास अकादमी, वाराणसी



प्रकाशक : चौखम्बा कृष्णदास अकादमी, वाराणसी

मुद्रक : चौखम्बा प्रेस, वाराणसी

संस्करण : तृतीय, वि०सं० २०६४, सन् २००८

मूल्य : रू० १६०.००

### © चौखम्बा कृष्णदास अकादमी

के० ३७/११८, गोपाल मन्दिर लेन गोलघर (मैदागिन) के पास पो० बा० नं० १११८, वाराणसी–२२१००१ (भारत) फोन: (०५४२) २३३३४५८ & P.P. २३३५०२०

#### अपरं च प्राप्तिस्थानम् चौखम्बा संस्कृत सीरीज आफिस

के॰ ३७/९९, गोपाल मन्दिर लेन गोलघर (मैदागिन) के पास पो॰ बा॰ नं॰ १००८, वाराणसी—२२१००१ (भारत) फोन: {(आफिस) (०५४२) २३३३४५८ (आवास) (०५४२) २३३५०२०, २३३४०३२

Fax: 0542 - 2333458
e-mail: cssoffice@satyam.net.in
web-site: www.chowkhambaseries.com

#### BITTHALDAS SANSKRIT SERIES

2

\*\*\*

# RASAGANGĀDHARA

## PAŅDITRĀJ JAGANNĀTHA FIRST ĀNANA

WITH 'Rasatarangini' Sanskrit-Hindi Commentaries

By
Prof. Dr. Shrinarayan Mishra
Sanskrit Department
Faculty of Arts, B. H. U., Varanast

&

Dr. Shashinath Jha Vidyavacaspati Reader, P.G. Deptt. of Vyakaran K. S. D. Sanskrit University, Darbhanga.



CHOWKHAMBA KRISHNADAS ACADEMY VARANASI

: Chowkhamba Krishnadas Academy, Varanasi Publisher

: Chowkhamba Press, Varanasi Printer

#### © CHOWKHAMBA KRISHNADAS ACADEMY

**Oriental Publishers & Distributors** K. 37/118, Gopal Mandir Lane Post Box No. 1118, Varanasi- 221001 (INDIA)

Phone: (0542) 2333458 & P.P. 2335020

#### Also can be had from:

#### CHOWKHAMBA SANSKRIT SERIES OFFICE

Publishers and Oriental and Foreign Book-sellers K. 37/99, Gopal Mandir Lane At the North Gate of Gopal Mandir Near Golghar (Maidagin) Post Box No. 1008, Varanasi- 221001 (India)

Phone { Office : (0542) 2333458

Resi.: (0542) 2334032, 2335020

Fax: 0542-2333458 e-mail: cssoffice@satyam.net.in web-site: www.chowkhambaseries.com

## भूमिका

सङ्ख्य-हृदयविजेता, क्लाघ्यः सर्वेः कविर्मान्यः। तत्कर्मममं-वीक्षक-साहित्यज्ञस्ततोऽपि वन्द्योऽस्ति ।।

किव क्रान्तदर्शी (आर-पार देखने वाला) होता है । उसका हृदय विशाल, दृष्टि सूक्ष्म, मित जागरूक, मन प्रमन्न और वाणी सुललित होती है। वह अदृश्य जगत् में प्रवेश करने की क्षमता रखता है और दृश्य जगत् में भी जहाँ सामान्य लोग देखते हुए भी जिसे न देख पाते हों या देखकर भी व्यक्त न कर पाते हों, उसे वह देख और व्यक्त कर लोगों को चमत्कृत कर देता है। लिलत वाणी में लिलत भाव को उपस्थित कर देना ही तो किव का काम है। इसी वाणी और भाव (अर्थ) के सन्तुलित सहभाव को साहित्य कहते हैं—

साहित्यमनयोः शोभाशालितां प्रति काप्यसौ । अन्यूनानतिरिक्तत्वं मनोहारिण्यवस्थितिः ॥

इस प्रकार भावार्थंक ब्यव्-प्रत्ययान्त साहित्य शब्द धमंबोधक (भावार्थंक) होने से शब्दार्थंस्वरूप काव्य का (धर्मी का) बोधक न होकर तत्प्रतिपादक शास्त्र का बोधक बन जाता है—हितेन सह = सिहतं, तस्य भावः साहित्यम्। परन्तु आचार्यं किवशेखर बदरीनाथ झाजी का मत है कि यहाँ स्वाधिक प्रत्यय ही माना जाय। तदनुसार 'सिहतमेव साहित्यम्' सहभावापन्न (शब्द और अर्थं के सन्तुलित रूप) काव्य एवं उसके उपकारक छन्द, गुण, अलंकार, रीति, रस, भाव आदि के निरूपक प्रत्य साहित्य कहलाने लगते हैं। यथा—'सुखमेव सौस्यम्, चरित्रमेव चारित्यम्, चतुवंणंमेव चातुवंण्यंम्' प्रयोग प्रसिद्ध हैं, उसी तरह 'सिहतमेव साहित्यम्' यहाँ स्वाधिक प्रत्यय मानने पर धर्मी काव्य और उसके धर्म काव्यशास्त्र इन दोनों का बोधक साहित्य हो जाता है —

साहित्यं सहितानां भावः काव्यैतदङ्गानाम्। साहितानि तानि वा तत्, सप्तममाख्यायते शास्त्रम्<sup>ध</sup>।।

- १. भूमिकाकार द्वारा मङ्गलाचरण।
- २. कवयः क्रान्तदशिनः।
- ३. वक्रोक्तिजीवितम् १-१०।
- ४. मैथिली-काव्यविवेक-सम्पादक डॉ॰ शशिनाथ झा ।
- ५. साहित्यमीमांसा-श्लोकसं० २ कविशेखर बदरीनाथ झा। (गङ्गानाथझा कोमेमोरेशन भील्यूम, बोरिएण्टल बुक एजेन्सी, पूना)

साहित्य विद्या को ही आचार्य राजशेखर ने अपनी काव्यमीमांसा में पञ्चम वेद, सप्तम दर्शन और पञ्चदश विद्यास्थान कहा है। काव्य और काव्यशास्त्र में अंगांगिमाव सम्बन्ध है, जिनमें काव्य है अङ्गी (प्रधान), साध्य और लक्ष्य तथा काव्यशास्त्र है अङ्ग (काव्य का उपकारक), साधन और लक्षण । इन दोनों लक्ष्य और लक्षणों के समुदाय को ही साहित्य कहना उचित है। जैसा कि आचार्य पतंजिल ने महाभाष्य (प्रथमाह्निक) में "लक्ष्यलक्षणे व्याकरणम्" कहकर लक्षण (सूत्र) और लक्ष्य (प्रयोग, उदाहरण) के सम्मिलित रूप को ही व्याकरण कहा है, उसी तरह काव्यशास्त्रीय लक्षण एवं उनके उदाहरण (काव्य) साहित्य कहे जाते हैं। केवल काव्यशास्त्रीय लक्षण एवं उनके उदाहरण (काव्य) साहित्य कहे जाते हैं। केवल काव्यशास्त्र के लिए साहित्य पद का प्रयोग लाक्षणिक है। साहित्यशब्दार्थ व्यापक है और काव्यवदार्थ व्याप्य, यह स्पष्ट ही है। यह एक व्यापक नियम है कि अङ्गी के फल (प्रयोजन) से ही अङ्ग का भी फल सिद्ध हो जाता है। तदनुसार काव्य के फल से ही काव्यशास्त्र भी फलवान् हो जाता है। इसलिए सभी काव्यशास्त्रीय ग्रन्थों में काव्यशास्त्र मी फलवान् हो जाता है। इसलिए सभी काव्यशास्त्रीय ग्रन्थों में काव्य का ही फल दिखाया गया है, शास्त्र का नहीं।

इस सन्दर्भ में सर्वप्रथम स्थान किव का आता है। वह स्वतन्त्र है, निरङ्कुश है, अतः साहित्य जगत् में सबसे पहले उसी का आविर्भाव हुआ—

> "कविर्मनीषी परिभूः स्वयम्भू-याथातथ्यतोऽर्थान् व्यधाच्छाश्वतीम्यः समाम्यः" ।

रसस्वरूप ब्रह्म से ब्रह्मा के रूप में सृष्टि के आरम्भ में किव का आविर्भाव हुआ। तब उससे काव्य निस्सृत हुआ। इस परम्परा में काव्य का दूसरा स्थान है। उससे सभी मुग्व हुए, सभी तृत हुए, सबों ने उसे देखा। पर देखने वालों में भी कोई सूक्ष्म द्रष्टा निकल गया, जिसे आलोचक कहा जाता है। यह तीसरे स्थान पर आता है। उसने अपनी सूक्ष्म दृष्टि से देखकर अपनी वाणी द्वारा उसकी प्रशंसा या निन्दा की और फिर उसे परवर्त्ती कियों के लिए प्रचारित किया, वही हुआ काव्यशास्त्र, जिसमें लक्षण के साथ-साथ लक्ष्य (काव्योदाहरण) भी होता है और समस्त काव्य-जात् ही इसके उदाहरण हो गये। इस तरह यह चौथे स्थान पर आता है। यही शास्त्र साहित्य है, आलोचनाशास्त्र है, समीक्षाशास्त्र है। कवि-काव्य-आलोचक-आलोचना की यही श्रृंखला है। इनमें परस्पर उत्पाद्योत्पादक, कार्यंकारण, उपकार्यो-पकारकमाव आदि सम्बन्ध हैं। कभी तो किव के अनुसार शास्त्र चलता है, तो कभी

१. शास्त्र निर्देशाध्याय।

२. मैथिली-काव्यविवेक, पु०-१४।

३. शुक्लयजुर्वेदसंहिता, ४०।८।

शास्त्र के अनुशासन में किव रहता है, आलोचक से सावधान रहता है और यही वह सावधानी है, जो भवभूति जैसे महाकिव को निखारा और उच्च स्थान पर बैठाया। सुना जाता है कि आलोचकों ने भवभूति के महावीरचिरत नाटक के विषय में बहुत आक्षेप किया था। किव सम्हल गये और उनका उत्तर दिया—

ये नाम केचिदिह नः प्रथयन्त्यवज्ञां जानन्ति ते किमिप तान् प्रति नैष यत्नः। उत्पत्स्यते हि मम कोऽपि समानधर्मा कालो महान् निरवधिविपुला च पृथ्वी ।।

फिर उनके उत्तररामचिरत नाटक को देखकर तो आलोचकों को कहना ही पड़ा—''उत्तरे रामचिरते भवभूतिविशिष्यते''। इसी प्रकार महाकवि दण्डी के विषय में भी किंवदन्ती है कि उन्होंने दशकुमारचिरत को पूर्वपीठिका जब लिखो तो आलोचकों का तीखा प्रहार उन पर पड़ा। वे कि गये, अपने को सम्हाला, परिश्रम करके आक्षेपों का समाधान ढूँढ़ा और इसी छानबीन के क्रम में स्वयं एक अलङ्कारशास्त्रीय ग्रन्थ ही रच डाले—काव्यादर्श, जो इस शास्त्र का एक मूर्धन्य ग्रन्थ हुआ। इसके वाद इन्होंने दशकुमारचिरत की उत्तरपीठिका लिखी, जिसकी सब ओर से प्रशंसा हुई। इसीलिए उनकी पूर्वपीठिका और उत्तरपीठिका में इतना अन्तर है।

ऐसे ऐसे महाकि भी जिनकी कद्र करते हैं, ऊँचा स्थान देते हैं, उन आलोचकों का महत्त्व इसी से आँका जा सकता है। इन आलोचकों को न केवल पूर्ववर्ती सभी काव्यों की जानकारी रहती है, अपितु सभी आलोचकों के सिद्धान्तों की भी जानकारी आवश्यक है। किन से सूक्ष्म दृष्टि उनकी होती है। जिन भावों को किन से सोचा तक न होगा, उनके ही शब्दों से उन भावों को निकाल कर गुण या दोष दिखाने में वे पटु होते हैं। सूक्ष्मदिश्ता, निष्पक्षता, निर्भीकता, सारगिता, सामयिकता, सार्वदिशकता आदि कितपय गुण इनमें आवश्यक माने गये हैं। किन की आलोचना करने से पहले उन्हें स्वयं किन बनना आवश्यक है। पक्षपातिता, भीकता, लोभ आदि कितपय दुर्गुण जिस आलोचक में रहे, वह निन्दनीय माना जाता है। अनएव आलोचक को संयत रखने के लिए काव्यशास्त्र (साहित्यिवद्या) परम आवश्यक है, क्यों कि अनियन्त्रित प्रवाह से परम हानि निश्चित है।

अनुबन्ध-निबन्धन-

प्रत्येक शास्त्र के आदि में ही उसके विषय, प्रयोजन, सम्बन्ध और अधिकारों — इन चार अनुबन्धों का निरूपण आवश्यक होता है, क्योंकि इनके ज्ञान के बिना जिज्ञासु

१. मालतीमाधव-प्रस्तावना ।

इसके अध्ययन में प्रवृत्त ही नहीं हो सकते हैं, जबिक उन्हीं के उपयोग के लिए शास्त्र का प्रणयन होता है। ग्रन्थ के अध्ययन में जिज्ञासु को प्रवृत्ति कराने वाले तत्त्व को ही अनुबन्ध कहते हैं। किसी भी कार्य में लोग तभी प्रवृत्त होते हैं जब उन्हें उसमें 'इदं मिंदिष्टसाधनम्'—'यह मेरा अभीष्ट साधन करने वाला है' इस प्रकार का ज्ञान हो जाय। इसे ही इष्टसाध्यताज्ञान कहते हैं। सुमेरु पर्वंत लाने में उक्त ज्ञान के रहने पर भी लोग प्रवृत्त नहीं होते हैं, क्योंकि उसमें कृतिसाध्यताज्ञान नहीं है, अर्थात् जब तक 'इदं मत्कृतिसाध्यम्'—'यह मुझसे किया जाने योग्य कार्य है' इस प्रकार का ज्ञान भी प्रवृत्ति के प्रति कारण है और विषमिश्रित स्वादिष्ट भोजन में उक्त दोनों ज्ञान के रहने पर भी बलवत् अनिष्ट ऐसा ज्ञान होने पर वह इष्ट हो नहीं है। अतः प्रवृत्ति के प्रति मुख्य दो ज्ञान हो कारण हैं—इष्टसाध्यता ज्ञान और कृतिसाध्यता ज्ञान। अब प्रस्तुत में प्रयोजन से इष्टसाध्यता ज्ञान होता है और विषय, सम्बन्ध और अधिकारी से कृतिसाध्यता ज्ञान होता है। विषय हुआ प्रतिपादनीय वस्तु, प्रयोजन हुआ फल, अधिकारी हुआ प्रवृत्त होने योग्य व्यक्ति और सम्बन्ध हुआ प्रतिपाद्य विषय के साथ प्रतिपादक शास्त्र का संसर्ग (विषय और ग्रन्थ में प्रतिपाद-प्रतिपादकभाव सम्बन्ध)।

प्रस्तुत साहित्यशास्त्र का विषय है काव्य एवं उसके उपयोगी (गुण, अलंकार, रीति, रस, भाव, ध्विन आदि) पदार्थ। इनका ज्ञान प्राप्त करना ही प्रयोजन है। इन विषयों के जिज्ञासु व्यक्ति अधिकारी हैं और इस विषय और शास्त्र में बोध्य-बोधक-भाव सम्बन्ध है।

उपर्युक्त आलोचकों, काव्यशास्त्रकारों की संस्कृतवाङ्मय में सुदीघं परम्परा रही है। आचार्य भरतमुनि (ई॰ पू॰ द्वितीय अताव्दी) से लेकर आज तक इसकी शृंखला बनी हुई है। बीच-बीच में अनेक वाद आये, सम्प्रदाय चले और अपना प्रभाव छोड़ते गये, यह शास्त्र आगे बढ़ता गया, विषय की सूक्ष्मता आती गयी। सोल्हवीं शताब्दी से प्रत्येक शास्त्र में प्राचीन-नव्य का भेद होने लगा, भाषा परिष्कृत शैली को पकड़ने लगी। इस शास्त्र में यह बात कुछ बाद में अ।यी, जिसे लिये हुए सत्रहवीं शताब्दी में अवतीणं हुए पण्डितराज जगन्नाथ अपने प्रौढ़-परिष्कृत ग्रन्थ रसगङ्गाधर के साथ।

#### रसगङ्गाधर

यह साहित्यशास्त्र की मूर्धन्य ग्रन्थ है। रसस्वरूप गङ्गा की वारण करने बाला—'रसश्चासौ गङ्गा रसगङ्गा, तस्याः घरः (घारकः), घरतीति घर इति' इस व्युत्पत्ति के बनुसार यह रसप्रतिपादक के रूप में साक्षात् शिव (गङ्गाघर) ही है। तदनुसार इसका विषय रस है, जो साहित्यशास्त्र में सर्वप्रधान होने से अपने शास्त्रमात्र का संग्राहक हो जाता है, इस शास्त्र के सभी तस्त्रों का प्रतिनिधित्व करता है—

'प्राधान्येन व्यपदेशा भवन्ति'—प्रधान के अनुसार ही व्यवस्था होती है, इस न्याय के अनुसार साहित्यशास्त्र का नाम रसशास्त्र होता है और इसे ही पण्डितराज जगन्नाथ ने इस ग्रन्थ का रसगङ्गाधर नाम रखकर सूचित किया है। परन्तु वे परम्परानुसार प्रचिलत नाम ''अलङ्कारशास्त्र'' कहना ही उचित समझते हैं और यह नाम भी प्राधान्य न्याय से ही सङ्गत होता है, क्यों कि इस शास्त्र का आधा से अधिक भाग अलंकार-विवेचन में ही रहता है। परन्तु आधुनिक युग में 'साहित्य' शब्द अधिक प्रचिलत है, जो राजशेखर, श्रीहर्ष, किवकणंपूर आदि के द्वारा समिथत है। साहित्य के प्रसंग में म० म० गङ्गाधर शास्त्री का एक पद्य यहाँ उद्धरणीय है—

नाचान्तं यच्चिरत्नैरपिरिचितचरं यच्च वाचालचेलै-रौचित्यं यन्न मुञ्जेदिप च विरचयेद् यच्चमत्कारिचेतः। तादृक्प्रीढिप्रकर्षप्रणयभणिति या सूयते काव्यरत्नं पुण्यैः कस्याप्यगण्यैः परिणमित मुखे सा हि साहित्यरोतिः ।।

इस विवेचन से स्पष्ट हुआ कि साहित्य के सभी तत्त्व रसगङ्गाघर के विवेचनीय विषय हुए और वे सभी विषय यहाँ सूक्ष्मरूप से विस्तृत विवेचित हुए हैं। पर खेद का विषय है कि यह ग्रन्थरत्न पूर्णं रूप में उपलब्ध नहीं है। अन्तभाग में कुछ खण्डित है, जिसमें कुछ अलंकारों का विवेचन था। मध्य में भी कुछ प्रकरण त्रुटित जान पड़ते हैं; यथा—अभिधा और लक्षणा के बाद व्यञ्जनानिरूपण नहीं है, रीतिविवेचन और दोषनिरूपण नहीं है। यह बात भी व्यातव्य है कि ग्रन्थ के अन्याय, जिसे आनन कहा गया है, उसका विभाजन भी उपयुक्त नहीं जान पड़ता है। अतः स्पष्ट है कि प्रति-

<sup>9. &#</sup>x27;'रसिवद्याविदः केचिद् ग्राम्यामाहुस्तु कोमलाम्''। (अलङ्कारसमुद्गः— इन्द्रपतिः पृ० ६ )

२. ''अलङ्कारान् सर्वानिप गलितगर्वान् रचयतु''। (रसगङ्गाघर-आरम्भिक पद्य)

३. ग्राम में सभी जातियों के रहने पर भी मल्लग्राम, ब्राह्मणग्राम आदि नाम उनकी प्रधानता से ही है।

४. काव्यमीमांसा—''शब्दार्थयोर्यावत् सहभावेन विद्या साहित्यविद्या ।
नैषधीयचरित के अन्त में—''साहित्ये सुकुमारवस्तुनि'' ।
साहित्यपाथोनिधिमन्थनोत्थं कर्णामृतं रक्षत हे कवीन्द्राः ।
यत्तस्य दैत्या इव छुण्ठनाय काव्यार्थंचौराः प्रगुणीभवन्ति ॥ (कर्णंपूरः) ।
विश्वनाथ के ग्रन्थ का नाम साहित्यदर्पण भी साहित्यशास्त्र कहने के पक्ष
में है ।

५. विश्वमनीषा--२-२, दरमंगा में प्रकाशित।

लिपिकारों के द्वारा इस ग्रन्थ के पत्रों में हेराफेरी हुई है । गङ्गाघर ( शिय ) पञ्चानन कहे गये हैं। तदनुसार इस रसगङ्गाधर के भी पाँच आनन होने चाहिए। यहाँ द्वितीय क्षानन के बाद बहुत दूर तक विषय एवं प्रकरण बदलने पर भी आनन-विभाजन नहीं हुआ है, जो मध्य में ग्रन्थ के कुछ अंश के अप्राप्त होने की सूचना देते हैं। प्रथम आनन में काव्य, उसके मेद एवं असंलक्ष्यक्रमव्यङ्ग्यव्विन (अभिषामूलध्विन के प्रथम भेद, रसम्बनि ) का साङ्गोपाङ्ग विवेचन (रस, गुण, भावध्वनि, रसाभासादि सहित) हुआ है। इस आधार पर द्वितीय आनन में संलक्ष्यक्रमञ्यङ्ग्य (अभिधामुल्डविन के द्वितीय भेद, जिसमें वस्तुव्विन और अलङ्कारव्विन अन्तर्भृत है ) का, तृतीय आनन में लक्षणामूलघ्वनि का, चतुर्यं आनन में व्यञ्जना का और पञ्चम आनन में अलङ्कारों के विवेचन की कल्पना की जा सकती है। काव्यदोष का निरूपण यद्यपि आवश्यक है, क्योंकि दोष-परित्याग तभी सम्भव है जब उसका परिचय हो, तथापि पण्डितराज ने अपनी विवशतावश उसका निरूपण नहीं किया होगा। विवशता यह थी कि ग्रन्थारम्भ में हो इनकी प्रतिज्ञा है कि हम स्वरचित उदाहरण ही देंगे, दूसरे का नहीं और दुष्ट-काव्य का निर्माण पण्डितराज की लेखनी से हो हो नहीं सकता। इसलिए दोषनिरूपण इस ग्रन्थ में नहीं रहा होगा। परन्तु अभी जो ग्रन्थ उपलब्ध है, जिस रूप में प्राप्त है, उसी से सन्तोष करना होगा, उसी पर विचार करना उचित होगा।

नव्यपरिष्कृत आलोचनात्मक शैली में विषय की सूक्ष्मता से परिचय कराना पण्डितराज की अद्भुत प्रतिभा का परिचायक है। इस ग्रन्थ के द्वारा इन्होंने साहित्य-शास्त्र को वह गरिमा प्रदान की जो दर्शनादि शास्त्रों की प्राप्त है। शास्त्रान्तर के पण्डित, जो इस विद्या को अन्यथासिद्ध मानकर मखौल उड़ाते थे, इस ग्रन्थ के सूक्ष्म विवेचन के चक्कर में पड़कर इस शास्त्र के गहन अध्ययन करने को विवश हुए। यही है इस शास्त्र को पण्डितराज को देन, रसगङ्गाधर का महत्त्व।

इसमें प्राचीन आचार्यों के मतों की विशद समीक्षा की गयी है और विषय-विवेचन अतिविस्तृतरूप में यथेच्छ हुआ है। प्राचीन ग्रन्थ पद्यबद्ध या कारिका के साथ वृत्तियुक्त रहते थे, परन्तु यह ग्रन्थ केवल गद्य में, प्राजंल, परिष्कृत, अवच्छेद-कतायुक्त गद्य में है। अतः यहाँ विषय को सूक्ष्मरूप में विस्तृत विवेचन का अवसर प्राप्त हुआ। साहित्यशास्त्रीय विकास के चरम उत्कर्ष के समय इस ग्रन्थ की रचना हुई, अतः उन सभी विषयों का सम्यक् प्रतिपादन-समीक्षण इसमें हो सका, जिनका पूर्ववर्त्ती ग्रन्थों में होना सम्भव न था। इन्होंने उदाहरण के रूप में यहाँ स्वरचित पद्यों का ही उपस्थापन किया है, जिससे यह ग्रन्थ सुरिभत हो गया और पण्डितराज का कविस्वरूप भी उदात्त रूप में प्रकटित हो गया है। ये केवल आलोचक हो नहीं, बरन् उच्चकोटि के किंव भी थे। इसलिए रसगङ्गाधर का स्थान साहित्यशास्त्र में सर्वोपरि माना जाता है। यह ग्रन्थ प्रत्येक विषय पर अपनी नवीन मान्यता, नया मतस्थापन देता चलता है—काव्यलक्षण से लेकर अलंकारनिरूपण तक आद्यन्त यही क्रम है और इनकी यह मान्यता आज भी आलोचकों के लिए महत्त्वपूर्ण बनी हुई है। विषय-विवेचन—

(१) काव्य-प्रयोजन-काव्य में प्रवृत्त होने के लिए उसके प्रयोजनों को जान लेना आवश्यक है। सर्वप्रथम इसमें प्रवृत्त होने वाला कवि होता है, जो इसकी रचना करता है। उसके बाद सहृदय उसे सुनते या पढ़ते हैं। इन दोनों को इसका प्रयोजन ज्ञात रहना आवश्यक है। इसीलिए रसगङ्गाधर में कहा गया है-"कवि-सहदययोरावश्यकतया"े। कवि के आशय को सभी नहीं समझ सकते हैं, उसे केवल सहृदय ही समझते हैं। 'कवे: समानं हृदयं येषां ते सहृदया:'-किव के समान हृदयवाला सहृदय होता है, जो उसके हृदय की बात को समझ जाता है। कविपरम्परागत अनेक बातें ऐसी हैं जो प्रसिद्ध होने के कारण कही नहीं जाती हैं, संकेत से ही समझी जा सकतो हैं, पर उस प्रसिद्धि से परिचित हो उसे समझ सकता है, सहृदय कहला सकता है। अतः काव्यं पढ़ने से पहले सहृदय बनना, कवि के अन्तर में छिपे भावों को पकड़ने की कला का ज्ञान रखना आवश्यक है। इन दोनों के लिए यहाँ पाँच प्रयोजन कहे गये हैं और इत्यादि कहकर प्राचीनोक्त अन्य प्रयोजनों में भी अपनी सम्मति दिखायी गयी है। उक्त पाँचों नाम हैं-( १ ) कीर्ति-यश:प्राप्ति, जो केवल कवि के लिए है, (२) परमाह्लाद-परमानन्द की प्राप्ति (किव और सहृदय दोनों के लिए), (३) गुरुप्रसाद-गुरु की प्रसन्नता से विद्या-व्यवहार का ज्ञान (दोनों के लिए ), (४) राजप्रसाद-इससे दोनों को धनागम, (५) देवताप्रसाद-इससे दोनों का अमङ्गल-निवारण होता है।

मम्मट ने काव्य के ६ प्रयोजन दिखाये हैं—

<sup>3</sup>काव्यं यशसेऽर्यकृते व्यवहारिवदे शिवेतरक्षतये।

सद्यःपरिनवृ<sup>\*</sup>तये कान्तासिम्मततयोपदेशयुजे।।

तदनुसार—(१) यश:प्राप्ति, (२) अर्थप्राप्ति, (३) लोकव्यवहारज्ञान, (४) अमञ्जलनाश, (५) सद्यः परमानन्द की प्राप्ति, (६) कान्तासम्मित वाक्य से उपदेशप्राप्ति। इनमें तृतीय और षष्ठ का समावेश पण्डितराज के इत्यादि पद से कर लेना चाहिए।

१. रसगङ्गाघर, पृ० ७।

२. अथवा-'प्रशस्तं हृदयं येषां ते सह्दयाः, प्राशस्त्यञ्च काव्यवासनापरि-पन्वत्वम्, कविहृदयप्रवेशसामध्यंवत्त्वं वा'।

३. काव्यप्रकाश के आरम्भ में।

इसके अतिरिक्त चतुर्वंगं को प्राप्ति और कलाओं में नैपुण्य-ये प्रयोजन विश्वनाथोक्त हैं। इनमें भी धर्म से अमङ्गलनाश, अर्थं से धनप्राप्ति, काम और मोक्ष से परमानन्द की प्राप्ति को मान लेने पर कलानैपुण्य एक अतिरिक्त प्रयोजन होता है। इन प्रयोजनों के सम्पादक कान्य का ही लक्षण अभिप्रेत है। शायद इसीलिए कान्य-लक्षण से पहले उसका प्रयोजन प्रतिपादित होता है।

उपर्युक्त प्रयोजनों में केवल परमानन्द (रसास्वादमूलक) ही काव्य के प्रयोजन हैं, शेष प्ररोचक<sup>२</sup> उपायमात्र हैं।

• (२) काव्य-लक्षण-किव की रचना काव्य कहलाती है। उसका प्रथम कार्यं चिन्तन मुललित भावों की अवघारणा अर्थं रूप ही है, पर उसे व्यक्त करने हेतु उसका द्वितीय कार्यं पदावली-गुम्फन शब्दरूप ही होता है। 'तदनुसार मुललित भावों को व्यक्त करने वाली पदावली काव्य है, यही वस्तुस्थिति है। इसे ही आलङ्कारिकों ने अपने-अपने ढंग से काव्यलक्षण के रूप में व्यक्त किया है। इस विषय में आचार्यं दण्डी ने अग्निपुराण के अनुसार अपना लक्षण दिया—

"शरीरं तावदिष्टार्थंव्यविच्छन्ना पदावली" ।

तदनुसार अभीष्ट = सहृदयहृदयाह्नादक अर्थं से व्यविच्छन्न = विलक्षणीकृत पदसमुदाय को काव्य कहते हैं।

इनसे भी प्राचीन आचार भामह ( ५०० ई० ) ने कहा— ''शब्दार्थों सहिती काव्यम्'' — चमत्कारजनक शब्द और अर्थ को काव्य कहते हैं। उसी समय से यह विवाद शुरू हुआ कि शब्द ही काव्य है या शब्द और अर्थ काव्य हैं! सम्पूर्ण उत्तरभारत के विद्वान् भामह के अनुयायों हो गये और शब्दार्थों का आज तक समर्थन कर रहे हैं। इसी तरह दक्षिण भारतीय दण्डी के अनुसरण पर केवल शब्द को काव्य कहने में अड़े हुए हैं। रुद्रट, वामन, आनन्दवर्धन, मम्मट, भोजराज, वाग्भट आदि आषार्य शब्दार्थगुणल को काव्य मानने के पक्ष में हैं, जबिक विश्वनाथ और जगन्नाथ शब्द को ही काव्य कहते हैं। यहाँ यह भी ध्यान देने योग्य है कि जो भी केवल शब्द को काव्य कहते हैं, उनके भी मत में अर्थ उसका विशेषण रहना हो है। तब विवाद रहा दोनों को प्रधान मानने या अर्थ को विशेषण मानने का ही और यह विवाद अभी भी जारी है।

१ं. सरस्वतीकण्ठाभरण से साहित्यदपंण में उद्घृत।

२. रसगङ्गाघर की प्रस्तावना-पं मदनमोहन झा सम्पादित संस्करण।

३. काव्यादशं।

४. काव्यालङ्कार।

वामन, भोजराज, मम्मट, जयदेव आदि आचार्यं काव्यस्थल में दोषत्याग और गुणग्रहण निविष्ट करते हैं। कतिपय आचार्यं तो काव्यशास्त्रीय रीति, रस, अलङ्कार तत्त्व भी जोड़ देते हैं। इनका लक्षण इनके द्वारा उक्त प्रयोजनों के साधक होने के कारण ही इतने वड़े हो चले हैं। विश्वनाथ ने तो इन विस्तृत लक्षणों को अतिसंक्षिप्त कर दिया और रसात्मक वाक्य को ही काव्य कहा है। परन्तु नीरस पर्वतादि-वर्णन में उन्हें प्रवन्धगत रस का आध्यण करना पड़ा है और ऐसे मुक्तक वर्णन को वे काव्य हो नहीं मानते। परन्तु चमत्कार अनुभूत रहने पर काव्य न मानना समुचित नहीं है।

इमके बाद पण्डितराज ने सभी लक्षणों की बारीकी से छानदीन की और अपना लक्षण दियां—

#### "'रमणीयार्थप्रतिपादकः शब्दः काव्यम्।"

अपने इस लक्षण का इन्होंने सूक्ष्म परिष्कार भी प्रस्तुत किया है, जो इसी ग्रन्थ में रहने के कारण यहाँ नहीं दिया जा रहा है। इस परिष्कार में विरोधियों के सभी आक्षेपों का समाधान हो जाता है।

विचार कर देखने से जात होता है कि पण्डितराज ने मर्बप्राचीन लक्षण को ही मान लिया है, शब्दान्तर से प्रस्तुत किया है, जिसे अग्निपुराणकार व्यास एवं दण्डी ने कहा था। फर्क इतना ही है कि पदावली के स्थान में शब्द कहा गया है। इष्ट शब्द से रमणीय ही अभिप्रेत हो सकना है। इस प्रकार हम देखते हैं कि काव्यलक्षण अपने अनेक रूपों को धारण करते हुए सहस्राधिक वर्षों के बाद फिर जहाँ से प्रारम्भ हुआ था वहीं पहुँच गया।

(३) काव्य-कारण—िवना कारण से कार्यनहीं हो सकता है और कारण का समुचित रूप से रहने पर कार्य अवश्य होता है। काव्यरचना एक कार्य है। उसका भी कारण होना चाहिए, जिसे जान लेने पर काव्यकर्ता, प्रेरक, इच्छुक आदि उस कारण के प्रति यत्नवान होंगे और काव्यप्राप्ति करने में सफलता पायेंगे। अतः काव्यशास्त्र के ग्रन्थों में काव्यकारण पर विचार किया जाता है। इस विषय में इन शास्त्रकारों के दो दल हैं। दण्डो आदि ने प्रतिमा, शास्त्रानुशोलन और अम्यास इन तीनों को मिलित रूप से काव्य का कारण माना है, जबकि रुद्रट आदि ने केवल प्रतिभा को।

नैसर्गिको च प्रतिभा, श्रुतं च बहुनिर्मलम् ।
 अमन्द्रश्चाभियोगोऽस्याः, कारणं काव्यसम्पदः ॥ (काव्यादर्शं)

अाचार्य भामहै के मत से प्रतिभा, शब्दार्यंज्ञान, काब्यज्ञों की शिक्षा और अनेक निबन्धों के अनुशीलन से प्राप्त ब्युत्पत्ति काब्य के कारण हैं। वामन के अनुसार लोक-व्यवहार और शास्त्रों में निपुणता, नवनवोन्मेषशालिनी प्रज्ञा (प्रतिभा) अथवा जन्मान्तरीय संस्कारात्मक शक्ति-विशेष और काब्यज्ञों के निदेश पर काव्यरचना में पुन-पुनः प्रवृत्ति (अम्यास) ये सभी काव्य के कारण हैं। रुद्रट के अनुसार शक्ति, व्युत्पत्ति और अम्यास कारण हैं। मम्मट का भी यही मत है । जयदेव के केवल प्रतिभा को कारण मानते हैं और प्रतिभा के सहकारी कारण शास्त्रानुशीलन और अम्यास को कहते हैं।

पण्डितराज के मत में केवल प्रतिभा से ही काव्य की सृष्टि होती है और प्रतिभा का कारण कहीं अदृष्ट (पूर्वजन्मार्जित) और कहीं व्युत्पत्ति और अम्यास है। बालकि कर्णपूर बचपन में ही बिना व्युत्पत्ति और अम्यास के सुन्दर काव्य लिखने छगे। ऐसे बालकिवयों में विश्दावलीकार रघुदेव मिश्र, पुरंजनचिरतनाटककार कृष्णदत्त उपाघ्याय आदि प्रसिद्ध हुए। इनके काव्यनिर्माण को देखते हुए स्पष्ट है कि प्रतिभा का एक स्वतन्त्र कारण घर्मस्वरूप अदृष्ट मानना आवश्यक है। ऐसी स्थित में विना व्युत्पत्ति और अम्यास से प्रतिभा की उत्पत्ति से 'कारण' के अभाव में भी कार्य की सत्ता' रूप व्यतिरेकव्यभिचार प्राप्त हो जायेगा, जिसके निवारण के लिए ''अदृष्ट से उत्पन्न प्रतिभा के प्रति अदृष्टमात्र कारण'' एवं ''व्युत्पत्ति और अम्यास से उत्पन्न प्रतिभा के प्रति व्युत्पत्ति और अम्यास कारण'' इस तरह अलग अलग कार्यकारणभाव माना गया है। अब कारण के भेद से दो प्रतिभाएँ हो जायेगी और कहीं पर अदृष्टजन्य प्रतिभा के अभाव में भी व्युत्पत्ति और अम्यासजन्य प्रतिभा से काव्य होने से पूर्ववत् विभा कार प्राप्त हो रहेगा,

काव्यं तु जायते जातु, कस्यचित् प्रतिभावतः ।
 शब्दाभिष्ठेये विज्ञाय, कृत्वा तद्विदुपासनम् ॥
 विलोक्यान्यनिवन्धांश्च, कार्यः काव्यक्रियादरः ॥ (काव्यालङ्कार)

२. त्रितयमिदं व्याप्रियते शक्तिव्युत्पत्तिरम्यास: । ( इद्रट-काव्यालङ्कार )

३. शक्तिनिपुणता लोकशास्त्रकाव्याद्यवेक्षणात् । काव्यज्ञशिक्षयाम्यास इति हेतुस्तदुद्भवे ॥ (काव्यप्रकाश)

४. "प्रतिभैव श्रुताम्याससहिता कवितां प्रति हेतुः"। ( चन्द्रालोक )

५ं. जब प्रतिभा के दोनों कारण हैं तो इनमें से एक के भी न रहने पर कारण-भाव हो जायेगा।

६. उपरिवत्।

जिसके निवारण के लिए 'अदृष्टजन्य प्रतिभा से उत्पन्न काव्य के प्रति अदृष्टजन्य प्रतिभा कारण' और व्युत्पत्त्यभ्यासजन्य प्रतिभा से उत्पन्न काव्य के प्रति व्युत्पत्त्यभ्यास-जन्य प्रतिभा कारण' ऐसा पृथक् कार्यकारणभाव मानना चाहिए।

राजशेखर का मत है कि समाधि (मानसिक एकाग्रता) और अम्यास (बाह्य प्रयाम) ये दोनों ही मिलकर शक्ति को प्रकट करते हैं और यही शक्ति काव्य का कारण है, जो दो प्रकार की होती है—कारियत्री और भावियत्री।

यहाँ यह स्पष्ट कर देना आवश्यक है कि साहित्यशास्त्र में शक्ति और प्रतिभा एक ही वस्तु है, जब कि न्यायदर्शन में शक्ति जानजन्य संस्कार को और प्रतिभा नव-नवोन्मेषशालिनी बुद्धि-विशेष को (जो संस्कार का जनक है) कहते हैं। वेदान्त में भी ज्ञान को आत्मा, बुद्धि को अन्तःकरण एवं संस्कार को ज्ञानजन्य माना जाता है। यहाँ तो "या शब्दग्राममर्थंसार्थमलङ्कारतन्त्र-मुक्तिमार्गमन्यदिप तथाविधहृदयं प्रतिभा-स्यिति सा प्रतिभा" ऐसा कहते हुए राजशेखर ने प्रतिभा को व्यक्त किया है और इसे ही भामह, दण्डी, वामन, अभिनवगुप्त, जयदेव और जगन्नाथ प्रतिभा कहते हैं, जब कि इसी प्रतिभा को रुद्रट, आनन्दवर्धन और मम्मट शक्ति कहते हैं। अतएव दोनों एक ही तत्त्व है, क्योंकि अभिनवगुप्त ने "अव्युत्पत्तिकृतो दोषः शक्त्या संवियते कवेः" इस ध्वनिकार की पंक्ति की व्याख्या में शक्ति को प्रतिभा कहा है।

इस सम्बन्ध में किसी समन्वयवादी आचार्य का मत उपयुक्त जान पड़ता है कि काव्य की उत्पत्ति में प्रतिभा, बृद्धि में अम्यास और सौन्दर्य में व्युत्पत्ति कारण है—

> 'काव्यं तु जायने शक्तेर्वं धंते अम्यासयोगतः । तस्य चारुत्वनिष्पत्तौ व्युत्पत्तिस्तु गरीयसी' ॥

यह मत पण्डितराज के अनुकूल है और उन बालकवियों की काक्योत्पादिका शक्ति का भी समाधान इससे हो जाता है।

(४) रसस्वरूप—'रस्यते = आस्वाद्यते इति रसः' इस ब्युत्पत्ति के अनुसार सहृदय सामाजिक जिसे काव्य या नाट्य के द्वारा आस्वादित करे, जिससे अनिवंचनीय आनन्द को प्राप्त करे, उसे रस कहते हैं। इस आस्वादन के साधन को अलङ्कारशास्त्र में विभाव, अनुभाव और व्यभिचारिभाव (सञ्चारीभाव) कहते हैं। इन तीनों के मेल से प्रकटित स्थायीभाव रस कहलाते हैं। रसरूपताप्राप्ति से पूर्व तक ये सभी भाव ही कहलाते हैं, तो चित्तवृत्ति (चित्त में रहने वाले धर्म) ही होते हैं।

१. काव्यमीमांसा।

२. साहित्यिक के अनुसार ही शक्ति को संस्कारस्वरूप मानकर। "शक्ति।, कवित्ववीजमूत: संस्कारविशेष:"।

ये स्थायीभाव नौ हैं—रित, हास, शोक, क्रोध, उत्साह, भय, घृणा, विस्मय और निर्वेद । इनके कारण को विभाव कहते हैं, जिसके दो भेद हैं—आलम्बन और उद्दीपन । यथा—श्रृङ्गार रस में शकुन्तलादि आलम्बन और एकान्तस्थानादि उद्दीपन है । यद्यपि विभाव स्थायिभाव के उत्पादक नहीं होते हैं, वे (स्थायी) तो सहृदयहृदय में वासनारूप से सूक्ष्म आकार में पहले ही से रहते हैं । विभाव तो उनका विकास मात्र करता है, तथापि लौकिक विभाव के उत्पादक रहने के कारण अलौकिक (शास्त्र निष्ट) विभाव को भी वैसा कहना अनुचित न होगा, क्योंकि अविकसित वस्तु प्रतीतियोग्य न रहने के कारण अनुत्पन्न कोटि में ही रहती हैं ।

सच तो यह है कि लौकिक रत्यादि स्थायीभावों का शकुन्तलादि विभाव उत्पादक हाते हैं, पर काव्यारूढ़ होने पर वे ही अलौकिक विभाव वनकर रस स्वाद के अवसर पर रस से एकीभाव को प्राप्त करते हैं। यह भी जातव्य है कि स्थायीभाव और रस में तादात्म्य रहने के कारण स्थायीभाव के आलम्बन और उद्दीपन ही रस के भी आलम्बन एवं उद्दीपन होते हैं।

स्थायीभाव के कार्यं को अनुभाव कहते हैं, जो आलम्बन पर आधित बाह्यरूप से प्रकटित होता रहे। जैसे अग्नि धूम को प्रकाशित करता है। यह काव्य में निबद्ध रहने के कारण अलौकिक होता है। सात्त्विक भाव भी अनुभाव के ही अन्तर्गत आते हैं। जो विभाव से भी विलक्षणरूप से जल में बुद्बुद के ममान प्रकाशित हो तथा कभी स्थायीभाव में ही विलीन हो जाय-ऐसे रसोपकारक क्षणिक भाव को व्यभिचारीभाव कहते हैं। निर्वेदादि ३३ व्यभिचारीभाव कहे गये हैं। स्थायीभाव भी अपरिपृष्ट रहने पर रसान्तर के उपकारक होकर व्यभिचारीभाव कहलाते हैं। सभी भावों में स्थायीभाव प्रधान होता है। उक्त नौ स्थायीभाव प्रदुष्ट्वारादि नौ रसों में परिणत होते हैं।

रसानुभूति के विषय में सर्वप्राचीन उल्लेख भरतनाट्यशास्त्र का रससूत्र है—
"विभावानुभावव्यभिचारिसंयोगाद् रसनिष्पत्तिः"—उपर्युक्त दोनों विभाव, अनुभाव
और व्यभिचारिभाव के संयोग से रस की प्रतीति होती है। इस सूत्र की व्याख्या चार
प्रकार की उपलब्ध होती है, जो रसस्वरूप के चार सिद्धान्त बने हुए हैं—लोल्लट का
उत्पत्तिवाद, शङ्कुक का अनुमितिवाद, भट्टनायक का भुक्तिवाद और अभिनवगुप्त का
अभिव्यक्तिवाद। इसके अतिरिक्त रस के विषय में पण्डितराज जगन्नाथ ने सात मतों
को प्रस्तुत किया है—(१) नव्यमत (अनिवंचनीयतावाद), (२) भावना के
माहात्म्य से मानस बोध (भ्रमवाद), (३) भाव्यमान विभाव हो रस है, (४) वैसा
अनुभाव, (५) वैसा व्यभिचारीभाव, (६) वैसे विभाव, अनुभाव और व्यभिचारीआव मिलितरूप में और (७) इनमें से जिस पर चमत्कार रहे वही।

इनमें जिस लक्षण में विभावादि तीनों नहीं (केवल एक ही) हैं, वह भरत के रससूत्र से विरुद्ध होने से परम्परा-विरुद्ध है। वे हैं केवल विभाव, केवल अनुभाव और केवल व्यभिचारिभाव को रस मानने वाले लक्षण। परन्तु इनमें भी अन्य का आक्षेप-लम्य रहना तो निश्चित हो है। अतः आक्षेपलम्य के द्वारा हो रससूत्र का संगमन कर लेते हैं।

आचार्यं मदनमोहन झा ने विकासवादी क्रम से इन वादों को कालक्रम (प्राचीनतानुसार) इस प्रकार वर्णित किया है—(१) विभाव ही रस है, (२) अनुभाव, (३) व्यभिचारिभाव, (४) तीनों के रहने पर जिसमें चमत्कार हो बही रम है, (५) तीनों ही रस है, (६) रससूत्र के अनुसार उत्पत्तिवाद, (७) अनुमितिवाद, (६) भुक्तिवाद, (९) अभिव्यक्तिवाद, (१०) नव्यमत (अनिवंचनीयता) और (११) अमवाद।

परन्तु यह मत उपयुक्त तब होता, यदि किसी प्राचीन ग्रन्थ में इनका उल्लेख होता। भरत से पहले पाँच मत थे, इसमें कोई प्रमाण नहीं है। इसका उल्लेख सर्वप्रथम जगन्नाथ ने हो किया है। अतः ये मत या तो उनके स्वयं उद्भावित हैं या उनके समय में चल पड़े थे।

पण्डितराज ने जो इन मतों का क्रम रखा है, उसमें सर्वप्रथम अपना मत, जो मान्य आचार्य अभिनवगुप्त का है, को रखा है; उसके बाद अन्य मतों का प्रतिपादन भर उन्हें अभिप्रेन है, खण्डन नहीं, क्योंकि सिद्धान्त से पृथक् अन्य मत स्वत: उपे अणीय हो जाते हैं। जो कोई "नव्यास्तु" से कथित मत को इनका अपना मत कहते हैं, उन्हें समझना चाहिए कि सिद्धान्त आदि या अन्त में ही रखा जाता है। आदि में सिद्धान्त देकर उस पर आचार्य अभिनवगुप्त की सम्मति दिखाने से ही उसे निणंय की पदवी मिल जाती है।

यह भी ज्ञातब्य है कि रसनिरूपण के प्रथम पक्ष में ही पण्डितराज ने जो ''भावना-विशेषमहिम्ना'' विशेषण दिया है, वह किसी भी प्राचीन ग्रन्थ में न होने

१. शकुन्तलाविषयिणी रित का सम्बन्ध सहृदय से न रहने के कारण उन्हें आस्वाद कैसे हो, इस हेतु 'साधारणीकरण' व्यापार मानकर सहृदय के हृदय में उस रित को प्रविष्ट कराते हैं। पण्डितराज का कथन है कि ये सब काव्यार्थभावना की ही महिमा से होते हैं, तो फिर हम केवल उसी 'भावना' से शकुन्तलारित को साक्षात् हो सामाजिक में आरोपित कर क्यों न काम चला लें? इस हेतु साधारणोकरण व्यापार क्यों मानें? यही इनके मत का बीज है।

से इनके मस्तिष्क की उपज है और यह विशेषण इनके द्वारा प्रथमतः प्रतिपादित अन्य सातों मतों में भी निविष्ट है। इस नवीन उद्भावना को इन्होंने अपने काव्यलक्षण के परिष्कार में भी दिया है—''कारणं च तदबिष्छन्ने भावनाविशेषः पुनः पुनरनु-सन्धानात्मा'', ''चमत्कारजनकभावनाविषयार्थंप्रतिपादकशब्दत्वम्''। इस तरह रस-स्वष्टपिष्ठपण में ''भावनाविशेष'' पण्डितराज की अपनी चीज है, जैसा कि इसकी ज्याख्या करते हुए महावैयाकरण दीनवन्धु झा ने लिखा है ने—''भावनाविशेषमहिम्ना ज्ञानिवशेष-सामर्थ्यन, एतेन साधारणीकरणाय व्यापारान्तरकरणमनावश्यकमिति सूचितं भवति। इदमेव ग्रन्थकृन्मते रसस्वष्टपं प्रकाशाद् विशेषश्च ''—''पुनः पुनः अनुसन्धानात्मक ज्ञानिवशेष के सामर्थ्य से' इसी विशेषण से सूचित होता है कि साधारणीकरण के लिए व्यक्षना या भावकत्व-भोजकत्वव्यापार आदि मानना अनावश्यक हो जाता है और यही ग्रन्थकार जगन्नाथ के मत से रस का स्वष्ट्य है तथा काव्यप्रकाश से विलक्षण है।

अत: विद्वानों का मत है कि अपनी प्रतिभा से पण्डितराज ने ही सभी मतों की उद्भावना की है। इनमें कितपय तो रससूत्र के विरुद्ध होने से और शेष कल्पनामात्र सिद्ध रें (अन्याव हारिक) होने से साहित्यशास्त्रीय विद्वानों को ग्राह्म नहीं है। केवल दार्शनिक दृष्टि से चिन्तित 'नन्यास्तु' मत किसी साहित्यिक के लिए उपयुक्त नहीं हो सकता। अतः समालोचक इन मतों की उपेक्षा करते आये हैं और स्वयं ग्रन्थकार ने भी नवीन प्रकार प्रदर्शित करने के कौतूहल से ही इन्हें ग्रन्थ में निविष्ट किया है, सिद्धान्त नहीं माना है।

#### रस-विषयक सिद्धान्त मत-

सह्दय के हृदय में वासनारूपेण सदा से स्थित (नित्य) रत्यादि स्थायीभाव ही बाह्य विभावानुभावव्यभिचारिभावों के व्यङ्ग्यव्यञ्जकभाव सम्बन्ध से साधारणरूप में अनुभूयमान होते हुए अलौकिक आस्वादपदवी को प्राप्त कर रस कहलाता है—यह परमाचार्य अभिनवगुप्त के मत का सारांश है। पण्डितराज का प्रथम सिद्धान्त इसी की व्याख्या है। वे व्याख्या द्वारा निम्नांकित कथ्य को व्यक्त करते हैं—

- (१) जब विभावादि अनुकूल वर्णों से युक्त चमत्कृत काव्य में निविष्ट रहता है।
- (२) यह काव्य सहृदय के हृदय में प्रविष्ट कर गया होता है।
- (३) सह्दय बार-बार अनुसन्धान करते हुए विभावादिकों को साधारणीकृत कर लेते हैं।

१. रसगङ्गाघरीय-रसस्वरूपनिरूपणव्यास्या-'रसिकमनोरञ्जिनी' ग्रन्थ के परिशिष्ट में-नाग प्रकाशक, दिल्ली-१९५ ई०।

२. मैथिलोकाव्यविवेक, पृ॰ ६४।

- (४) साधारणीकृत विभावादि मिलकर अलौकिक व्यापार (भावना) से आनन्द, जो सहृदय के हृदय में आवरण से ढँका रहता है, उसके उस आवरण (पर्दा) को हटा देते हैं।
- (५) इस अज्ञाननाश से रसानुभृति करने वाला (प्रमाता) अपने अन्तःकरण के परिमितत्व प्रभाव एवं अपने प्रमातृत्व धर्म को त्याग कर साक्षीरूप से व्यापक हो जाता है, स्वयंप्रकाश हो जाता है और अपने वास्तविक आनन्दस्वरूप का साक्षात्कार करता है और यही तो रससाक्षात्कार है।

उपर्युक्त विवेचन से स्पष्ट है कि पण्डितराज की व्याख्या अभिनवगुप्त का समर्थन साहित्यिक दृष्टि से करती है। अन्तर केवल दार्शनिक विचार में है। दोनों आचार्य रस को स्वयंप्रकाश एवं नित्य मानते हैं। फर्क तो इतना ही है कि अभिनव-गुप्त के मत में चैतन्य विशेषण और स्थायिभाव विशेष्य है, पर पण्डितराज के मत में स्थायिभाव हो विशेषण और चैतन्य विशेष्य है। अभिनव ने शैवागम दर्शन के अनुसार प्रकृति के अंश रत्यादि स्थायीभाव में भी चैतन्यप्रतिभास के कारण आनन्द की स्थित मानी है। पर पण्डितराज शाङ्करवेदान्त के अनुसार केवल चैतन्य को ही आनन्दमय मानकर रसिसद्धान्त व्यवस्थापित करते हैं और अभिनव के मत में वेदान्ता-नुसार संशोधन कर देते हैं।

आगे इसकी विवेचना करते हुए पिडतराज इसे स्पष्ट ही कर देते हैं। अभिनव के मत में व्यंजनाजन्य ज्ञानविषय रत्यादि ही रस है, पर पिडतराज के मत में—
"रसो वै सः" इत्यादि श्रुति से आत्मा और रस में तादात्म्य (अभेद) सिद्ध रहने
के कारण तथा वेदान्तसिद्धान्तानुसार आत्मा के नित्यज्ञानरूप और अन्य के संस्कार
रूप रहने के कारण आत्मा और रस में अभेद उपपन्न नहीं हो सकता है। अतः ज्ञानविषयीभूत रत्यादि को रस न मानकर रत्यादिविषयक ज्ञान को ही रस मानना
समुचित है।

यहाँ ज्ञातव्य है कि रसस्वरूप का सर्वप्रथम विवेचन अग्निपुराण में हुआ है

#### २. आग्नेयपुराणे-

अक्षरं ब्रह्म परमं सनातनमजं विभुम् । वेदान्तेषु वदन्त्येकं चैतन्यं ज्योतिरीश्वरम् ॥ ज्ञानन्दः सहजस्तस्य व्यज्यते स कदाचन । व्यक्ति। सा तस्य चैतन्यचमक्काररसाश्रया ॥

पंभग्नावरणिविद्विशिष्टो रत्यादिः स्थायोभावो रस इति स्थितम्, वस्तुतस्तु वस्यमाणश्रुतिस्वारस्येन रत्याद्यविच्छन्ना चिदेव रसः"। (रसगङ्गाघरः— रसस्वरूपनिरूपणे)

क्षोरं वेदान्त दर्शन के अनुसार ही हुआ है, भले ही उसके प्रतिपादन का ढंग भिन्न हो, पर यह रसस्वरूप वहाँ से चलकर नानारूप में वर्णित-विवेचित होता हुआ अन्त में पण्डितराज के द्वारा पुनः अपने यथोचित पूर्वस्थान पर आ गया।

(५) गुणादिनिरूपण—पूर्वविवेचित विषयों के अतिरिक्त रसगङ्गाधर के इस प्रथम आनन में गुणिनिरूपण, भावध्विनिरूपण, रसाभासादि और अलक्ष्यक्रमध्विन के सम्बन्ध में विशेष विचार—ये विषय सूक्ष्म विवेचन के साथ निरूपित हुए हैं और इस प्रकार प्रथम आनन अमंलक्ष्यक्रमध्यङ्ग्य काव्य के तथा तत्सम्बद्ध विषयों के निरूपण में समाप्त हो जाता है। इनका विवेचन पाठक ग्रन्थ में ही देखेंगे। यहाँ इन्हीं शब्दों के साथ विरत होता हूं।

#### पण्डितराज जगन्नाथ

आचार्यं जगन्नाथ नैसिंगिक किवत्वसम्पन्न काव्यशास्त्रीय आचार्यं थे। आन्ध्रप्रदेश इनकी जन्मभूमि थो। ये तैल क्र ब्राह्मण थे । इनके पिता पेरुभट्ट महान् विद्वान् थे, जिन्होंने ज्ञानेन्द्रभिक्षु से वेदान्त, माहेन्द्र पण्डित से न्याय वैशेषिक, खण्डदेव उपाध्याय से मीमांसा और शेष वीरेश्वर से व्याकरण का अध्ययन किया था और सर्वविद्याघर थे । जगन्नाथ ने अपने पिता से अध्ययन किया था और उनके गुरुशेष वीरेश्वर से भी पढ़ा था । ये व्याकरण, दर्शन और साहित्यशास्त्र के उच्च कोटि के विद्वान् थे। ये प्रतिभाशाली, प्रत्युत्पन्नमित, समयपरीक्षक (युगद्रष्टा) और प्रभावशाली पण्डित थे। तरुण होते ही ये विद्वान् हो गये और विद्वान् होते ही दिल्लीश्वर शाहजहाँ (१६२८—१६६६ ई०) के कृपापात्र होकर पण्डितराज की पदवी प्राप्त कर ली—

''मूर्त्तिमतेव नवाबासफखानमनःप्रसादेन द्विजकुलसेवा-हेवािक-वाङ्मनःकायेन मायुरकुलसमुद्रेन्दुना<sup>६</sup> रायमुकुन्देनािदिष्टेन श्रीसावंभौमसाहिजहान-प्रसादािध्यत-'पिष्डतराय'-पदवीिवराजितेन तैलङ्गकुलावतंसेन पिष्डतजगन्नाथेन आसफ-विलासाक्येयमाक्यायिका निरमीयत''। ('आसफविलास' के आरम्भ में )

१. आसफविलास—जगन्नाथकृत के आरम्भ में—''तैलङ्गकुलावतसेन पण्डित-जगन्नाथेन''।

२. इनका नाम पेरम भट्ट भी था; द्रष्टव्य—प्राणाभरण एवं रसगङ्गाघर के आदि में—''श्रीमत्पेरमभट्टसूरितनयः''। (प्राणाभरण)

३. रसगङ्गाघर का आदि भाग।

४. अस्मद्गुर-पण्डितवीरेश्वराणाम्—मनोरमाकुचमदंन के प्रारम्भ में ।

५. भामिनीविलास में —''दिल्लीवल्लभपाणिपल्लबतले नीतं नवीनं वयः''।

६. मुकुन्दराय माथुर नामक कायस्य के द्वारा दरबार में इनका प्रवेश हुआ था, जो वहाँ के दीवान थे।

वहाँ कुछ दिन शाहजहाँ तथा उसके पुत्र दाराशिकोह के आश्रय में अपना नवीनवयः' (युवावस्था का पूर्वार्ध, ३० वर्ष तक) सुखपूर्वक बिताया था— "दिल्लीवल्लभ-पाणिपल्लवतले नीतं नवीनं वयः" (भामिनीविलास)। जगदाभरण में जगन्नाथ ने दाराशिकोह का वर्णन किया है। इस हिसाव से जान पड़ता है कि १६४० ई० के बाद ये दिल्ली से निकल पड़े, उस समय यदि इनकी आयु ३० वर्ष मानें तो इनका जन्मसमय १६१० ई० अनुमानित होता है।

ये अप्पयदीक्षित और भट्टोजिदीक्षित के उत्तरसम-सामयिक विरोधी थे तथा इनके ग्रन्थों पर स्वतन्त्र रूप से खण्डन-ग्रन्थ लिखे थे। अप्पयदीक्षित के भ्रातुष्पीत्र एवं शिष्य नीलकण्ठ दीक्षित ने कलिंगताब्द ४७३= (१६३= ई०) में नीलकण्ठ-विजय काव्य की रचना की थी, जिस समय दीक्षितजी परम वृद्ध रहे होंगे। सिद्धान्त-कौमुदीकार भट्टोजिदीक्षित के गुरु शेषकृष्ण के पुत्र शेषवीरेश्वर पण्डितराज के एवं उनके पिता पेरुभट्ट के गुरु थे।

वादशाह शाहजहाँ के साथ पण्डितराज ने काश्मीर की यात्रा की थी और वहाँ के नवाब आसफखान द्वारा बादशाह के सत्कारादि का वर्णन इन्होंने 'आसफविलास' में किया है।

विद्वान् होते ही जगन्नाथ राजाश्रय को प्राप्त करने बीकानेर गये। वहाँ के राजा जगत्सिह की प्रशंसा में इन्होंने जगदाभरण काव्य (५३ पद्यमात्र) की रचना की। इन्हीं जगत्सिह के पिता कर्णसिंह के आदेश से मैथिल गङ्गानन्द कवीन्द्र ने कर्णभूषण (रसनिरूपण) ग्रन्थ की रचना की थी।

किंवदन्ती है कि वहाँ से ये जयपुरनरेश जयसिंह की सभा में पद्मारे । वहाँ मुल्लाओं के दो आक्षेपों के निराकरण हेतु पण्डितसभा हुई थी, पर समाधान नहीं हो रहा था । पण्डितराज ने समाधान का वचन दिया और कहा कि 'एक आक्षेप का उत्तर मैं तुरंत दे सकता हूँ और दूसरे का उत्तर अरबी-फारसी पढ़कर दूँगा'। वहाँ इन्हें फारसी पड़ाने की व्यवस्था की गयी और कुछ ही दिनों में ये उस भाषा के पारङ्गत हो गये। उक्त आक्षेपों का उत्तर देने हेतु इन्हें दिल्ली बादशाह के दरबार में भेजा गया। इनके समाधान से सभी प्रसन्न हो गये—

आक्षेप—(१) राजा जयसिंह आदि वास्तविक क्षत्रिय नहीं हैं, क्योंकि परशुराम ने जब २१ बार पृथ्वी को नि:क्षत्रिय कर दिया तो क्षत्रिय आये कहाँ से ?

बच्टित्रशदुपस्कृतसप्तराधिकचतुःसहस्रेषु ।
 कलिबर्षेषु गतेषु प्रथितः किल नीलकच्छिवजयोऽयम् ॥

समाधान—परशुराम ने जब पहली बार पृथ्वी को निःक्षत्रिय कर दिया, तो दूसरी बार के लिए क्षत्रिय कहाँ से आये? यह २१ बार कहना ही प्रमाणित करता है कि संहार के बाद भी बहुत क्षत्रिय बचे रहे, जो इन राजाओं के पूर्वज थे।

आक्षेप (२) अरबी भाषा संस्कृत से प्राचीन है।

समाधान—मुसलमानो के 'हदास' (घमंग्रन्थ) में लिखा है कि—'मुसलमान हिन्दुओं से विपरीत आचरण करें, यही उनका घमं है'। इस वाक्य से सिद्ध है कि हिन्दू घमं मुसलमानों के घमं से प्राचीन है और यह भी स्वतः सिद्ध है कि उन हिन्दुओं की भाषा भी अरबी से प्राचीन है।

दिल्ली दरबार में रहकर पण्डितराज ने एक परम रमणीय यवनी से प्रेमकिया और बादशाह की कृपा में से वह इन्हें प्राप्त हो गयी। यह समाचार देशभर में
फैल गया और इन्हें पण्डितों ने जातिच्युत घोषित कर दिया। इन पण्डितों में अप्ययः
दीक्षित और भट्टोजिदीक्षित प्रमुख थे। अतः इनसे पण्डितराज का वैरभाव हो गया।
कुछ दिन बाद वह यवनी, जिसका नाम 'लवज्जी' था, असमय में ही दिवज्ज्ञता हो।
हो गयी और पण्डितराज ने विरक्तभाव से दिल्ली को छोड़ दिया। ये यवनीसम्पर्क सेः
अपने को स्वयं पापी समझने लगे—

सुरधृतिमुनिकन्ये ! तारयेः पुण्यवन्तं स तरित निजपुण्यैस्तत्र किं ते महत्त्वम् । यदि हि यवनकन्या-पापिनं मां पुनीहि तदिह तव महत्त्वं, तन्महत्त्वं महत्त्वम् ॥ (गङ्गालहरी)

कुछ समय पण्डितराज ने नेपाल के समीप कूचिवहार (कामरूप) के राजा प्राणनारायण (१६३३—६६ ई०) के बाश्रय में भी रहे, जहाँ 'प्राणाभरण' की रचना की। यह ग्रन्थ वही है जिसे पूर्व में 'जगदाभरण' कहा गया है, फर्क इतना ही है कि यहाँ जगित्सह के स्थान में 'प्राणनारायण' रख दिया गया है। इस राजा का वंश इस प्रकार है—विश्वसिंह—मल्लदेव (नरनारायण)—लक्ष्मीनारायण—वीरनारायण—प्राणनारायण। इनमें मल्लदेव के बाश्रित काव्यकौमुदीकार देवनाथ ठक्कुर (काव्य-प्रदीपकार गोविन्द ठक्कुर के पुत्र) थे।

बहाँ से लौटकर ये काशो में रहने लगे। अन्य राजाओं का आश्रय इन्हें तुच्छ दीस्तने लगा। ये लिसते हैं—

१. न याचे गर्जाल न वा वाजिराजं न वित्तेषु चित्तं मदयं कदापि।
 इयं सुस्तनी मस्तकन्यस्तहस्ता, 'लवजूनी'कुरङ्गीदृगङ्गीकरोतु।)

विल्लीश्वरो वा जगदीश्वरो वा मनोरथान् पूरियतुं समयः । अन्यैनृ पालै: परिदीयमानं शाकाय वा स्याल्लवणाय वा स्यात् ॥

रसगङ्गाधर के मंगलाचरण आदि से ज्ञात होता है कि पण्डितराज वैष्णव थे, हालाँ कि अन्य देवताओं की स्तुति भी इनकी प्राप्त हैं। इनका जीवन यद्यपि उल्लासमय रहा, पर इन पर बड़े-बड़े अनर्थंपात हुए—युवावस्था में ही पाणिगृहीती ' (स्वजातीया पत्नी) और पाणिगृहीता (यवनी प्रेयसी) का देहान्त हो गया। युवक पुत्र स्वगं-वासी हो गया। यवनीसम्पर्क-दोष से पण्डितों द्वारा अपमानित हुए और अन्त में विरक्त होकर गङ्गा के शरण में गङ्गालहरी की रचना करते हुए गङ्गालाभ कर लिया।

ये ब्रह्मतेज से युक्त थे। किंवदन्ती है कि जब यवनी इनके शयनकक्ष में आयी तो उसे हुआ कि मैं जल जाऊँगी और वह लौट गयी। बादशाह के दरवार में पण्डित-राज के इस ब्रह्मतेज को कम करने का प्रश्न उठ गया। किसी पण्डित के कहने से इन्हें हुक्के के पानी से नहलाया गया और तब यवनी इनके पास जा सकी।

पण्डितराज बहुत गर्वीले स्वभाव के थे और यह गर्व उनका यथार्थ था, परन्तु विद्वत्समाज इन्हें शास्त्रोद्धत कहता है। वे न केवल ''अलङ्करान् सर्वान् अपि मिलत-गर्वान् रचयतु'' जैसी उक्ति रखते हैं, अपितु अपनी कविता की स्वयं ही अत्यिषक अशंसा करते हैं—

धुर्यैरिप माधुर्येर्द्राक्षा-क्षीरेक्षु-माक्षिक-सुघानाम् । बन्द्यैव माघुरीयं पण्डितराजस्य कवितायाः ॥ ३१ ॥

ये न केवल अप्पयदीक्षित या भट्टोजिदीक्षित का खण्डन दर्पंपूर्ण वाणी से करते हैं, वरन् आनन्दवर्धन, मम्मट आदि की तीखी आलोचना में भी ये पीछे नहीं रहे। परन्तु अन्तिम अवस्था में इन्हें अपने कृत्यों पर पश्चात्ताप हुआ कि क्यों हमने विद्वानों का अनादर किया? क्यों यवनीसम्पर्क किया? और इस विरक्ति के साथ संसार से ऊब कर भगवती भागीरथी गङ्गा के शरण में पहुँचे। पर उस समय में भी अपनी प्रकृति (स्वभाव) ने इन्हें नहीं छोड़ा और ये गर्व से गङ्गा नदी की सबसे ऊपरी सीढ़ी पर

धृत्वा पदस्खलनभीतिवशात् करं मे
या रूढवत्यसि शिलाशकलं विवाहे।
सा मां विहाय कथमद्य विलासिनि ! द्याम्
आरोहसीति हृदयं शतधा प्रयाति॥

१. द्रष्टव्य-पण्डितराज का करणविलास-

२. रसगङ्गाघर-प्रत्यनीक अलङ्कार के उदाहरण में पुत्रशोक का वर्णन ।

बैठ गये और बोले—'माता गङ्गा के लिए मैं इतनी दूर से आया हूँ तो यह माता पुत्र के लिए थोड़ी दूर भी ऊपर नहीं होंगी?' पण्डितराज गङ्गालहरी के एक-एक पद्य रचते सुनाते थे और गङ्गा एक-एक सीढ़ी ऊपर आ रही थी और अन्तिम पद्य समाप्त होते ही एक ऐसा तरङ्ग आया जो पण्डितराज को समेटे हुए प्रवाह में विलीन कर लिया, माता ने पुत्र को गोद में ले लिया।

#### पण्डितराज जगन्नाथ की रचनाएँ

- १. शृङ्गारविलास—१८० पदा।
- २. आसफविलास—गद्याख्यान, शाहजहाँ की काश्मीरयात्रा एवं वहाँ के नवाबः आसफखान से मुलाकात।
- ३. करुणविलास ( पत्नीवियोग में विलाप )—१९ पद्य ।
- ४. प्रास्ताविक विलास-१२२ पद्य ।
- ४. शान्तिविलास—निर्वेद पद्य-४४।
- ६. जगदाभरण ५३ पद्य-बीकानेर के राजा जगित्सिह की प्रशंसा।
- ७. प्राणाभरण-५३ पद्म-कामरूप (कूचिवहार) के राजा प्राणनारायण की प्रशंसा । यह 'जगदाभरण' में ही नामपरिवर्तन करके प्रस्तूत किया गया है।
- ८. यमुनावर्णन-गद्य, अनुपलब्ध, रसगङ्गाधर के मध्यम काव्य के उदाहरण में इसकी पंक्ति उद्घृत है।
- ९. लहरी-पञ्चक-
  - (१) गङ्गालहरी—५३ पदा, इसे ही पीयूषलहरी भी कहते हैं—''इमां पीयूष-लहरीं जगन्नाथेन निर्मिताम''।
  - (२) यमुनालहरी-9 पद्य, इसे ही अमृतलहरी कहते हैं।
  - (३) करुणालहरी-४५ पद्य, कृष्ण की स्तूति।
  - (४) लक्ष्मोलहरी-४१ पदा।
  - (५) सुघालहरी--३० पद्य, सूर्यंस्तुति ।
- १०. भामिनीविलास-५८ पदाः।
- चित्रमीमांसाखण्डन—अप्पयदीक्षितकृत चित्रमीमांसा अलंकारशास्त्रीय ग्रन्थ का खण्डन ।
- १२. मनोरमाकुचमदंन-भट्टोजिदीक्षितकृत प्रौडमनोरमा ( व्याकरणशास्त्रीय व्याख्या-ग्रन्थ ) का खण्डन ।

१३. रसगङ्गाघर-अलङ्कारशास्त्रीय महान् ग्रन्य ।

१. पण्डितराज-ग्रन्थावली में इनके सभी ग्रन्थों का आकर्षक प्रकाशन संस्कृत परिषत्, उस्मानिया विश्वविद्यालय, हैदराबाद से हुआ है।

#### अन्य जगन्नाथ

संस्कृत वाङ्मय में जगन्नाथ नाम के अनेक ग्रन्थकार हो चुके हैं। उनके ग्रन्थ हैं—सिद्धान्तसम्राट (ज्योतिष)—सम्राट् जगन्नाथकृत, सिद्धान्तकौस्तुभ, रेखागणित, विवादाणंवभङ्ग, रितमन्मथनाटक, अतन्द्रचन्द्रिकनाटक—मैथिल जगन्नाथकृत, अनङ्ग-विजयभाण, सभातरङ्ग, अद्वैतामृत, शरभगजविलास, ज्ञानविलास, समुदायप्रकरण आदि। परन्तु इनमें कोई भी पण्डितराज उपाधि वाले नहीं थे। मिथिला में रघुनन्दन उपाध्याय पण्डितराज थे, जिन्होंने वादशाह अकवर से तिरहुत राज्य प्राप्त कर अपने गुरु म० म० महेश ठक्कुर को दे दिया था तथा काव्यप्रकाश को टोका लिखी थी, जो दरभङ्गा में हस्तलिखित रूप में है।

#### रसगङ्गाधर की व्याख्या-सम्पत्ति

रसगङ्गाधर पर निम्नांकित व्याख्याएँ उपलब्ध हैं-

- (१) गुरुममंप्रकाश—म॰ म॰ नागेशभट्ट (१७५० ई०) कृत । यह रसगङ्गाघर पर सर्वप्राचीन टिप्पणी उपलब्ध है, जो इसके खण्डन के उद्देश्य से ही लिखी गयी थी । नागेशभट्ट प्रख्यात वैयाकरण थे । ये भट्टोजिदोक्षित के पौत्र हरिदीक्षित के शिष्य होने के कारण पिष्डतराज के विरोधी हुए, क्योंकि भट्टोजि से पिष्डतराज का वैरभाव प्रसिद्ध ही है । नागेश ने अपनी गुरुपरम्परा के समर्थन में ही पिष्डतराज का खण्डन किया है । बहुत स्थलों पर ग्रन्थ के आश्य को भी स्फुटित किया है । इसका प्रकाशन १९३९ ई० में भट्ट मथुरानाथ शास्त्रों की सरला टीका के साथ जयपुर से हुआ उत्तराज्लंकार पर्यन्त और आज तक इतना ही मूल ग्रन्थ भी मिलता है । नागेश की टीका भी यहीं तक है ।
- (२) म॰ म॰ गङ्गाघर शास्त्री की क्वचित्-क्वचित् टिप्पणी सहित रसगंगाघर काशी से प्रकाशित हुआ था। इससे पहले यह ग्रन्थ काव्यमाला में मुद्रित हो चुका था। तृतीय बार रसगङ्गाघर का प्रकाशन भट्ट मथुरानाथ शास्त्री द्वारा जयपुर से हुआ।
- (३) सरला—भट्ट मथुरानाथ शास्त्री को ग्रन्थलापिनी एवं गूढार्थबोधिनी संक्षिप्त ब्याख्या है। यह गुरुमर्गप्रकाश के साथ १९३९ ई॰ में प्रकाशित हुई और १९४५ तक इसके छः संस्करण निकल गये, इसी से इसकी उपादेयता सिद्ध है।
- (४) हिन्दी अनुवाद—पं० श्रीपुरुषोत्तमशर्मा चतुर्वेदी, नागरी प्रचारिणीः सभा, काशी।

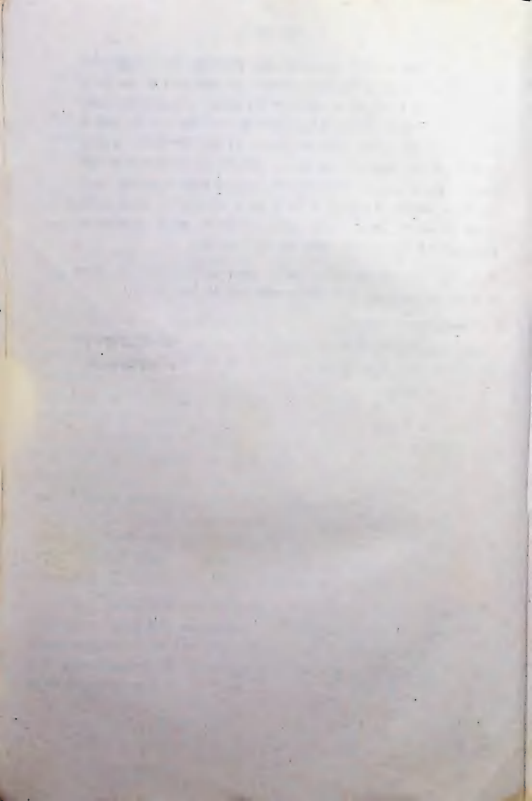
- (५) 'चिन्द्रका'—किवशेखर बदरीनाथ झा—प्रथमानन भाग, शेष भाग पर पं॰ मदनमोहन झा—रसगङ्गाघर की आज तक सर्वोत्कृष्ट व्याख्या यही है। ग्रन्य को स्पष्ट करते हुए उसका सारभाग पाठकों के समक्ष रख देना, छात्रों एवं विद्वानों के उपयुक्त सन्तुलित विचार उपस्थित करना एवं साहित्यिक दृष्टि से ग्रन्थ को देखना इत्यादि कितपय विशेषताएँ इसे जनिप्रय बनाती हैं। चौखम्बा विद्याभवन, वाराणसी से १९६६ ई॰ में प्रकाशित।
- (६) 'चिन्द्रका' हिन्दी व्याख्या—पं० मदनमोहन झा—यह व्याख्या उपर्युक्त 'चिन्द्रका' संस्कृत व्याख्या के साथ प्रकाशित है। यह सूक्ष्म विवेचना के क्रम में बहुत स्थलों पर विस्तृत हो गयी है।
- (७) मधुसूदनीप्रकाश संस्कृत-हिन्दी व्याख्या—आचार्यं मधुसूदन मिश्र—काशी हिन्दू विश्वविद्यालय, वाराणसी।
- (८) रसचन्द्रिका—पं० श्रीकेदारनाथ ओझा—यह व्याख्या सम्पूर्णानन्द संस्कृत विश्वविद्यालय, वाराणसी से १९७७ ई० में प्रकाशित हुई। इसमें ग्रन्थ का अवतरण, शब्दार्थस्फोरण एवं दार्शनिक दृष्टि से विषय का निरूपण किया गया है। कुछ स्थलों में यह शास्त्रान्तर विचार में अतिविशद हो गयी है, जब कि बहुत स्थलों पर टिप्पणी बन के रह गई है। इसकी भूमिका केवल टीकाकारों की भत्संना में कृतश्रमा है, जैसा वर्णन विद्वान् के लिए अशोभनीय है। काव्यशास्त्रीय ग्रन्थ की व्याख्या में एक भी तच्छास्त्रीय त्रृटि नहीं दिखाई गई है, केवल न्यायशास्त्रीय त्रृटि और वह त्रृटि भी कहाँ तक समीचीन है इसका निर्णय तो परवर्ती आलोचकों, व्याख्याकारों के विचार में देखे जा नकते हैं। पर उनकी इस भूमिका से स्पष्ट हो जाता है कि 'चन्द्रिका' व्याख्या की दोषगवेषणा को ही यह श्रेय है कि 'रसचन्द्रिका' व्याख्या का उसने ही निर्माण करा लिया। माननीय व्याख्याकार के सम्बन्ध में विशेष वक्तव्य नहीं है—साहित्यशास्त्रीय विषय-विवेचन में भी बहुत स्थलों पर शास्त्रवैपरीत्य इनकी व्याख्या में है जिनको गणना हम यहाँ नहीं करना चाहते। पाठक इस रसतरिङ्गणी व्याख्या में उन्हें ढूँढ सकते हैं। चन्द्रिका के बाद रचित होने पर भी 'रसचन्द्रिका' उसका स्थान नहीं ले सकी, न ही लोकप्रिय हो सकी—यह भी ज्ञातव्य है।
- (१) रसतरिङ्गणी—डॉ॰ श्रीनारायण मिश्र एवं डॉ॰ शशिनाय झा—यह प्रस्तुत संस्करण संस्कृत-हिन्दी व्याख्यात्मक है। यह छात्रोपयोगी के साथ-साथ गम्भीर विचारों का प्रतिपादक, जिंदल स्थलों का परिचायक, पूर्वव्याख्याताओं द्वारा विषय को प्रकृत शास्त्र से शास्त्रान्तर की ओर बहकाव का नियन्त्रक और कुव्याख्यान का विखण्डक के रूप में प्रस्तुत हो रहा है।

प्रस्तुत संस्करण होने में ( छपने में ) बहुत विलम्ब हो गया। दुःसंयोग की बात हुई कि डॉ॰ श्रोनारायण मिश्रजी की व्याख्या कुछ अंश छपने के बाद प्रेस में नष्ट हो गयी। इससे मिश्रमहोदय बहुत खिन्न हुए और छणी हुई व्याख्या के बाद संक्षिप्त व्याख्या से प्रथमानन को पूर्ण किया। पर दुर्भाग्य की बात! फिर कुछ अंश छपने के बाद पाण्डुलिपि नब्द हो गयी और डॉ॰ मिश्र ने यह काम छोड़ दिया। प्रकाशक महोदय ने मुझे प्रेरित किया और मैंने यथामित भावष्विप्रकरण के धृतिभाव से आगे प्रथमानन पर्यन्त संस्कृत-हिन्दी व्याख्या कर दी। इसमें मुझे अधिक आयास नहीं करना पड़ा, क्योंकि अध्ययन एवं अध्यापन के कम में रसगङ्गाधर पुस्तक के हाशिये पर मैंने टिप्पणी कर लो थी, जिसमें ग्रन्थ के गूढ़ाश्य, मतमतान्तर एवं पूर्व व्याख्याकार से मतभेद अकित थे और वही मेरी व्याख्या का आधार बन गया।

यह व्याख्या कहाँ तक सफल हो सकी है, इसकी क्या विशेषताएँ हैं—इस विषय के विवेचन का भार पाठकों पर ही छोड़ना उचित समझ कर विरत होता हूँ।

संस्कृत-दिवस १९९६ ई० स्नातकोत्तर व्याकरण विकाग का० सि० द० संस्कृत विश्वविद्यालय दरभङ्गा

डॉ॰ शशिनाथ झाः विद्यावानस्पति



# विषय-स्ची

| विषय:                              | पृष्ठम् | विवयः                | पृष्ठम् |
|------------------------------------|---------|----------------------|---------|
| भूमिका                             | 9-28    | विस्मयः              | 975     |
| मङ्गलाचरणादि                       | 8       | हासः                 | 920     |
| <b>काव्यलक्षणम्</b>                | 5       | भयम्                 | १२७     |
| हेमचन्द्रोक्तलक्षणे आक्षेपः        | 97      | विभावः, अनुभावः,     |         |
| साहित्यदर्पणोक्तलक्षणे बाक्षेपः    | २०      | व्यभिचारिभावः        | 93=     |
| प्रतिभाकाव्यकारणम्                 | 29      | रसभेदनिरूपणम्        | 939     |
| काव्यं चतुर्विधम्                  | 30      | शृङ्गार:             | 938     |
| उत्तमोत्तमकाव्यस्य लक्षणम्         | 30      | करुणः                | 538     |
| उत्तमकाव्यस्य लक्षणम्              | 48      | शान्तः               | 936     |
| मध्यमं काव्यम्                     | ६२      | रोद्रः               | \$\$=   |
| अधमं काव्यम्                       | ६५      | वीरः                 | 485     |
| प्रकाशकुत्कृतभेदेषृ कटाक्षः        | 80      | <b>अद्भुतः</b>       | 94=     |
| व्यनेभेंदा:                        | 90      | हास्यः               | 958     |
| रसस्वरूपम्                         | 99      | भयानकः               | 958     |
| (१) अभिनवगुप्तमते                  | 95      | बीभत्सः              | 848     |
| जगन्नाथेन मतमेदः                   | ७९      | रसानां संख्यानियमः   | 146     |
| (२) भट्टनायकमते                    | =2      | रसानां परस्परविरोधः  | 988     |
| (३) नव्यमते                        | 98      | रसवोषाः              | १८३     |
| (४) भ्रमवादिमते                    | 408     | गुणनिरूपणम्          | \$5\$   |
| ( ४ ) लोल्लटमते                    | 906     | गुणविषये स्वमतम्     | 198     |
| (६) शङ्कुकमते                      | 990     | गुणविषये वामनादिमतम् | २०१     |
| (७) इतराणि पञ्चमतानि               | 999     | शब्दगुणाः            | २०२     |
| भरतकृतरससूत्रस्य। ष्टबाव्याख्यानम् | 997     | इलेष:                | 707     |
| रसस्य नवभेदाः                      | 994     | प्रसाद:              | २०३     |
| शान्तरस-विचार।                     | 180     | समता                 | 4.8     |
| स्यायिभावाः                        | 998     | माचुर्यम्            | 208     |
| रतिः                               | 158     | सुकुमारता            | 704     |
| गोकः                               | 158     | अर्थव्यक्तिः         | 705     |
| निबंद:                             | 124     | उदारता               | 200     |
| क्रोषः                             | 175     | <b>बोजः</b>          | 208     |
| उत्साहः                            | 975     | कान्तिः              | २१•     |

| विषय:                          | पृष्ठम्                     | षिवयः                         | <b>यु</b> ष्ठम् |
|--------------------------------|-----------------------------|-------------------------------|-----------------|
| समाधिः                         | 290                         | व्याचिः                       | 308             |
| अर्थगुणाः 💮                    | २१२                         | त्रासः                        | Rot             |
| <b>इलेष</b> ।                  | २१२                         | सुसम्                         | 590             |
| प्रसाद:                        | 298                         | विबोधः                        | 306             |
| समता                           | 488                         | अमर्षः                        | 399             |
| माधुर्य                        | 299                         | अवहित्थम्                     | 395             |
|                                | . 780                       | <b>उग्रता</b>                 | 348             |
| सुकुमारता<br>अर्थं व्यक्तिः    |                             | उन्माद।                       | 388             |
|                                | 298                         | मरणम्                         | 286             |
| उदारता                         | 798                         | वितर्कं ३                     | 315             |
| मोजः                           | 448                         | विषादः                        | 398             |
| कान्तिः                        | २२४                         | . <b>औत्सुक्यम्</b>           | 344             |
| समाधिः                         | २२६                         | आवेग।                         | 3 3 3           |
| अर्थे तेषु त्रिष्वेवान्तर्भावः | 230                         | जड़ता                         | 358             |
| गुणव्यक्षिकारचना               | २३७                         | <b>अालस्यम्</b>               | 354             |
| रचनायं वर्जनीयता               | . 285                       | असूया                         | ३२७             |
| भावध्वनिः                      | २६६                         | अपस्मारः                      | 330             |
| भावलक्ष णम्                    | २६७                         | चपलता                         | 3 3 8           |
| हर्ष:                          | २७९                         | निर्वेदः                      | . 335           |
| स्मृतिः                        | 250                         | देवादिविषयारितः               | 338             |
| वीका                           | 7=4                         | व्यभिचारिभावानां संख्यानियंगः | ३३६             |
| मोहः                           | 920                         | रसामासः                       | 33=             |
| वृतिः                          | 955                         | भावाभासः                      | 386             |
| शक्रा                          | 255                         | भाषशान्तिः                    | 340             |
| ग्लानिः                        |                             | भावोदयः                       | ३५१             |
| दैन्यं                         | २ <b>९</b> ०<br><b>१९</b> २ | भावसन्धः                      | 242             |
| चिन्ता                         | 798                         | भावस्वलता                     | 344             |
| मदा                            | 254                         | अलक्यक्रमध्यनिः               | 365             |
| श्रमः                          | 295                         | वर्णरचनादीनांरसभिव्यञ्जकता    | 36=             |
| गर्वः                          | 300                         | उदाहृतश्लोकानुक्रमणी          | ZUE             |
| निद्रा                         | 102                         | रसगङ्गावरेचीवताप्रन्या        |                 |
| मतिः                           | ₹•₹                         | ग्रन्थकाराइच                  | 308             |

# रसगङ्गाधरः

## 'रसतरङ्गिणी' संस्कृत-हिन्दीव्याख्योपेतः

#### प्रथमाननम्

स्मृतापि तच्णातपं कच्णया हरन्तो नृणा-मभङगुरतनुत्विषां वलयिता शर्तेविद्युताम् ।

#### रसतरिङ्गणी

शुक्लाम्बरपरीधाना पुण्डरीकासना च या।
सर्वमोहाशना देवी सा नः पातु सरस्वती।। १।।
तर्कायासपरिश्रान्तस्वान्तविश्रान्तिदायिनीम् ।
रसगङ्गाधरव्याख्यां कुर्मो रसतरङ्गिणीम्।। २।।
ग्रन्थार्थमात्मसात्कृत्वा तरङ्गिण्या यथायथम्।
स्वस्वप्रज्ञानुसारेण शिष्यैर्वादः प्रवर्त्यंताम्।।३।।

ये शास्त्राध्ययनादहङ्कृतिजुषो विद्याविलासद्विषो लोके पण्डितमानिनो यदि कृतिं निन्दन्ति निन्दन्तु ते । निष्पक्षं समुदीरयन्त्यवितथां वाचं तु ये वाग्मिन-

स्ते कामं प्रविवेचयन्त्विह कियान् दोषः कियान् वा गुणः ॥ ४ ॥

विध्नविधाताय मञ्जलमाचरन् अध्येतृणां श्रोतृणाञ्चानुषञ्जतो मञ्जलारं ग्रन्यादौ
तिश्रवध्नाति—स्मृतापीत्यादिना । या स्मृताऽपि किम्पुनः साक्षात्कृता सती
अनुरक्तानां समेषामि नृणां तदणं वृद्धिकाष्ठाप्राप्तमातपमन्तस्तापं कदणया निःस्वार्यंभावेन हरन्ती, अभङ्गुरास्तनुत्विषो यासां तासां विद्युतां शतैः सञ्जातेन बलयेन युक्ता;

जो स्मरण किए जाने पर भी समस्त भक्त जनों के तीव आतपों—आधिशीतिक, आधिदैविक तथा आध्यात्मिक इन तीनों दुःखों को—कृपा करके हर लेती है, अनश्वर

# कलिन्दगिरिनन्दिनीतटसुरद्भुमालिम्बनी मदीयमितचुम्बिनी भवतु कापि कादिम्बनी ॥ १॥

अपि च किलन्दिगिरिनिन्दिन्या यमुनायास्तटेऽविस्थितं सुरद्गुमं कदम्बवृक्षमालिम्बतुं शीलं यस्यास्तथाविधा सा कापि विलक्षणा कादिम्बनी श्रीकृष्णस्वरूपा मदीयमित-चुम्बिनी मद्बुद्धिविषया भवतु—इति मङ्गलपद्यार्थः।

अत्र स्मृतापीत्यनेन लौकिककादिम्बनीतो व्यतिरेको दिशतः । अपूर्वेयं काद-म्बिनी साक्षात्कृता स्मृता वा तरुणातपं हरति, लीकिकी तु शिरस ऊर्ध्वं नभिस वर्तं-मानैव न स्मृता न वा साक्षात्कृता, प्रदेशान्तरे तत्साक्षात्कारेऽपि तापाऽशमनात्। अलौकिक्याः पुनस्तस्याः प्रदेशान्तरस्थजीवेनापि स्मृतौ तापनाशकत्वमस्त्येव, वस्तुतोऽस्या जीवस्य च प्रदेशमात्रवृत्तित्वाभाव एव । स्मृतिश्चात्र शाव्दानुभवमूलिका । तत्र च शाब्दानुभवस्य तापाऽशामकत्वं तन्मूलस्मृतेश्च तच्छामकत्वं शास्त्रायातम् । कादम्बिनीत्वेन रूपेणानुमित्यभावाच्च नानुमितिमूलकत्वं प्रकृतायाः स्मृतेः । ये पुनरनु-मितामपि कादम्बिनीं तापशमनीमिच्छन्ति ते त्वत एव चिन्तनीयाः । अनुमितायाश्चे-इवरसत्तायास्तद्योग्यत्वस्याश्रवणादननुभवाच्च । मननरूपाया अनुमितेविवक्षणे तु कथित सङ्गतिः कर्तुं शक्या । ये पुनरिमं व्यतिरेकं व्याचक्षाणा आहुः—'प्रसिद्धा तु चक्षुषा त्वचा वा प्रत्यक्षीकृतैवातपं हरति' इति तेऽयुक्ताः, प्रदेशान्तरे चक्षुषा साक्षात्कृताया अपि तापाऽशामकत्वात्तस्या इति पूर्वमुक्तत्वात्, शिरस ऊर्ध्वं तदवस्थाने चाक्षुषत्वस्य तापशान्त्यनुपयोगात्, अन्ययाऽन्धानां तापशमनाभावप्रसक्तिः। त्वचा प्रत्यक्षीकृतेति तूपहासास्पदम् । वर्षणद्वारेत्यपि तथैव, संयुक्तसंयोगस्य प्रत्यक्षप्रयोज-कत्वाभावात् । कथिवत् संयुक्तसमवायाऽभ्युपगमेऽपि तस्य द्रव्यप्रत्यक्षाऽसाधकत्वात् । छत्रादिना व्यवहिते सम्बन्धाऽभावाच्च। अतः प्रसिद्धा कादम्बिनी प्रदेशविशेषे स्वरूपसती कारणमलौकिकी पुनर्जातसत्येवेत्येवमेव व्यतिरेको व्याख्येय इत्यलम् ।

तक्णातपिमत्यत्रापि व्यतिरेकः । प्रसिद्धायास्तक्णवाह्यतापमात्रहारकत्वम्, तदिप व्यभिचरितम् । अन्तस्तापहारकत्वं तु नैव, अस्याः पुनरन्तस्ताप- हरणद्वारा बाह्यतापहारकत्वमव्यभिचरितिमिति । अव्यभिचरितत्वं चास्या हरन्तीति वर्तमानत्वमुखेन सार्वकालिकहरणशीलतया सूचितम् । करुणयेत्यनेन वैतन्यनिःस्वार्थत्वावगमादिप जडकादिम्बन्या व्यतिरेकः प्रतीयते । तृणामिति बहुवचने-

कान्ति से सम्पन्न सैकड़ों विद्युल्लताओं से वेष्टित है और कलिन्द पर्वत से उद्भूत यमुना के तट पर अवस्थित कदम्बवृक्ष पर आश्रित है वह अलौकिक कृष्णस्वरूप कादम्बिनी (मेघमाला) मेरे ज्ञान का विषय होवे, अर्थात् नेरी बुद्धि उस कादम्बिनी के आकार से आकारित होवे।।

#### श्रीमज्ज्ञानेन्द्रभिक्षोरधिगतसकलब्रह्मविद्याप्रपञ्चः काणादीराक्षपादीरपि गहनगिरो यो महेन्द्रादवेदीत्।

नापि स एव । प्रसिद्धाया अव्यापकत्वेन यितिश्विदनुरक्ताननुरक्तनरतापहारकत्विमतरेषामनुरक्तानामपि तापाऽहारकत्वं चास्ति, अस्याः पुनरशेषानुरक्तजनमात्रतापहारित्वम्, 'कामाल्लोभाद्भयात्', 'काले कारुणिक त्वयैव कृपया ते तारणीया नराः'
इत्यादिरीत्या वाऽनुरक्ताननुरक्तमात्रतापहारित्यमिति । अभङ्गुरेत्यादिनापि स एव,
प्रसिद्धकादिम्बनीवलयीभूतिवद्युतस्तनुत्विड्भङ्गुरा, अस्याः पुनरभङ्गुरा सेति हेतोः ।
बहुवचनान्तेन शतशब्देनानन्त्यार्थकेन च विद्युतां कादिम्बनीव्यापकत्वमत एव च
बलयितेत्यस्य वेष्टितेति तात्पर्यम् । प्रसिद्धविद्युतस्तु शतसंख्यकत्वमपि नास्ति युगपत्,
प्रत्यक्षत एव तद्बाधात् । विनष्टाविनष्टयोश्च सह संख्यानाभावादतीतकालिकत्वादिनापि न निर्वाहः । कथिचत् सह संख्यानेऽपि व्यापकत्वं तु तस्याः प्रत्यक्षवाधितमेव । अतोऽत्रापि व्यतिरेको निर्वाधः । द्रुमस्य च कादिम्बन्यालम्बनत्वेन चित्तद्रवीभवनरूपावस्था सूच्यते । चुम्बनशब्देन च विषयप्रतिपादनादिषयिणस्तन्मयत्वं
सूच्यते । तथा च गीता—

'तद्बुद्धयस्तदात्मानस्तन्निष्ठास्तत्परायणाः' इति ॥

कादम्बिनीति स्त्रीलिङ्गिनिर्देशोऽनुरागातिशयसूचनाय। अन्येप्यर्था यथाप्रज्ञ-मध्यवसेयाः। को हि नाम ना शक्तः परिमातुमपरिमेयं शब्दब्रह्म ?

अत्र व्यतिरेकोऽलङ्कारो मुख्यः, तदङ्गत्वेन चातिशयोक्त्यादयोपीति सङ्करः ॥ १ ॥ स्विवद्योत्कर्षस्यापनाय स्वगुरुविद्योत्कर्षमाह —श्रीमदित्यादि । प्रपञ्चो विस्तरः । तस्याधिगतिः सतात्पर्यंकस्य तस्य यथार्थंबोधः । देवः = खण्डदेवः, विनाऽपि प्रत्ययं पूर्वपदलोपात् । शेषाङ्को वीरेश्वरः, शेषोपनामकत्वात् । शेषः =

इस पद्य द्वारा इस कादिम्बनी में लौकिक कादिम्बनी से विलक्षणता व्यक्त की गई है। लौ॰ कादिम्बनी जिसके शिर के उत्पर आकाश में रहती उसी के तरण बाह्य आतप को शान्त कर पाती, वह भी सर्वदा और स्मरण मात्र से नहीं; यह न तो एक काल में असंख्य विद्युल्लताओं से वेष्टित होती और न इस विद्युल्लता की कान्ति ही अनश्वर होती; यह यमुना तट पर अवस्थित कदम्ब दक्ष पर आश्रित भी नहीं होती जब कि प्रकृत कादिम्बनी—जैसा कहा जा चुका है, इन सभी दृष्टियों से लौ॰ कादिम्बनी से भिन्न, अत एव उत्कृष्ट, है। इससे लौ॰ कादिम्बनी से प्रकृत कादिम्बनी का व्यतिरेक स्पष्ट हो जाता है।। १।।

जो श्रद्धेय सन्यासी ज्ञानेन्द्र सरस्वती से सम्पूर्ण वेदान्त श्रास्त्र को प्राप्त करने, महेन्द्र पण्डित से अतिकठिन कणाददर्शन (वैशेषिकदर्शन) और अक्षपाददर्शन ३ र० देवादेवाध्यगीष्ट स्मरहरनगरे शासनं जंमिनीयं शेषाङ्कप्राप्तशेषाऽमलभणितरभूत्सर्वविद्याद्यरो यः ॥ पाषाणादिव पीयूषं स्यन्दते यस्य लीलया । तं वन्दे पेषभट्टाख्यं लक्ष्मीकान्तं भ्रहागुष्ठम् ॥ २-३ ॥ निमग्नेन क्लेशैर्मननजलघरन्तष्दरं मयोन्नीतो लोके लिलतरसगङ्गाधरमणिः । हरन्नन्तर्ध्वान्तं हृदयमधिख्ढो गुणवता-मलंकारान्सर्वानिव गलितगर्वान् रचयत् ॥ ४ ॥

शेषावतारभूतो भगवान् पतञ्जिलमें हाभाष्यिनिर्माता । तद्वचनप्राप्तिमुखेन पाणिनिकात्या-यनवचनप्राप्तिरिप सूचिता, महाभाष्यस्य तदारूढत्वात् । सर्वाणि विशेषणानि सर्व-विद्याधरत्वे हेतुभूतानि । पाषाणादपीत्यादिना स्ववणंनकौशलेनाचेतनमिप चेतनवत् करोतीति प्रतिपादनात्स्विपतिर कवित्वकाष्ठा दिशता । लीलयेत्यनेन च तथावणंने पितुरायासाभावः सूचितः । लक्ष्मीकान्तिमित्यनेन स्वमातुलंक्ष्म्यभिष्ठाया नाम निर्दि-ष्टिमिति कस्यचिद् व्याख्यानमनौचित्यस्पिश, एवं रूपेण लोके पित्रोर्नामग्रहणस्यात्यन्त-विग्रहितत्वात् । अतः सारस्वतस्य पितुर्घनवत्त्वं विष्णुसदृशत्वं वा प्रतीयत इत्येव युक्तम् ॥ २-३ ॥

ग्रन्थप्रशस्तिमाह—निमग्नेनेत्यादिना । मननरूपजलधेरन्तरुदरमन्तस्तलं क्लेशै-रन्तत्पायासैनितरां मग्नेन मया जगन्नाथेन लिलतो गुणालङ्कारादिभूषितो रसङ्गाधर-स्वरूपः काव्यतत्त्वप्रकाशकत्वात्मणिलौंक उन्नीतः । सोऽयं गुणवतां सहृदयानां हृदय-मधिरूडोऽन्येषां काव्यतत्त्वजिज्ञासूनामन्तर्ध्वान्तमज्ञानं हरन् सर्वानिप पूर्वाचार्यरचिता-लङ्कारग्रन्थान् गलितगर्वान् रचयतु । अत्र च अन्तरुदरम् निमग्नेनेत्यादिना प्रतिपाद्य-विषयस्य सुचिन्तितत्वमिष सुचितं भवति ॥ ४ ॥

(न्यायदर्शन) को जानने, काशी में खण्डदेव से पूर्व मीमांसा शास्त्र का अध्ययन करने और शेष वीरेश्वर से शेषावतार भगवान् पतञ्जिल की निर्मल वाणी महाभाष्य का अधिगम करने से सर्वविद्यासम्पन्न हुए और जिनकी नैसर्गिक काव्यकला से पत्थर से भी अमृत चूने लग जाता उन विष्णुसदृश पितृचरण पेरुभट्ट को मेरा प्रणाम समर्पित है।। २-३।।

मननरूपी सागर के अन्तस्तल में आयासपूर्वक गोंता लगाकर मैंने रसगङ्गाधर-स्वरूप मणि को इस संसार मे प्रस्तुत किया है। सहृदयों के हृदय मे पहुँचा हुआ। यह ग्रन्थरत्न अज्ञान को दूर करे और सभी अलङ्कारग्रन्थों को गर्वहीन—महत्त्वहीन कर दे।।४।। परिष्कुर्वन्त्वर्थान्सहृबयधुरीणाः कतिपये
तथापि क्लेशो मे कथमपि गतार्थो न मविता।
तिमोन्द्राः संक्षोभं विदधतु पयोधेः पुनिरमे
किमेतेनायासो भवित विफलो मन्दरिगरेः ॥ ४ ॥
निर्माय नूतनमुदाहरणानुरूपं
काव्यं मयाव्र निहितं न परस्य किचित्।
कि सेव्यते सुमनसां मनसापि गन्धः
कस्तूरिकाजननशक्तिभृता मृगेण ॥ ६ ॥
मननतरितीर्णविद्यार्णवो जगन्नाथपण्डितनरेन्द्रः ।
रसगङ्गाधरनाम्नों करोति कृतुकेन काव्यमोमांसाम् ॥ ७ ॥

निमग्नेनेत्यादिसूचितार्थमेव भङ्ग्यन्तरेणाह—परिष्कुर्वन्त्वित्यादिना । कतिपये सहृदयधुरीणा भामहदण्डिमम्मटादयः पूर्वाचार्याः । तिमिनाम मत्स्यविशेषः । तथा च तिमीन्द्रप्रयासस्याफलतयाऽल्पफलतया वा यथा प्रचुरामृतफलो मन्दरगिरिप्रयासो न गतार्थस्तथैव ममाप्ययं प्रयासोऽशेषकाव्यतत्त्वप्रमितिजननपरो न गतार्थं इत्याशयः । अत्रैकस्यैवार्थस्य पूर्वार्द्धोत्तरार्धयोः प्रकारान्तरेण विधिनिषेधमुखेनोक्तः प्रतिवस्तू-पमालङ्कारः ॥ ५ ॥

स्वकीयप्रबन्धस्य प्रबन्धान्तरापेक्षयोत्कर्षं दर्शयति-निमयित्यादिना । मयोदाह-रणानुरूपं नूतनं काव्यं निर्मायात्र ग्रन्थे निहितम्, परस्य तु न किमप्यत्र निक्षिप्तम् । अयमेव प्रकृतप्रबन्धस्योत्कर्षः प्रकृतपद्ये विवक्षितः । सुमनसाम् = पुष्पाणाम् । अत्राप्यु-त्तरार्धे शब्दान्तरेण पूर्वाधार्थकथनात् प्रतिवस्तूयमा ॥ ६ ॥

भामह, दण्डी, मम्मट आदि सहृदयों मे अग्रगण्य आचार्य कान्यार्थ का परिष्कार भले हीं कर चुके हों, फिर भी मेरा यह प्रयास व्यर्थ नही हो सकता। तिमि-तिमि- ङ्गिल आदि मछलियाँ सागर मे भले ही उथल-पुथल मचाती रहें, फिर भी क्या इतने से हीं मन्दराचल का समुद्रमन्थन-प्रयास निर्थंक हो सकता? कथमपि नहीं।। ५।।

अपेक्षित उदाहरण के अनुरूप नवीन काव्य की रचना कर उसे मैंने इसमें समाविष्ट किया है, अन्य की रचना का इसमें कहीं भी समावेश नहीं हुआ है। क्या कस्तूरीं को उत्पन्न करने की क्षमता रखने वाला गन्धमृग पुष्पों की सुगन्धि को मन से भी कभी चाहता ? कभी नहीं ॥ ६॥

मननरूपी नौका से विद्या-सागर को पार कर चुकने वाला पण्डितराज जगन्नाय अनायास ही काव्यतत्त्वविचारपरक रसगङ्गाधरनामक ग्रन्थ की रचना कर रहा है ॥ ७ ॥

## रसगङ्गाधरनामा संदर्भोऽयं चिरं जयतु । कि च कूलानि कवीनां निसर्गसम्यिश्व रञ्जयत् ॥ = ॥

तत्र कीर्ति-परमाह्नाद-गुरुराजदेवताप्रसादाद्यनेकप्रयोजनकस्य काव्यस्य

पण्डितनरेन्द्रः=पण्डितराजः। राजवाचकस्य शब्दस्य योगार्थं विनैव राजार्थे प्रयोगः, धरातुरासाहीत्यादिनिर्देशात् । अतोऽत्र क्लेशाधिक्याङ्गीकारोऽनर्थकः । कुतु-केनायासाभावः सूचितः । एतदनुरोधेन 'तथाऽपि क्लेशो मे' इत्यत्र क्लेशपदमाद्यप्रवृत्य-परपर्यायरागार्थकं मन्तव्यम् । यद्वा कृत्केनेत्यस्याल्पायासेनेत्यर्थः । एतदनुरोधेन तत्र क्लेशपदस्यायमेवार्थः स्वीकर्तं व्यः । काव्यमीमांसामिति । काव्यस्य मीमांसा यत्र तामिति व्यधिकरणबहुबीहिः। कर्मधारये वा मत्वर्थीयोऽच्। मींमांसाशब्दश्च 'मानेजिज्ञासायाम्' इत्यनुशासनात् 'मानवध०' इत्यादिना सन्यभ्यासेत्वे च सिध्यति । तत्र जिज्ञासाशब्दस्तत्प्रयोज्ये विचारे लाक्षणिक इति भावः। अत एव 'मान विचारे' इति काशिका । वाचस्पतिमिश्रास्तु 'माङ् माने' इत्यत एव मीमांसाशब्दं व्युत्पाद-यन्ति । तथा चायमेव सन्प्रकृतिभूतः, नुगागमश्चाधिकं निपातनीयोऽत्र पक्षे । मानं चात्र विचार एव । 'सनिमीमा०' इति इस् तु न प्रसज्यते, घ्वादिसाहचर्येण तत्रेच्छासन एव ग्रहणादिति सद्विचारवचन एव मीमांसाशब्दः ॥ ७ ॥

सन्दर्भः = पञ्चाङ्गं वाक्यम् । पञ्चाङ्गानि च-विशयश्चैव पूर्वपक्षस्तथोत्तरम् । निर्णयश्चेति पञ्चाङ्गं शास्त्रेऽधिकरणं स्मृतम् ॥

इत्युक्तानि । निसर्गसम्यञ्चि = निसर्गत एव समीचीनानि । समीचीनत्वं च ताटस्थ्येन गुणदोषविवेचकत्वम्, परगुणेर्घ्याविरहितत्वं वा ॥ ८ ॥

काव्यलक्षणमवतारयति—तत्रेत्यादिना । प्रसादादीत्यादिपदेन व्यवहारवेदनं कान्तासम्मितोपदेशश्च गृह्यते, प्रसिद्धानामन्येषां प्रयोजनानामुक्तेनैव संग्रहात्। प्रसादशब्दश्च द्वन्द्वान्ते श्रूयमाणः प्रत्वेकमभिसम्बघ्यते । तथा च गुरुप्रसादो राज-प्रसादो देवताप्रसादश्च लभ्यन्ते । तत्रापि कीत्तिः कविनिष्ठा, इतराणि च प्रयोज-नानि परमाह्लादादीन्युभयनिष्ठानि । सम्बन्धश्चैषां क्वचित्साक्षात् क्वचित् परम्पर-येति यथायथं विवेचनीयम् । अत्र परमाह्लादशब्देन मोक्षोऽपि गृह्यते । कविसाहचर्येण

यह रसगङ्गाधरनामक ग्रन्थ चिरकाल तक अपने निरतिशय उत्कर्ष का प्रस्थापन करता रहे। साथ ही, यह निसगरमणीय कविसमाज को भी आनन्दित करता रहे ॥ ८॥

यश की प्राप्ति, परमानन्द का आस्वादन, गुरु, राजा तथा देवता का प्रसादन आदि काव्य के अनेक प्रयोजन हैं। इन प्रयोजनों में यथासम्भव अपने-अपने व्युत्पत्तोः कविसहृदययोरावश्यकतया गुणालंकारादिभिर्निरूपणीये तस्मिन् विशेष्यतावच्छेदकं तदितरभेदबुद्धौ साधनं च तल्लक्षणं तावन्निरूप्यते—

सहृदयत्वं तस्यैव यः कविकर्मानुभविता । अत एवात्र शास्त्रे सहृदयपदेन काव्यार्थ-भावनाजनकसंस्कारविशेषवानेव गृह्यते । शास्त्रान्तरे च तत्तदर्थभावनाजनकसंस्कार-विशेषवानेव सहृदयः । आवश्यकतयेति । तत्त्वं च काव्यार्थव्युत्पत्ते स्तद्विवेचनो-पयोगित्वेन रसास्वादनसहकारित्वेन च बोध्यम्। गुणा माधुर्यादयः, अलङ्काराः शब्दाश्रिता अर्थाश्रिता उभयाश्रिताञ्चानुप्रासोपमाश्लेपप्रभृतयः । अत्र गुणाऽलङ्कारा-दिभिरिति तृतीयया गुणादीनामुपलक्षणत्वं बोध्यते । अत एवैभिः काव्यतत्त्व-ज्ञानेऽपि नैषां सर्वकाव्यनिष्ठत्वाऽऽग्रहो मुक्तके प्रवन्धे च मर्वावयवनिष्ठत्वाऽऽग्रहः। यावत्लक्ष्यकालमविद्यमानमपि व्यावत्तं कमुपलक्षणं मन्यते । यथा काकवन्तो देव-दत्तस्य गृहा इत्यादौ काकः । अत एव 'उदितं मण्डलं विधोः' इत्यादौ नाव्याप्तिरिति वक्ष्यति स्वयमेव । तस्मिन् =काव्ये । विशेष्यतावऽच्छेदकमिति । अयमाशयः-काव्यज्ञानानुकुलः शब्दप्रयोगो निरूपणमत्र । तथा च गुणालङ्काराद्यपलक्षितं काव्यं निक्पणीयम् । निरूपणस्य विशेष्यं काव्यम् इति काव्ये विशेष्यता, तदवच्छेदको धर्मः काव्यत्वम् तच्च किंस्वरूपम् इति प्रतिपादनीयम् । तदेव निरूपितं सत् काव्यस्येतर-भेदाञ्नुमितौ हेत्रिति । काव्यत्वं च रमणीयार्थप्रतिपादकशब्दत्वस्वरूपम्, तद्धे-तुका चेतरभेदाऽनुमितिः 'काव्यं स्वेतरभिन्नम्, रमणीयार्थंकप्रतिपादकशब्दत्वात्, यत्र यत्र स्वेतरभिन्नत्वाभावः = स्वेतरत्वं तत्र तत्र रमणीयार्थप्रतिपादकशब्दत्वाभावः, यथा गौर्गच्छतीत्यादी, न चेदं तथा, तस्मान्न तथा' इत्याकारिका । तल्लक्षणम् = काव्यलक्षणम्।

प्रयोजनों की प्राप्ति के लिए किव तथा सहृदय दोनों को ही साङ्गोपाङ्ग काव्य के स्वरूपादि का यर्थार्थवोध होना आवश्यक है। अतः श्लेष-प्रसाद आदि गुणों एवं उपमा आदि अलङ्कारों से उपलक्षित काव्य के स्वरूप आदि का निरूपण इस ग्रन्थ में करना है। इस प्रसङ्ग में निरूपण के विशेष्यभूत काव्य में जो विशेष्यता है उसका अवच्छेदक (काव्यत्व) और अन्य पदार्थं से काव्य के भेद का साधक जो लक्षण उसका निरूपण प्रथमतः किया जा रहा है—

[गुण एवम् अलंकार आदि को काव्य का विशेषण नहीं अपि तु उपलक्षण माना गया है। जो विशेष्य मे वर्त्त मान होते हुए उसको अन्य पदार्थ से भिन्न सिद्ध करता हो उसे विशेषण और जो उपलक्ष्य में सर्वदा विद्यमान न रहकर भी उसको अन्य से भिन्न सिद्ध करता हो—उपलक्ष्य का स्पष्ट परिचय कराता हो, उसे उपलक्षण कहा जाता। संक्षेप मे यह ज्ञातव्य है कि उपलक्षण का (क) उपलक्ष्य मे सर्वदा रहना और (ख) सभी उपलक्ष्यों में रहना अनिवार्य नहीं है। काव्य के सन्दर्भ में उपलक्षण का

रमणीयाथप्रतिपादकः शब्दः काव्यम् ॥

रमणीयता च लोकोत्तराह्लादजनकज्ञानगोचरता। लोकोत्तरत्वं चा-

रमणीयेत्यादि — रमणीयस्यार्थस्य प्रतिपादकः शब्दः काव्यम् । प्रतिपत्तिश्वात्र ज्ञानम्, तज्जनकः शब्दः काव्यम् । अत्र 'शब्द इत्यनुक्तौ रमणीयार्थज्ञानजनकाभिन-यादावित्व्याप्तिरतस्तदुपादानम् । प्रतिपादकेत्यनेन वाचकलक्षक्रव्यञ्जकानां सर्वेषामेव ग्रहणम्, तेषां तथाविधार्थज्ञानजनकत्वाऽविशेषात् । अत एव वाचक इति लक्षक इति व्यञ्जक इति वा नोक्तम् । उपस्थितिश्च वाचकत्वादिना भवतु, तत्र न विशेषः । शब्दश्चात्र वाक्यात्मको महावाक्यात्मको वा विवक्षितः, शब्दस्य मूलतो वाक्यात्मकन्त्वात् । अत एव वाक्यादेव विवक्षितार्थबोधः । पदमात्रे काव्यत्वव्यवहाराभावश्चापरो हेतुरत्र । यत्र च पदे तदंशे वोत्कर्षाधायकत्वं व्यञ्जकत्वादिना तत्रापि तद्घटित-वाक्य एव काव्यत्वम्, अन्यर्थकिस्मन्नेव वाक्येऽनेककाव्यत्वप्रसङ्गः । अर्थप्रतिपादकः शब्दः काव्यमित्युक्तौ गौश्चलतीत्यादावित्याप्तिरतो रमणीयत्वमर्थस्य विशेषणम् । रमणीयशब्दप्रतिपादके व्याकरणकोशादौ काव्यत्वातिप्रसङ्गिनरासाय तत्रार्थ-सन्निशः । शब्दे रमणीयत्वं चार्थरमणीयत्वेनेव काव्यत्वोपयोगि, न स्वरूपगतम्, गुणालङ्कारादेश्यलक्षणत्वोक्तेः । रमणीयार्थप्रतिपादकत्वक्षमत्वं च यदि रमणीयत्वं विवक्षितं तर्वि स्वरूपति। रमणीयत्वं व यदि रमणीयत्वं विवक्षितं तर्वि स्वरूपति। रमणीयत्वं व यदि रमणीयत्वं विवक्षितं तर्वि स्वरूपति। ।

अत्रेदं बोध्यम् — रमणीयत्वं च्युत्पत्तिश्रद्धातिशयादिभेदाद् भिद्यते । लोकोत्तराह्लादोऽप्यत एव भिन्न एव । अतो योगिनो यादृशं रमणीयत्वं तत्त्वमस्यादिवाक्यार्थे
तादृशं नान्यत्रेति रमणीयार्थंप्रतिपादकशब्दत्वसामान्यं न काव्यत्वपर्यंवसायि ।
अतो रमणीयार्थंविशेष एव प्रकृतोपयोगी । स चायं विशेषः कि स्वरूप इत्यादि निरूप्यितुकामो रमणीयत्वमादौ व्याचष्टे—रमणीयता चेत्यादिना । यद्विषयकज्ञाने
लोकोत्तराह्लादजनकता तत्त्वं रमणीयत्वम् इति तात्पर्यम् । ज्ञानपदं चात्र
भावनापरमिति वक्ष्यत्यग्रे । अर्थस्याऽज्ञातस्याह्लादाऽजनकत्वात्तं परित्यज्य
ज्ञानगोचरतापर्यन्तानुधावनम् । ज्ञायमानश्चार्यौ न लोकोत्तराह्लादजनकः,
अर्थाऽभावे तदनुदयप्रसङ्गात् । अतोऽर्थंज्ञानस्य तादृशाह्लादजनकत्वमभिहितं
ग्रन्थकृता । लोकोत्तरत्वं निर्वक्ति—लोकोत्तरत्वमिति । अनुभवसाक्षिकः

दूसरा रूप महत्त्वपूर्ण है, क्योंकि सभी काव्यों में गुणालंकारादि का होना ग्रन्थकार की वृष्टि मे आवश्यक नहीं है।

रमणीय अर्थं का प्रतिपादक शब्द काव्य है।। १।।

जिसके ज्ञान (भावना) से लोकोत्तर आह्नाद उत्पन्न होता हो वही अर्थ रमणीय होता है। आह्नादनिष्ठ लोकोत्तरत्व चमत्कारत्वनामक 'जाति' का ही नामान्तर है। आह्नाद में इस जाति के अस्तित्व में प्रमाण सहृदयों—काव्यार्थविषयक भावना से ह्लादगतश्चमत्कारत्वापरपर्यायोऽनुभवसाक्षिको जातिविशेषः । कारणं च तदविच्छन्ने भावनाविशेषः पुनःपुनरनुसंधानात्मा । 'पुत्रस्ते जातः,' 'धनं ते दास्यामि' इति वाक्यार्थंधीजन्यस्याह्लादस्य न लोकोत्तरत्वम् । अतो न तस्मिन्वाक्ये काव्यत्वप्रसक्तिः । इत्थं च चमत्कारजनकभावनाविषयार्थं-

सहृदयाऽनुभवमात्रैकप्रमाणगम्यः । सहृदयश्चात्र काव्यार्थभावनाजनकसंस्कार-वानेवेत्यावेदितपूर्वम् । अतो नातिप्रसङ्गः। चमत्कारकारणमाह—कारण-मिति । तदविच्छन्ने = चमत्कारत्वाविच्छन्ने चमत्कारिणि लोकोत्तर आह्नादे । भावनाविशेष इत्यत्र सहृदयनिष्ठत्वं काव्यार्थमात्रविषयकत्वं विपरीतभावना-ऽसहकृतत्वादि च विशेषः । पुनः पुनरनुसन्धानात्मेत्यनेन चेदं सूचितं यत्काव्यार्थस्य भूयो भूयोऽनुसन्धाने संगरणात्मके लोकोत्तरानन्दो जायते । अत एवार्यातोत्तरचरित-स्यापि पुनस्तदध्ययने रुचिर्भवति । यदा यदा काव्यायं श्चिन्त्यते तदा तदाऽलौ-किकाह्नादो जायत एवासति प्रतिवन्धके । एतेन प्रत्येकानुसन्धानेऽपि तादृशाह्नाद-जनकता वर्त्त एवेति सूच्यते । काव्यार्थेतरिवयकानुसन्धानप्रवाहे तु नैवम्, आद्या-नुसन्धानेऽपूर्वाऽऽह्मादे जायमानेऽपि द्वितीयाद्यनुसन्धानेषु क्रमेणानन्दमात्राह्मसस्य प्रमिते: । विकाराक्रान्तत्वमेव हि लौकिकत्वं भावानाम्, तद्रहितत्वं च लोकोत्तर-त्वम् । किञ्च काव्यार्थेतरमात्रविषयकोऽनुसन्धानप्रवाहोऽपि सह्दयेषु न प्रसिद्धः। एतदेवाऽभिन्नेत्याह—पुत्रस्ते जात इत्यादि। न लोकोत्तरत्विमिति। तदर्य-भावनाजन्यत्वाऽभावादिति हेतुः । एतदेव ज्ञानपदमपहाय भावनापदप्रयोगस्य प्रयोजनम् । वाक्य इति । वाक्यं चात्र काव्याऽघटकं विवक्षितम् । तद्घटके तथा-विधवाक्येऽपि काव्यत्वस्य दुरपह्नवत्वात् । अत एव काव्यतदितरार्थविषयकभाव-नायामपि न चमत्कारजनकत्वम्, तस्याः पूर्वोक्तविशेषव्यावृत्तत्वात् । अतो न तथाविधार्थविषयकसमूहालम्बनभावनामादायातिप्रसङ्गः । भावनायाः समूहालम्बन-त्विवरहरूच नियुँ वितकः । अत एव भावनाया ज्ञानप्रवाहरूपतया तस्यां काव्यार्थेत-राऽविषयकत्विमत्यपि नोचितम्, द्वित्रासु ज्ञानव्यक्तिषु तद्विषयकत्वसम्भवात् । सर्वासु ज्ञानव्यक्तिषु तदविषयकत्वमित्यपि न सुवचम्, सर्वशब्दार्थस्याननुगतत्वेन यस्य द्वित्रा एव ज्ञानव्यक्तयो जातास्तत्र च तद्विषयकत्वम् तस्य सर्वामामेव ज्ञानव्यक्तीनां तद्विषयकत्वसम्भवात् । सर्वेषां सर्वभावनाविषयत्वविवक्षणे त्वसम्भव इत्यलम् । सूत्रोक्तकाव्यलक्षणं परिष्करोति—इत्थं चेत्यादिना । चमत्कारजनिका या

ओतप्रोत सज्जनों का अनुभव ही है। इसीलिए काव्य से बहिमूँत 'तुम्हारे पुत्र उत्पन्न दुआ है' और 'तुम्हें घन दूँगा' इत्यादि वाक्यों में उक्त काव्यलक्षण को अतिव्याप्ति नहीं होती, क्योंकि ये वाक्य आङ्कादजनक होकर भी लोकोत्तराङ्कादजनक नहीं हैं।

इस प्रकार उक्त काव्यलक्षण का फलिनार्थं यह हुआ-

प्रतिपादकशब्दत्वम्, यत्प्रतिपादितार्थंबिषयकभावनात्वं चमत्कारजनक-

भावना-भावनाविशेषः, तद्विषयो योऽर्थः-रमणीयोऽर्थः, तस्य प्रतिपादकः शब्दः काव्यम्, तत्त्वं च काव्यत्विमितिप्रथमलक्षणार्थः । अत्र विषयभेदेन व्यक्तिभेदेन च भावनाविशेषस्याप्यानन्त्याद् गौरविमत्यतो लक्षणान्तरमाह-यतुप्रतिपादितेत्यादि । भावनात्वम् = भावनाविशेषत्वम् -- भावनाविशेषस्यैव चमत्कारजनकत्वेनातिप्रसक्तस्य भावनात्वस्य जनकतावच्छेदकत्वाभावात् । पूर्वनिर्दिष्टत्वाच्च सर्वत्र ग्रन्थ-कृता विशेषशब्दो नोपात्तः। जनकतावच्छेदकमिति। काव्यार्थविषयको भावनाविशेषश्चमकारजनकः, तस्मिन् भावनाविशेषे जनकता, तस्याश्चावच्छेदकं = काव्यार्थविषयकभावनाविशेषत्वम् । येन रूपेण जनकता तद्र पं जनकतावच्छेदकम । जनकतासमानाधारं हि (यत्र यत्र जनकता वर्तं ते तत्र तत्र वर्त्तं मानम्) अनितप्रसक्तम् (जनकता यत्र न वर्ताते तत्रावर्तामानम्) किमपि जनकताऽवच्छेदकं भवति । प्रकृते जनकताऽर्थं विषयकभावनाविशेषे, तत्समानाधारो धर्मोऽर्थं विषयकभावनाविशेषत्वम इति भवत्येतदवच्छेदकमर्थविषयकभावनाविशेषनिष्ठजनकतायाः । तेनावच्छेदकनावच्छिन्ना । अवच्छेदकघटकीभूतस्थाप्यवच्छेदकत्वम् इति अर्थोऽपि जनकताऽवच्छेदकः । भावनाविशेषविषयीभूतार्थस्यैवावच्छेदकघटकीभूतत्वेन तथा-विद्यार्थं एवावच्छेदको नार्थान्तरम् । अत एव स्वविशिष्टेत्यादिलक्षणेऽर्थस्यैव जनकताऽवच्छेदकत्वमुक्तम् । जनकता च जन्यतानिरूपिता भवति । जन्याभावे किमपि जनकमपि न भवति । अतो जनकं जन्यसापेक्षम् । जनकताऽप्यत एव जन्यता-सापेक्षा । कपालं घटस्य जनकम्, घटश्च कपालाज्जन्यः । तन्तुः पटस्य जनकः, पटश्च तन्तुजन्यः । अतः कपाले सा जनकता, घटे च जन्यता । परन्तु कपाले या जनकता सा न पटनिष्ठजन्यतासापेक्षा, तन्तौ या जनकता सा न घटनिष्ठजन्यता-सापेक्षेति हेतो: कपालनिष्ठजनकता घटनिष्ठजन्यतासापेक्षत्वादेतन्निरूपिता-(घट-निष्ठजन्यतानिरूपिता कपालनिष्ठजनकता) भवति, जन्यतायां चात्र पक्षे निरूपकता वत्तंते । एवं व्यत्यासेन जन्यताऽपि जनकतानिरूपिता भवति । तत्र यथासम्भवं वचनविन्यासः शाब्दबोधे कर्ताब्य:। यदि जन्यं विशेष्यभूतं तिह जनकतानिरूपिता जन्यता, जनकं यदि विशेष्यभूतं तर्हि जन्यतानिरूपिता जनकतेति कथ्यते । अतश्च प्रकृतलक्षणे चमत्कारजनकतावच्छेदकमित्यस्य चमत्कारनिष्ठजन्यतानिरूपितार्थ-विषयकभावनानिष्ठजनकताया अवच्छेदकमिति सरलार्थः । लक्षणे यत्तत्पदे शब्दं परामुशतः । अतस्तत्त्वमित्यस्य शब्दत्वमर्थः । भावनाविशेषत्वस्य सर्वेष्वेव भावना-

<sup>(</sup>क) चमत्कारजनक भावनाविशेष के विषयीभूत (= रमणीय) अर्थ का प्रतिपादक शब्द (वाक्य) काव्य है, अथवा (ख) जिस शब्द से प्रतिपादित अर्थ की भावना (भावनाविशेष) में रहने वाला भावना (= भावनाविशेषत्व) भावनाविशेषित है

तावच्छेदकं तत्त्वम्, स्वविशिष्टजनकतावच्छेदकार्थप्रतिपादकतासंसर्गेण चमत्कारत्ववत्त्वमेव वा काव्यत्विमिति फलितम्।

विशेषेष्वेकतया नात्र लक्षणे पूर्वलक्षणवद् भावनाविशेषानन्त्यप्रयुक्तं गौरवम् । अत्र च लक्षणे 'प्रत्युच्चारणं शब्दो भियते' इति मताश्रयणे तु यत्पदेनानुपूर्वी विवक्षणीया, तत्त्वमित्यस्यापि तादशानुपूर्वीकृत्वमित्यर्थो ग्राह्यः । तथा च यादृशानुपूर्वीप्रतिपादि-तार्थविषयकभावनात्वं चमत्कारनिष्ठजनकताया अवच्छेदकं ताद्शानुपूर्वीकत्वं काब्य-त्विमिति लक्षणार्थोऽवसेयः । अननुगतार्थकयत्तच्छव्दयोरत्र लक्षणे प्रवेशेऽपि न क्षतिः, एताद्शाननुगमस्य व्यवहारबाधकत्वाऽभावात् । अथवा भावनाविशेपत्वस्यावच्छेद-कत्वमभ्यूपगत्य-- 'चमत्कारनिष्ठजन्यतानिकपितभावनाविशेषनिष्ठजनकतावच्छेदका -विच्छिन्न (भावनाविशेष ) विषयीभूतार्थप्रतिपादकशब्दत्वं काव्यत्वम्' इति, अर्थस्या-वच्छे दकत्वपक्षे तु-'चमत्कारनिष्ठजन्यतानिक्षिपतभावनाविशेपनिष्ठजनकतावच्छेद-कार्थप्रतिपादकशब्दत्वं काब्यत्वम्' इति लक्षणं बोध्यम् । अर्थस्यावच्छेदकत्वाभ्युपगमे लाघवं चापाततो दुरयत एव । अत्र च भावनाविशेषत्वस्यैवावच्छेदकत्वं ग्रन्थकृदिभ-मतम् न भावनात्वस्य, 'कारणं च तदविच्छन्ने भावनाविशेषः' इत्युक्तत्वात् । अतश्च भावनात्वस्यावच्छे दकत्वेऽपि लक्षणे तत्प्रवेशे न तात्पर्यम्, भावनात्वस्य काव्यतदि-तरार्थभावनामात्रवृत्तित्याऽव्यावर्त्तं कत्वादित्यादिकथनं चिन्त्यम् । अत्र च काव्य-लक्षणघटकपदार्थानां यथायथं विशेषणविशेष्यरूपेण निवेशादिदं 'प्रकारविधया' लक्षणकरणम् इति प्रसिद्धिः । अत्र चाधिकपदार्थोपस्थितेगौरवम् । अतः संसर्ग-मुद्रया लक्षणान्तरमाह—स्वविशिष्टेत्यादि । संसर्गविधया लक्षणकरणे तु लक्षण-घटकानां बहुनां पदार्थानां संसर्गमध्ये प्रवेशात्पदार्थोपस्थित्यादिकृतं लाघवं भवति ।

चमत्कारजनकता का अवच्छेदक हो वह शब्द काब्य है, अथवा (ग) 'स्विविशिष्टजनकतावच्छेदकार्थप्रतिपादकत्व' [स्व(=चमत्कारत्व) से विशिष्ट (=चमत्कार) में वर्त्त मान जन्यता से निरूपित (अर्थविषयक) भावनाविशेष में वृत्ती जनकता के अवच्छेदकीभूत अर्थ का प्रतिपादक होना ] इस परम्परा सम्बन्ध से चमत्कारत्ववान् शब्द ही काब्य है। प्रथम लक्षण में निर्दिष्ट भावनाविशेष के ब्यक्तिभेद तथा विषयभेद से अनन्त होने से सकलभावनाविशेषनिष्ठ भावनाविशेषत्वस्वरूप एक अनुगत धमं को आधार मानकर लघुनर द्वितीय लक्षण किया गया है। यथासंभव विशेषणविशेष्य के क्रम से पदार्थों को निविष्ट करके किया गया द्वितीय लक्षण 'प्रकारमुद्रा' से और लक्षणघटक अनेक पदार्थों को संसर्गकोंटि में रखकर किया गया तृतीय कक्षण 'ससंग्मुद्रा' से विहित है। संसर्गमुद्रा से किए गए लक्षण में पदार्थोपस्थित्यादि में लाघव होता है किन्तु प्रकृत में निदिष्ट परम्परा सम्बन्ध के प्रामाणिक न होने से द्वितीय लक्षण ही उत्तम है।

यत्तु प्राञ्चः 'अदोषौ सगुणौ सालंकारौ शब्दार्थौ काव्यम्' इत्याहुः, तत्र विचार्यते —शब्दार्थयुगलं न काव्यशब्दवाच्यम्, मानाभावात् । काव्यमुच्चैः पठ्यते, काव्यादर्थोऽवगम्यते, काव्यं श्रुतमर्थो न ज्ञातः इत्यादिविश्वजनीन-

तत्र संसर्गस्य द्वै विध्यम् साक्षात्परम्पराभेदात् । तयोश्च साक्षात्संसगंविषये विप्रतिपत्यभावात् तस्य संसर्गत्वेन भाने लक्षणं लाघवान्वितमिति निर्विवादम् । परम्परायाः
संसर्गत्वं तु तत्रैवाभिमतं यत्र तेन संसर्गेणैकपदार्थंविशिष्टस्य पदार्थान्तरस्य प्रतीतिः
प्रसिद्धा, न सर्वत्र । परम्परामात्रस्य संसर्गत्वे तु सर्वं सर्वेण विशिष्टं स्यादित्यनर्थः ।
अतो यत्र परम्परायाः संसर्गत्वं प्रतीतिवलायातं तत्र तस्य संसर्गत्या भाने प्रामाणिके
संसर्गविद्यया लक्षणं लघुतरं भवति, प्रकारमुद्रया तत्र तावत्पदार्थंनिवेशे तु गुरुतरं
लक्षणम् । प्रकृतलक्षणे चमत्कारत्ववत्त्वं काव्यत्विमत्यत्र स्वविशिष्टेत्यादिसंसर्गः ।
अत्र स्वं चमत्कारत्वम्, तिद्वशिष्टः चमत्कारः, तिन्निष्ठजन्यतानिरूपिता जनकताऽर्थविषयकभावनाविशेषे, तत्रावच्छेदकीभूतोऽर्थः, तत्प्रतिपादकत्वं काव्य इति काव्येन
चमत्कारत्वस्य स्वविशिष्टेत्यादिपरम्परासम्बन्ध उक्तः । अनेन संसर्गेण काव्यं
चमत्कारत्ववत्, तत्त्वं च काव्यत्विमिति लक्षणार्थः । अस्य संसर्गत्वं तु 'काव्यं
चमत्कारत्ववद्' इत्यादिप्रतीतिसाक्षिकमेव, नान्यथा । तदाकारा च प्रतीतिनं
प्रामाणिको । अत एतादृशपरम्परायाः संसर्गत्वकल्पनं स युक्तमिति सत्यिप लाघवे
तस्य प्रमाणाऽननुगृहीततया गुरुतरमिप द्वितीयलक्षणमेव वरमिति विद्र्यां विमर्शः ।।

इदानीं काव्यप्रकाशकारोक्तं काव्यलक्षणं दूषियतुमुपक्रमते—यत्त्वित्या-दिना । अनलंकृती पुनः क्वापीत्यस्यार्थतः संग्राहकं सालङ्काराविति । माना-भावादिति । अयमर्थः-—्'लोकतोऽर्थप्रयुक्ते शब्दप्रयोगे', 'अर्थस्यान्यप्रमाणत्वाद्'

प्राचीन आलङ्कारिक (काव्यप्रकाशकार) मानते हैं कि दोषों से रहित, गुणयुक्त एवम् अलङ्कारविशिष्ट शब्द और अर्थ दोनों ही काव्य हैं। इस विषय में निम्न-लिखित विचार किया जा रहा है—

शब्दार्थंद्वय काव्यशब्द का वाच्यार्थ नहीं हो सकता। शब्दनिष्ठ शक्ति द्वारा प्रतिपादित अर्थ हो वाच्यार्थ कहलाता है। किस शब्द में किस अर्थ को प्रकट करने वाली शक्ति है—यह निर्णय मुख्यतः शिष्टव्यवहार से होता। काव्यपद में शब्दार्थ-युगल को प्रकट करने की शक्ति का ग्राहक (निर्णायक) कोई शिष्टव्यवहार तो है नहीं। ऐसी स्थिति में काव्यपद को शब्दार्थंद्वय का वाचक नहीं माना जा सकता। वस्तुतः सार्वजनीन व्यवहार तो शब्दार्थंद्वय के विपरीत शब्दविशेष, अर्थात् रमणी-यार्थप्रतिपादक शब्द, को प्रकट करने वाली शक्ति को ही काव्यपदिवष्ठ सिद्ध करते। उदाहरणार्थं—'काव्यमुच्चैः पठ्यते', 'काव्यादर्थोऽवगम्यते' और 'काव्यं श्रुतमर्थों न जातः' इत्यादि व्यवहार हैं। इनसे स्पष्ट है कि काव्यपद शब्दविशेषमात्र मे शक्त

व्यवहारतः प्रत्युत शब्दविशेषस्यैव काव्यपदार्थत्वप्रतिपत्तेश्च।

व्यवहारः शब्दमात्रे लक्षणयोपपादनीय इति चेत् ? स्यादप्येवम्, यदि

इत्यादिसिद्धान्तात् कस्य शब्दस्य कोऽथं इत्यत्र शिष्टव्यवहार एव प्रमाणम्।
तथा च काव्यशब्दस्य शब्दाथंयुगलवाचकत्वं तत्समथंकशिष्टव्यवहाररूपप्रमाणाऽभावान्त सम्भवतीति । द्वित्रशिष्टव्यवहारस्य च न प्रमाणत्वम्, प्रमासाधनत्वाभावादिति
कालिदास एवाह—'सर्वज्ञस्याऽप्येकस्याभ्युपगमो न निर्णयाय' इति । अत्रैकपदमल्पाथंकम् । अनादिवृद्धव्यहारस्यैवाथंनिर्णायकत्वनियमादेकव्यवहारे तथात्वाभावादिति
निष्कर्षः । एतावता साधकप्रमाणाभाव उक्तः । सम्प्रति वाधकप्रमाणमप्याह—
काव्यमित्यादिना । पत्र्यत इति । पाठश्च शब्दस्यैव नार्थस्यिति सिद्धं काव्यस्य शब्दमात्रपरत्वम् । काव्यादित्यादि । काव्यस्य ज्ञातस्यैवाथंवोधकतया तस्य शब्दाथांभयपरत्वे काव्यज्ञानेनार्थस्यापि ज्ञानात् किमन्यदवशिष्यते यस्यावबोधः कार्यः स्यादिति
तात्पर्यम् । प्रत्युतः—शब्दार्थयुगलवाचकत्वविपर्ययेण । शब्दिवशेषस्यैवेति ।
अयमाशयः—आदिकविना स्वयमेव—

"भविष्यदुत्तरं काव्यं जगतुस्तौ कुशीलवौ"

इति वदता काव्यस्य शब्दमात्रपरत्वे व्यवस्पापिते परस्ताच्च विश्वजनीनव्यवहारेण तथात्वे समिथते न शब्दमात्रपरत्वं काव्यशब्दस्यापह्नोतुं किश्चिदीष्टे । यद्यपि क्वचि-त्सादिव्यवहारस्यापि दृष्टमर्थनिणीयकत्वं तथापि तत्प्रायेण यदृच्छाशब्द एव, तत्रापि बहुतरिशिष्टसमर्थने सत्येवेति तदभावे न काव्यशब्दस्य शब्दार्थोभयपरत्वं युक्तमिति ।

उक्तव्यवहारमन्यथा व्याचक्षाण आशङ्कते—व्यवहार इति । लक्षणया = एकदे-शलक्षणया । तथा च नोक्तव्यवहारस्य बाधकत्विमत्याशयः प्रश्नस्य । न केवलं बाधक-प्रमाणाभावादेवेष्टसिद्धः, साधकप्रमाणमि तदर्थमपेक्षणीयमेव, तथा च साधकप्रमाणा-भावे न काव्यशब्दस्य शब्दार्थोभयपरत्वं युक्तम्, ततश्च मुख्यार्थवाधाभावेन लक्षणाऽपि न सङ्गच्छत इति प्रोक्तव्यवहारस्य मुख्यार्थपर्यवसायित्वे व्यवस्थिते न शब्दार्थंपरत्वं

है, शब्दायंद्वय में नहीं। यतः प्रथम व्यवहार मे काव्य के श्रवण की बात कहीं गई है; श्रवण तो शब्दमात्र का सम्भव है, अर्थ का नहीं। द्वितीय व्यवहार में काव्यशब्द से हेत्वयंक पश्चमी और अर्थशब्द से प्रथमा दोनों की मिन्नता के प्रतिपादक हैं। यह काव्यशब्द के शब्दमात्रपरक होने से ही सम्भव है। तृतीय व्यवहार में काव्य के श्रावणप्रत्यक्षज्ञान का विषय होने पर भी अर्थ के उक्त ज्ञान का विषय न होने से दोनों की भिन्नता सिद्ध है। अतः उक्त व्यवहारों से काव्यशब्द की शब्दमात्रबोधकता प्रमाणित है।

उक्त व्यवहारों में शब्दमात्र में काव्ययद का प्रयोग एकदेश-लक्षणा से बताते हुए काव्ययद के मुख्यार्थरूप मे शब्द और अर्थ को मानना भी असंगत है, क्योंकि यहाँ काव्यपदार्थतया पराभिमते शब्दार्थयुगले काव्यशब्दशक्तेः प्रमापकं दृढतरं किमिप प्रमाणं स्यात्। तदेव तु न पश्यामः। विमतवावयं त्वश्रद्धेयमेव। इत्यं चासित काव्यशब्दस्य शब्दार्थयुगलशिक्तग्राहके प्रमाणे प्रागुक्तव्यवहारतः शब्दिवशेषे सिद्ध्यन्तीं शिक्ति को नाम निवारियतुमीष्टे? एतेन विनिगमनाभावादुभयत्र शिक्तिरित प्रत्युक्तम्। तदेवं शब्दिवशेष-स्यैव काव्यपदार्थत्वे सिद्धे तस्यैव लक्षणं वक्तुं युक्तम्, न तु स्वकिष्पितस्य काव्यपदार्थस्य। एषैव च वेदपुराणादिलक्षणेष्विप गितिः। अन्यथा तत्रापीयं दुरवस्था स्यात्।

काव्यशब्दस्येत्याशयेन समाधत्ते —स्यादप्येविमत्यादिना सन्दर्भेण । दृढतरिमिति । स्वसमबलस्वाधिकवलविपरीतप्रमाणाभाववदित्यर्थः । एतेन = प्रोक्तव्यवहारस्वरूपवि-निगमकसत्त्वेन । विनिगमना चैकतरपक्षपातिनी युक्तिः, तस्या अभावात् । दुरवस्था लाक्षणिकत्वाभ्युपगमस्वरूपा प्रकृते बोध्या ।

प्राचीनसमर्थनप्रकारान्तरं निराचष्टे—यत्त्वत्यादिना । आस्वादः, आस्वाद्यत इत्यास्वादो रसः, 'कृदभिहितो भावो द्रव्यवत् प्रकाशते' इति नियमात् । तस्योद्वोध-कत्वं व्यञ्जकत्वम्, न तु जनकत्वम्, रसस्य नित्यत्वेन तज्जननाऽसम्भवात् । तदाह— रसव्यञ्जकतयेति । प्रकृते = काव्यलक्षणनिरूपणप्रसङ्गे । लक्षणीयत्वं काव्यलक्षण-

लक्षणा का आधार मुख्यार्थवाध नही है। यदि अन्य दृढ़तर प्रमाण से काव्यपद मे शब्दार्थोभय की वाचकता प्रमाणित हो चुकी होती तब तो उक्त व्यवहारों में मुख्यार्थ का बाध हो जाने से काव्यपद को शब्दमात्र मे लाक्ष णिक माना जा सकता था। परन्तु वस्तुस्थिति ऐसी नहीं है। विरोधी प्राचीन आचार्य का वक्तव्य तो प्रमाण-समिथत न होने से श्रद्धायोग्य है हीं नहीं। अतः उक्तव्यवहारों मे काव्यपद को लाक्षणिक कहना अयुक्त है। इस प्रकार जब शब्दार्थयुगल में काव्यपद की शक्ति का ग्राहक कोई प्रमाण है ही नहीं तब उक्त व्यवहारस्वरूप प्रमाण से शब्दमात्र में काब्य पद की शक्ति के निर्णय को कोई रोक नहीं सकता। "एकतरपक्ष समर्थक युक्ति (= विनिगमना), अर्थात् काव्यपद की शक्ति शब्दमात्र मे है, अर्थ मे नही अथवा अर्थमात्र में है, शब्द में नहीं, के समर्थक प्रमाण के अभाव मे शब्दार्थयुगल में ही उसकी शक्ति सिद्ध हीती है—" यह मत भी उक्त रीति से ही निरस्त हो जाता है। इस प्रकार काव्यपद के शब्दविशेषमात्रवाचक सिद्ध हो जाने पर उसी का लक्षण बताना उचित है, किसी के कपोलकल्पित काव्यपदार्थ का नहीं। काव्य-पदार्यंनिर्णय की जो रीति है वही वेद, पुराण, इतिहास आदि के लक्षणों में भी अपनानी चाहिए, नहीं तो 'वेदः पठितः'; वेदस्यार्थों नाऽवगम्यते' इत्यादि व्यवहारों की असंगति पूर्ववत् बनी रह जाएगी।

यत्त्वास्वादोद्वोधकत्वमेव काव्यत्वप्रयोजकं तच्च शब्दे चार्थे चाविशिष्ट-मित्याहुः, तन्न । रागस्यापि रसव्यञ्जकताया ध्वनिकारादिसकलालंकारिक-संमतत्वेन प्रकृते लक्षणीयत्वापत्तेः । किं बहुना, नाट्याङ्गानां सर्वेषामपि प्रायशस्तथात्वेन तत्त्वापत्तिर्दुर्वारैव । एतेन रसोद्वोधसमर्थस्यैवात्र लक्ष्यत्व-मित्यपि परास्तम् ।

अपि च काव्यपदप्रवृत्तिनिमित्तं शब्दार्थयोर्व्यासक्तम्, प्रत्येकपर्याप्तं वा ? नाद्यः, एको न द्वाविति व्यवहारस्येव श्लोकवाक्यं न काव्यमिति व्यवहार-स्यापत्तेः। न द्वितीयः, एकस्मिन्पद्ये काव्यद्वयव्यवहारापत्तेः। तस्माद्वेद-शास्त्रपुराणलक्षणस्येव काव्यलक्षणस्यापि शब्दनिष्ठतैवोचिता।

घटकत्वम् । प्रायश इत्यनेन क्वचिन्नेपथ्यविधानादौ रसोद्बोधकत्वाभावः सूचितः । तत्त्वापत्तिः = काव्यत्वापत्तिः । एतेन = रसोद्बोधकत्वस्याऽतिप्रसक्तत्वेन ।

प्राचीनोक्तलक्षणे दोषान्तरमाह—अपि चेति । प्रवृक्तिनिमित्तम् = काव्यत्वम् । व्यासज्यवृत्तीति । पर्याप्तिसम्बन्धेनानेकाधिकरणे व्ववस्थितं व्यासज्यवृत्तीत्युच्यते । यथा द्वित्वसंख्या समवायेन प्रत्येकं वत्तं मानाऽपि पर्याप्तिसम्बन्धेन द्वयोरेव वत्तं ते, नै-कत्र । यस्य च सम्बन्धः स तत्प्र तियोगी, यत्र च सम्बन्धः सोऽनुयोगी तस्य सम्बन्धस्य । द्वित्वस्य पर्याप्तिद्रं व्ययोरिति द्वित्वं पर्याप्तिप्र तियोगि, द्रव्ये चानुयोगिनी । एवं त्रित्वा-दिष्विप बोध्यम् । अत एवे कत्वाऽनविच्छन्नानुयोगिताकपर्याप्तिप्र तियोगित्वं व्यासज्ज्य-वृत्तित्वमुच्यते । एतद्विपयंयेण चैकत्वाऽविच्छन्नानुयोगिताकपर्याप्तिप्रतियोगित्वं प्रत्येकपर्याप्तत्वमुच्यते । काव्यत्वस्य व्यासज्यवृत्तित्वे दोषमाह—नाद्य द्वत्यादिना । द्वितीय दोषमाह—न द्वितीय द्वत्यादिना । काव्यद्वयेति । एकं काव्यत्वं शब्दे, अपरं च तद्यं इति द्वित्वं काव्यत्वस्येति तदाधारभूतकाव्यस्याऽपि द्वित्वमित्यर्थः । प्रकृतमु-

अलौकिक आस्वाद (रस) का उद्बोधक ही काव्य है, अतः शब्द और अर्थ दोनों ही काव्य हैं, क्योंकि उक्त आस्वादोद्बोधकता दोनों ही में समानरूप से है—ऐसा कुछ लोग कहते। किन्तु यह भी असंगत है। कारण है कि तब तो राग को भी काव्यलक्षण में समाविष्ट करना होगा, क्योंकि राग को भी ध्विनकार आदि सभी आलङ्कारिकों ने रसोद्बोधक माना ही है। एवश्व उक्त लक्षण में न्यूनता आ जाएगी। अधिक कहने की आवश्यकता नहीं, उक्त मत की असंगति के लिए इतना हीं कहना पर्याप्त होगा कि उसके अनुसार तो बहुत से नाट्याङ्कों के भी रसोद्बोधक होने से उन्हें भी लक्षण में समाविष्ट करना पड़ जाएगा। अतः उक्त पक्ष अश्वद्धेय है। इसी से 'रसोद्बोधसमर्थं तत्त्व ही काव्यलक्षण का लक्ष्य है' यह मत भी निरस्त हो जाता; क्योंकि उक्त न्यूनता इस मत में भी पूर्ववत् बनी हुई है।

इस प्रसङ्ग मे यह भी विचारणीय है कि काव्य शब्द का प्रवृत्तिनिमित्त काव्यत्व

लक्षणे गुणालंकारादिनिवेशोऽपि न युक्तः । 'उदितं मण्डलं विधोः' इति काव्ये दूत्यभिसारिकाविरहिण्यादिसमुदीरितेऽभिसरणविधि निषेधजीवना-

पसंहरन्नाह -तस्मादिति ।

सगुणौ सालङ्कारावित्यादि निराचष्टे—लक्षण इत्यादिना । आदिपदेनात्र दोषा-ऽभावो ग्राह्यः । उदितं मण्डलं विद्योरित्यादौ न कान्यत्विमिति भामहोक्तं प्रकाश-कृदिष्टं च खण्डियतुं तत्र कान्यत्वाधायकं न्यङ्ग्यार्थंमाह— दूतीत्यादिना । अत्रापि वक्तृबोद्धन्यादिवैशिष्ट्येनं न्यङ्ग्यार्थंप्रतीतेः कान्यत्वं दुरपह्नविमिति सन्दर्भाशयः । वदाह दण्डी—

> गतोऽस्तमकौ भातींन्दुर्यान्ति वासाय पक्षिणः । इतीदमपि साघ्वेव कालाऽवस्थानिवेदने ॥ इति ॥

दूतीत्यादिवचनिम्तत्थं योजनीयम्—अभिसारिकां प्रति दूत्युदीरितेऽस्मिन् वाक्ये-ऽभिसरणविधिपरत्वम्, अभिसारिकया दूतीं प्रत्युक्तेऽभिसरणनिषेधपरत्वम्, विरहि-ण्युदीरिते च जीवनाभावपरत्वम्, चन्द्रोदयस्य कामोद्दीपकत्वे विरहवेदनौत्कट्यात्। प्रथमवाक्येन दूत्याऽभिसारिकां प्रत्युक्तेनापि निषेधोऽभिसरणस्य कालविशेषादौ

(चमत्कारजनकार्यंप्रतिपादकत्व) शब्द और अर्थं इन दोनों में ही व्यासज्ज्यवृत्ती है अथवा शब्द में भी पर्याप्त है और अर्थं मे भी। प्रथम पक्ष तो इस लिए अनुचित है कि उसमे क्लोकवाक्य को काब्य कहना सम्भव न हो सकेगा। कारण यह है कि किसी एक को उभयपर्याप्त धर्म के आधार पर उस धर्म से विशिष्ट नहीं कहा जाता। जैसे दो पुस्तकों में से किसी एक के विषय में 'दो पुस्त कें' यह नहीं कहा जाता। दितीय पक्ष भी असंगत है, क्योंकि तब तो एक पद्य में दो—एक शब्द-स्वरूप और एक अर्थस्वरूप—काव्य हो जायेंगे। अतः वेदादिलक्षणों के समान काब्यलक्षण का भी शब्दमात्रपरकत्व ही उचित है।

काव्यलक्षण में गुण एवम् अलङ्कारादि से विशिष्ट होने की जो बात कही

<sup>9.</sup> पर्याप्तिसम्बन्ध से एकाधिक पदार्थों की समिष्ट मे रहने वाले धर्म को ब्यासज्ज्यहृती कहते और उसके विपरीत हर एक मे पर्याप्तिसम्बन्ध से रहने वाले को
प्रत्येकपर्याप्त । दो पुस्तकों की समिष्ट मे पर्याप्तिसम्बन्ध से रहने वाली द्वित्वसंख्या
ब्यासज्ज्यहृत्ती है और प्रत्येक घट मे पर्याप्तिसम्बन्ध से रहने वाला एकत्व
संख्या, घटत्व आदि प्रत्येकपर्याप्त हैं । व्यासज्ज्यहृत्ती धर्म के अधिकरण समिष्टरूप में बनेक होते, उनमे से कोई एक नहीं । अत एव दो घटों के लिए ही
'घटौ द्वी' यह व्यवहार होता, किसी एक के लिए नहीं । किन्तु प्रत्येकपर्याप्त
का आश्रय प्रत्येक ब्यक्ति है। इसी लिए प्रत्येक के विषय में 'घट एकत्वाश्रयः',
'घटो घटत्वाश्रयः' आदि व्यवहार होते ।

ऽभावादिपरे 'गतोऽस्तमर्कः' इत्यादौ चाव्याप्त्यापत्तेः । न चेदमकाव्य-मिति शक्यं विदतुम्, काव्यतया पराभिमतस्यापि तथा वक्तुं शक्य-

व्यङ्ग्यो भिवतुमह्त्येव । एवमग्रेऽपि यथासम्भवं व्यङ्ग्यायां ऊह्नीयाः । विरिह्ण्यादीत्यादिशब्देन यथासम्भवं सख्यादीनां ग्रहणम् । जीवनाऽभावादीत्यादिशब्देन च यथायथं रमणागमनकालादिः संग्राह्यः । इत्यादावित्यतः परं गुणालंकारादिरिह्त इति
पूरणीयम् । अव्याप्तिश्चात्र काव्यलक्षणस्य गुणालङ्कारादिवितस्य । अत्रालङ्काराभावप्रतिपादनेन हेत्वलङ्कारः पण्डितराजाऽभिमतो नेति ज्ञायते । नाप्यत्र दोषाऽभावोऽिष,
उभयत्रैव विधेयाऽविमर्शस्य सत्त्वादित्यपि बोघ्यम् । किञ्चैवं लक्षणेऽलङ्कारदोषाभाववत्यपि गुणहीने काव्येऽव्याप्तिः । एवमेवैकस्यचनाभावे तदितरसत्त्वेऽप्यव्याप्तिरित्यपि विवेचनीयम् । न चेदिमत्यनेन भामहाद्यक्ति निरस्यतीति पूर्वमेवोक्तम् ।
विद्युमिति । काव्यत्वहेतुभूतस्य चमत्कारस्य तत्र सत्त्वन तद्विपर्यये युक्त्यभावादित्यर्थः । युक्ति विनाऽप्यकाव्यत्वाङ्गीकारे त्वाह—काव्यत्येत्यादिना । पराभिममतस्य — प्रकाशकाराद्यभिमतकाव्यविषये । तथा = अकाव्यमिति । गुणालङ्कारादिविशिष्टे तदिविशिष्टे च चमत्कारिणि वाक्ये काव्यशब्दव्यवहारस्य प्रसिद्धत्वेन चमत्कारित्वमेवाऽव्यभिचारि काव्यजीवितम्, तच्च 'उदितं मण्डलं विधोः' इत्यादाविष

गई है वह भी उचित नहीं है, क्योंकि गुणालंकारादि से रहित होने पर भी 'उदित मण्डलं विधोः' (चन्द्रोदय हो चुका) तथा 'गतोऽस्तमर्कः' (सूर्यास्त हो गया) आदि काव्यों में उक्त लक्षण की अव्याप्ति हो जाएगी। इन वाक्यों का काव्यत्व तो प्रमाणित है हीं, क्योंकि वक्तृ-बोद्धव्य आदि के वैशिष्ट्य के कारण इन वाक्यों में भी चमत्कार-जनक व्यङ्ग्य अर्थ की बोधकता है। यदि प्रथम वाक्य दूती द्वारा अभिसारिका को कहा गया हो तो इससे अभिसरण का विधान, अभिसारिका द्वारा दूती से कहे जाने पर प्रकाशाधिक्य के कारण दूसरों द्वारा देखे जाने की सम्भावना से अभिसरण का निषेध और विरहिणी द्वारा अपनी सखी या किसी अन्य अन्तरक व्यक्ति से कहे जाने पर विरह की उत्कटता तथा रमण के आने के समय आदि ब्यङ्ग्यार्थं प्रकट होते ही हैं। इसी तरह दूसरे वाक्य से, दूती द्वारा अभिसारिका से कहे जाने पर, अभिसरणकाल आदि व्यङ्ग्यार्थं की भी प्रतीति होती ही हैं। यथासम्भव अन्यान्य चमत्कारजनक व्यङ्ग्यार्थं भी हो सकते हैं। ऐसी स्थिति में इन काव्यों में गुणालक्का-रादिघटित काव्य-लक्षण की अव्याप्ति सुस्पष्ट है। अतः गुणालङ्कारादि का निवेश अनुचित हैं। ये वाक्य काव्य हैं ही नहीं, अतः इनमें काव्य-लक्षण की अध्याप्ति इच्ट है-यह तो कहा नहीं जा सकता, क्योंकि जब इनसे चमत्कारजनक व्यङ्ग्यार्थ का प्रतिपादन होता है तो फिर इन्हे काव्य न कहना सम्भव नहीं। अन्यया प्राचीन-

त्वात् । काव्यजीवितं चमत्कारित्वं चाविशिष्टमेव । गुणत्वालंकारत्वा-देरननुगमाच्च ।

दुष्टं काव्यमिति व्यवहारस्य बाधकं विना लाक्षणिकत्वा-योगाच्च। न च संयोगाभाववान्वृक्षः संयोगीतिवदंशभेदेन दोषरहितं दुष्ट-

समानिमत्यतस्तस्यापि काव्यत्वमस्त्येवेत्याशयवानाह—काव्यजीवितिमत्यादि । 'यः कौमारहरः' इत्यादौ काव्यत्वस्यालङ्कारविरहेऽपि स्वयमभ्युपगमार्च्वतदेव युक्तमित्यपि बोघ्यम् । ननु तत्रापि कथव्चिदलङ्कारादयः सन्त्येवेत्यत आह—गुणत्वादीति । गुणानामलंकाराणां चानिश्चिततया गुणत्वादेरननुगमान्न तेन रूपेण गुणादीनां लक्षणे प्रवेशः, सर्वंगुणप्रवेशेऽसम्भवः, तद्व्यक्तित्वेन प्रवेशे तु परंस्पराभावेन व्यभिचार इति तात्पर्यम् ।

इदानीमदोषाविति विशिष्य निराचष्टे—द्रुष्टिमित्यादिना । दुष्टं काव्यमिदं पद्य-मित्यवेन पद्ये दोषयुक्तकाव्यत्वं विधीयते । तत्र यदि दोषयुक्तस्य काव्यत्वमेव न प्रकाश-कृत्मते, काव्यस्य च दोषयुक्तत्वं नेति तर्हि तन्मत एतादृशव्यवहारानुपत्तिः । ननु प्रकृत व्यवहारे काव्यपदं लक्षणया यत्किञ्चललक्षणविशिष्टकाव्यवदाभासमानवा-क्यपरमिति न व्यवहारानुपपत्तिरित्यत्राह—बाधकं विनेत्यादि । मुख्यार्थस्य वाधे हि लक्षणा भवति । प्रकृते च विधेयाऽविमर्शदोषयुक्ते ऽपि 'न्यकारो ह्ययमेव मे यदरयः' यत्यादौ काव्यत्वस्य ध्वनिकारादिसम्मतत्वेन काव्यपदमुख्यार्थस्य स्पष्टं दुष्टपदार्थे-नाऽन्वये बाधकाभावस्तात्पर्यानुपपत्त्यभावश्चेति न लक्षणा शक्याऽऽश्रयितुमिति भावः ।

काव्यत्वस्याऽव्याप्यवृत्तित्वमङ्गीकृत्य कृतामाशङ्कां निरस्यति—नचेत्यादिना । अयम्भावः—काव्यत्वं संयोगादिवदव्याप्यवृत्ति । अव्याप्यवृत्तित्वं च तस्यैव यः स्वा-धिकरणे एकदेशेन विद्यमानः सन्देशान्तरेणाऽविद्यमानः । यथा वृक्षे किपसंयोगः शासाविशेषाऽवच्छेदेन वर्त्तं मानः सन्निप शासान्तरमूलाद्यवच्छेदेनावर्त्तं मानोऽव्याप्य-वृत्ती । यस्यैकस्मिन्ने वाधिकरणे देशभेदेन भावाऽभावौ सोऽव्याप्यवृत्तीति तात्पर्यम् ।

सम्मत काव्यों को भी अकाव्य कहा जा सकता है, जिससे उनमें काव्य-लक्षण की संगति से अतिव्याति दोष उनके लक्षण में अपरिहार्य हो जायेगा। साथ ही, गुणों और अलंकारों में अनुगत किसी गुणत्व और अलंकारत्व धर्मों के सिद्ध न होने से गुणालंकारादिघटित काव्य-लक्ष्णं का अनुगम (=स्पष्टप्रतिपत्ति) भी न हो सकेगा।

काव्य-लक्षण में 'अदोषी' यह अंश भी अनुचित है, क्योंकि 'हुब्टं काव्यमिदं पद्यम्' यह व्यवहार सुप्रसिद्ध है। इससे काव्य का दोषयुक्त होना भी प्रमाणित होता है। अतः ऐसे काव्यों में 'अदोषी' पद से घटित लक्षण की अव्याप्ति हो जाएगी।

मिति ब्यवहारे बाध्कं नास्तीति वाच्यम्। 'मूले महीरुहो विहंगम-संयोगी, न शाखायाम्' इति प्रतीतेरिवेदं पद्यं पूर्वार्धे काव्यमुत्तरार्धे तु न काव्यमिति स्वरसवाहिनो विश्वजनीनानुभवस्य विरहादव्याप्यवृत्तिताया

अत एव स्वाधिकरणनिष्ठात्यन्ताभावप्रतियोगित्वमन्याप्यवृत्तित्वमिति परिष्कुर्वन्ति । यस्याभावः स प्रतियोगी । अत्र वेदान्तमते यद्यपि शाखाविशेषस्यैवाधिकरणत्वं न तु तद्वतो वृक्षस्येति संयोगो नान्याप्यवृत्ती तथापि वृक्षः किषसंयोगीत्यादिप्रतीतेर्नुं क्ष एवाधिकरणं किषसंयोगस्य, शाखादिस्त्विधकरणताऽवच्छेदक एव, शाखादौ सप्तम्यु-पपत्तिश्चाधिकरणतावच्छेदकेऽधिकरणत्वारोपात् 'शरीरे मे वेदना' इति विदित्त न्यायमतेन शङ्कासमाधाने बोद्धन्ये । तदेवं कान्यत्वस्थाप्यन्याप्यवृत्तितया तस्य चैकत्रै-वाधिकरणे पद्ये भावाऽभावयोरिधकरणताऽवच्छेदकभेदेन विरोधाऽभावान्न दुष्टं कान्यमिदं पद्यमित्यत्र पद्ये कान्यपददुष्टपदार्थान्वये वाधः । समानविषयत्वे हि विरोधः, विरोधे च दुवंलं वलीयसा बाध्यते वस्तुतः । प्रकृते तु कान्यत्वस्य दोषरिहतां-शावच्छेदेन दुष्टत्वस्य च तदितरांशाऽवच्छेदेनकत्र पद्ये सत्त्वेप्यधिकरणतावच्छेदकभेदेन समानविषयत्वाभावान्न विरोधः, विरोधाभावाच्च न तदुभयान्वये वाध्यबाधकभेदेन समानविषयत्वाभावान्न विरोधः, विरोधाभावाच्च न तदुभयान्वये वाध्यबाधकभेवेन समानविषयत्वाभावान्न विरोधः, विरोधाभावाच्च न तदुभयान्वये वाध्यबाधकभाव इत्यस्मन्मतेऽपि नानुपपत्तिषक्तव्यवहारम्येति शङ्कार्यः । ये त्वत्र शङ्काप्रन्थं दोपमात्रेऽव्याप्यवृत्तित्वपरं व्याचक्षते ते न युक्ताः, दोषस्य तथात्वेऽपि केवलं तदव्याप्य-

उक्त व्यवहार में जो वाक्य दोषयुक्त होने से काव्य नहीं है किन्तु दोषरहितत्व से भिन्न काव्यलक्षणों के सम्बन्ध के कारण काव्यवत् प्रतीत—काव्याभास है उसी के लिए काव्य शब्द का वक्ता के द्वारा लाक्षणिक प्रयोग हुआ है—यह कथन भी अनुचित है, क्योंकि मुख्याथंबाध के बिना लक्षणा नहीं मानी जा सकती। 'न्यक्कारो ह्ययमेव मे यदरयः' इत्यादि पद्य में विधेयाऽविमर्श दोष रहने पर भी काव्यत्व ध्वनिकारादि-सम्मत है। एवन्त्र काव्यात्मक पद्य के लिए दोषयुक्त होना भी सम्भव है। ऐसी दशा में काव्य शब्द के मुख्याथं के साथ 'दुष्ट' शब्दार्थ के अन्वय में किसी बाधा के न रहने से उक्त व्यवहार में काव्य शब्द को लाक्षणिक कहना असंगत है। साथ ही, यह लक्षणा रूढिमूला तो है नहीं और कोई प्रयोजनविशेष भी इसमें नहीं दिखता। इस प्रसङ्घ से यह भी नहीं कहा जा सकता कि एक ही वृक्ष में अंशविशेष में पिक्षसंयोग और अंशान्तर में पिक्षसंयोगभाव के समान एक ही पद्य में अंशविशेष में दोष और निदुंष्ट अंशान्तर में काव्यत्व होने से 'वृक्षः पिक्षसंयोगी तदभाववांष्य' के समान 'इदं पद्यं दुष्टं काव्यं (च)' इस व्यवहार में कोई अनुपपित नहीं है, क्योंकि 'मूले वृक्षः पिक्षसंयोगी, न शाखायाम्' इस प्रामाणिक प्रतीति के आधार पर वृक्ष में अंशविशेष मे पिक्षसंयोग और अंशान्तर मे पिक्षसंयोगभाव से संयोग के अव्याप्य-

अपि तस्यायोगात् । शौर्यादिवदात्मधर्माणां गुणानाम् हारादिवदुपस्कार-काणामलंकाराणां च शरीरघटकत्वानुपपत्तेश्च ।

यत्तु 'रसवदेव काव्यम्' इति साहित्यदर्पणे निर्णीतम्, तन्न । वस्त्व-लंकारप्रधानानां काव्यानामकाव्यत्वापत्तेः । न चेष्टापत्तिः, महाकवि-संप्रदायस्याकुलीभावप्रसङ्गात् । तथा च जलप्रवाहवेगनिपतनोत्पतन-

वृत्तित्वस्य प्रकृतानुपयोगात्, अन्यथा दोषयुक्तस्यापि काव्यत्वं प्रसक्तमेवेति नेष्टिसिद्धिरनया शङ्कया । अत एव प्रन्यकृताऽपि काव्यत्वस्याऽव्याप्यवृत्तित्वसमर्थंको यो व्यवहारः 'इदं पद्यं पूर्वाधें काव्यम् उत्तराधें तु न काव्यम्' इति तस्यैव निराकरणमनुभवविरुद्धतया कृतम्। दोषस्याव्याप्यवृत्तितानिराकरणं तु नार्थः, तथासित वहुव्याकोप इत्यलं
परपक्षदूषणोद्भावनेन । तस्येत्यनेन काव्यत्वं परामृश्यते । सन्दर्भश्च व्याख्यातप्रायः ।
किञ्च श्रुतिकदुत्वादिदोषाणां सर्वाशेन काव्यतिष्ठत्वात्तत्र काव्यत्वस्याव्याप्यवृत्तितामाश्रित्यापि दुष्ट स्याऽकाव्यत्वाभ्युपगमोऽनुपपन्न इत्याद्यपि विभावनीयमत्र प्रसङ्गे ।
सगुणादिपदप्रतिपाद्यं गुणादिवंशिष्ट्यमिष शब्दशरीरके काव्ये नोपपद्यत इत्याह—
शौर्यादिवदित्यादि । आत्मधर्माणामुपस्कारकाणां चेति द्वयमिष हेतुगर्भं विशेषणम् ।
यतो गुणा आत्मधर्मा यतश्चालङ्कारा उपस्कारकत्वेन शरीरानवयवा अत एषां काव्यशरीरघटकत्वानुपपत्तिरित्यर्थः ।

विश्वनायोक्तं काव्यलक्षणं दूषियतुं प्रथममथंतस्तदनुवदित—यित्तिद्यादिना।
वृत्तित्व के सिद्ध होने पर भी 'इदं पद्यमस्मिन्नंशे निर्दुं ष्टम् — काव्यम्, अंशान्तरे च
दुष्टम् — अकाव्यम्' इस प्रतीति के प्रामाणिक न होने से काव्य का अव्याप्यवृत्तित्व,
अर्थात् पद्य के निर्दुंष्ट अंशमात्र मे काव्यत्व का अस्तित्व, सिद्ध नहीं होता। साथ
ही, शौरं आदि के समान काव्य की आत्मा (व्यङ्ग्यायं) के धर्म गुणों और शरीर के
आगन्तुक शोभाधायक अलङ्कारों को काव्यशरीर के अङ्गभूत तत्त्व कहा भी नहीं
जा सकता।

साहित्यदर्पण में विश्वनाय ने यह निर्णय किया है कि काव्य वहीं है जो रसवान् हो, अर्थात् रसोद्बोधक हो। किन्तु यह निर्णय अयुक्त हे क्योंकि तब तो वस्तुप्रधान (जहाँ वस्तु व्यङ्ग्य हो) और अलङ्कारप्रधान (जहाँ अलङ्कार व्यङ्ग्य हो) जो काव्य हैं वे उनके अनुसार काव्य न हो सकेंगे। वे काव्य हैं भी नहीं—यह तो कहा नहीं जा सकता, क्योंकि वैसा कहने पर तो महाकवियों की वर्णन-परम्परा हीं उच्छिन्न

एक ही अधिकरण के किसी अंश में जिसका अभाव और दूसरे अंश शे भाव हो उसे 'अव्याप्यवृत्ती' कहते । अव्याप्य = अपने अधिकरण के सर्वांक् को व्याप्त किये विना, वृत्ती = रहने वाला पदार्थ जो हो ।

श्रमणानि कविभिर्वणितानि कपिबालादिविलसितानि च । न च तत्रापि यथाकथंचित्परम्परया रसस्पर्शोऽस्त्येवेति वाच्यम् । ईदृशरसस्पर्शस्य 'गौश्चलति', 'मृगो धावति' इत्यादावतिप्रसक्तत्वेनाप्रयोजकत्वात् । अर्थ-मात्रस्य विभावानुभावव्यभिचार्यन्यतमत्वादिति दिक् ॥

तस्य च कारणं कविगता केवला प्रतिभा। सा च काव्यघटनानु-कूलशब्दार्थोपस्थितिः। तद्गतं च प्रतिभात्वं काव्यकारणतावच्छेदकतया

तन्ने त्यादिना खण्डनम् । परम्परयेति यथाकथिक्चिदित्यस्यैव विवरणम् । अङ्गरस-विभावादितयाऽङ्गिरसस्पिशित्वमत्र विवक्षितम् परम्परयेत्यनेन । स्वरसेन तु कपि-विलसितादेरिप साक्षादेव सम्बन्धः । शेषं स्पष्टम् ॥

सम्प्रति लक्षितस्य किवकर्मणः काव्यस्य कारण निरूपयति—तस्येत्यादिना । केवलेत्यनेन प्रतिभाया व्युत्पत्त्यभ्यासाऽसहकृतत्वं बोधयन् व्युत्पत्त्यभ्यासप्रतिभात्रितय-पर्यासत्वं कारणत्वस्य निराचष्टे । लोकोत्तरवर्णनानिपुणताविशिष्टं काव्यं प्रति त्रित-यस्य कारणत्वमित्यपरे । किवगतेत्यनेन प्रतिभायाः काव्यनिर्माणानुकूलतास्वरूप-मुपलक्षणमाचप्टे । प्रतिभां वर्णयति—काव्येत्यादिना । अत्र यथावसरमिति पूरणीयम् । किवगतेत्यनेन दिशतं विवृणोति—तद्गतमिति । तत्पदेन प्रतिभा प्राह्मा । कारणताऽवच्छेदकत्येति । अत्र प्रतिभानिष्ठा काव्यकारणता किवि-द्यर्गाऽविच्छन्ना, कारणतात्वात्, दण्डादिनिष्ठघटकारणताविदित्यनेन प्रयोगेण प्रतिभा-

हो जाएगी, क्योंकि उन्होंने अपने काग्यों में केवल रसोद्बोधक तत्त्वों का ही नहीं अपितु जल-प्रवाह, वेग से गिरने, वेग से उछलने, चमत्कारपूर्ण भ्रमण, बन्दरों और बालकों की आकर्षक लीलाओं का भी वर्णन किया ही है। ये साक्षात् रसोद्बोधक तो हैं नहीं। ऐसी स्थिति में इन्हें अकाव्य कहना होगा, जो नितान्त अनुचित है। ये वर्णन भी परम्परया रसोद्बोधक होने से काव्य हैं—यह मानने पर तो 'गौश्चलित' आदि वाक्यों को भी काव्य कहना होगा, क्योंकि विश्व के समस्त पदार्थों के यथा-सम्भव विभाव, अनुभाव तथा व्यभिचारिभावों में किसी न किसी वर्ग में आ जाने से सब में परम्परया रसोद्बोधकता है हीं। ऐसी स्थिति में 'गौश्चलित' आदि वाक्यों का काव्यत्व मानना ही पड़ जाएगा। अतः साहित्यदर्पणकार का मत भी उपादेय नहीं है।

काव्य का हेतु प्रतिभामात्र है, ब्युत्पित्त तथा अभ्यास से सहकृत प्रतिभा नहीं। उचित अवसर पर काव्यनिर्माण के लिए उपयोगी चमत्कारजनक पदार्थ और उसके प्रतिपादक योग्य पद की किव के ज्ञान में उपस्थित को ही प्रतिभा कहते। उस प्रतिभा में रहने वोला प्रतिभात्व धर्म प्रतिभानिष्ठ काव्य की कारणता के अवच्छेदक

प्तिद्धो जातिविशेष उपाधिरूपं वाऽखण्डम् । तस्याश्च हेतुः क्वचिद्दे वता-महापुरुषप्रसादादिजन्यमदृष्टम् । क्वचिच्च विलक्षणव्युत्पत्तिकाव्यकरणा-

त्वस्य सिद्धिः, ततश्च 'प्रतिभात्यं जातिः, नित्यत्वे सत्यनेकसमवेतत्वाद्' इत्यनुमानेन तस्य जातित्वसिद्धिबंध्या । उपाधिवंडिखण्डिमिति । यस्य निर्वचनं न सम्भवित स उपाधिरखण्डः । तथा च विप्रतिपन्नत्वात् जातेस्तत्स्वरूपस्य च ये प्रकृतप्रतिभानिष्ठं प्रतिभात्वं जातिरूपं न मन्यन्ते तन्मतेनेदमखण्डोपाधिः । अयं च जातितुत्य-योगक्षेमत्वात्कारणताया अवच्छेदकः । नीगेशभट्टास्तु समस्तमेवाकण्डोपाधि जाति मन्वाना अखण्डिमिति पाठं चिन्त्यं निर्धिशन्तः सखण्डिमिति पाठमभिप्रयन्ति । यदः तन्मत उपाधिमात्रस्य सखण्डत्वेनोपाधिर्वत्येतायन्मात्रमेव पठनीयम् । एतन्मते च चमत्कारप्रयोजकत्वं वैळक्षण्यं वाडच्छेदकमाश्रित्यानुगमः कारणतायाः कर्त्तं व्यः ।

प्रतिभाहेतुं निरूपयति—-तस्यादचेत्यादिना । प्रतिभाया इत्यर्थः । क्वचित् = ब्युत्पत्त्यभ्यासरिहते पुरुपे । क्वचिच्च = अदृष्टाभावविशिष्टब्युत्पत्त्यभ्यासविशिष्टे

के रूप अनुमित एक जाति है। कारण में जो कारणता रहती वह कारणनिष्ठ किसी अन्यूनाऽनितरिक्तवृत्ती धर्मान्तर से अविच्छित्र होती है और वह धर्मान्तर उस कारणता का अवच्छेदक होता है। जैसे--दण्ड घट का कारण है, अतः दण्ड मे बटनिष्ठ कार्यता से निरूपित, कारणता है। उस कारणता का अवच्छेदक उससे न्यून अथवा अधिक देश मे रहने वाला तद्दण्डत्व अथवा पृथिवीत्वादि नही हो सकता, अपितु जितने में कारणता रहती उतने मे ही रहने वाला और उससे अधिक मे न रहने वाला (अन्यूनानितिरिक्तवृत्ती) दण्डत्व नामक धर्म ही होता है। यह दण्डत्व नित्य और अनेक (सभी) दण्डों मे समवाय सम्वन्ध से विद्यमान (अनेकसमवेत) होने से जातिस्वरूप है। इसो तरह प्रतिभा मे जो काव्यनिरूपित कारणता है उसका अवच्छेदक प्रतिभानिष्ठ कारणता से न्यूनदेश में अथवा अधिक देश मे न रहने वाला प्रतिभात्व धर्म है और वह नित्य एवं सभी प्रतिभाओं मे समवाय सम्बन्ध से विद्यमान होने से एक जाति है। किन्तु जाति का लक्षण सभी शास्भी में एक नहीं है और अद्धेतवादी वेदान्ती तो जातिनामक कोई पदार्थ मानते भी नहीं, क्योंकि उनके मत मे ब्रह्म से भिन्न सबके सब पदार्थ मिध्या और अनित्य हैं। अतः उक्त प्रतिभात्व को एक अखण्ड उपाधि, अर्थात् खण्डों मे विभक्त न होने वाला-- निर्वचन के अयोग्य धर्म, भी कहा जा सकता है। नागेश भट्ट तो किसी भी उपाधि को अलण्ड मानते हीं नहीं। अतः उनके अनुसार यह प्रतिभात्व सखण्ड उपाधि है।

भ्यासी। न तुत्रयमेव, बालादेंस्ती विनापि केवलान्महापुरुषप्रसादादपि प्रतिभोत्पत्तेः। न च तत्र, तयोजन्मान्तरीययोः कल्पनं वाच्यम्, गौर-

पुरुषे च । अदृष्टादित्रितयसमुदिते प्रतिभाकारणत्वं निरस्यति— न तु त्रयमेवेति । अत्रैवकारेण व्यवस्किवलेनादृष्टेन क्वचिच्च त्रितयेन प्रतिभोत्पद्यत इत्यभ्युपेयम् । त्रितयघटकमदृष्टं च केवलादृष्टिवलक्षणमेवेत्यपि नागेशमते बोध्यम् । पण्डितराज-स्त्वदृष्टस्य तत्रैव कारणत्वं मन्यते यत्र दृष्टेन कारणेन प्रतिबन्धकाऽसमविहितेन कार्योत्पादो न व्याख्येय इति नैतन्मते त्रितयं व्यचिदिपि कारणं प्रतिभायाः । यत्र च व्युत्पत्त्यभ्याससत्त्वेऽपि कार्याऽभावस्तत्र दृष्टं तदभावे चादृष्टं प्रतिबन्धकं कल्पनीयम्, कार्योत्पादानुकूलव्युत्पत्त्यभ्यासाऽभावो वेत्यनुपदमेव व्यक्तीभविष्यति । त्रितयस्य कारणत्वाऽभावेऽदृष्टमात्रस्य च कारणत्वे युक्तिमाह—बालादेरित्या-दिना । प्रसादादिति । प्रसादजन्यादृष्टादित्यर्थः । यद्यप्यदृष्टस्य सर्वत्र व्यापार-क्षकारणत्वमेव, व्यापारेण च व्यापारिणो नाऽन्यथासिद्धिस्तथापि व्युत्पत्त्यभ्यासाऽसहकृतत्त्वमात्राभिप्रायेण फलाऽयोगव्यवच्छेदेन वाकेवलस्याऽदृष्टस्य प्रतिभाकारणत्व-मुक्तं नाऽयुक्तमिति बोध्यम् । तत्र = बालादौ । जन्मान्तरीयव्युत्पत्त्यभ्यासकल्पनाऽभावे

उस काव्यकारणीभूत प्रतिभा का उत्पादक कहीं देवता या महापुरुष की कृपा से अथवा तपस्या आदि से उत्पन्न विलक्षण अदृष्ट है। कहीं लोकिक एवं शास्त्रीय ब्युत्पत्ति और काब्यनिर्माण का अभ्यास ये दोनो मिलकर भी काब्यविशेषनिर्माण के कारणीभूत प्रतिभा का उत्पादन करते। किन्तु ये दोनो प्रतिभाएँ भिन्न भिन्न कारण से उत्पन्न होने से परस्पर-विलक्षण हैं। अतः इन दोनों प्रतिभाओं से उत्पन्न काव्य भी परस्पर-विलक्षण ही होंगे, एक स्तर के नहीं। अदृष्ट, ब्युत्पित और अभ्यास तीनों मिलकर प्रतिभा को उत्पन्न करते - यह तो माना नहीं जा सकता, क्योंकि महापुरुष आदि के प्रसाद से उत्पन्न अदृष्ट मात्र से कुछ बाल-कवियों मे काव्य-निर्माणानुकुल प्रतिभा पाई जाती है। बाल-कवियों में वर्तमान प्रतिभा के कारण अदृष्ट के साथ-साथ पूर्वजन्मजात ब्यूत्पत्ति और अभ्यास भी हैं-ऐसा कहना उचित नहीं हैं। इसका एक कारण तो यह है कि पूर्वजन्मजात ब्युत्पत्ति और अभ्यास के प्रत्यक्ष सिद्ध न होने से उनकी सिद्धि हेतु प्रमाणान्तर की कल्पना करनी होगी, और जन्मान्तरीय कर्म के अदृष्टद्वारा ही कारण होने से उक्त ब्युत्पत्त्यादि से जन्य अवृष्ट को भी व्यापार कारण के रूप मे मानना ही होगा। इससे इस पक्ष मे गौरव दोष स्पष्ट है। दूसरे, उक्त स्थल मे व्युत्पत्त्यादि को भी अदृष्ट के साथ-साच प्रतिभा का कारण सिद्ध करने वाला कोई दृढतर प्रमाण है भी नही। प्रतिभा-स्वरूप कार्य को हेतु मान कर उसके कारणीभूत ब्यूत्पत्त्यादि का अनुमान भी नहीं

वान्मानाभावात्कार्यस्यान्यथाप्युपपत्तेश्च । लोके हि बलवता प्रमाणेनाऽऽग-मादिना सित कारणतानिर्णये पश्चादुपस्थितस्य व्यभिचारस्य वारणाय जन्मान्तरीयमन्यथानुपपत्त्या कारणं धर्माधर्मादि कल्प्यते । अन्यथा तु व्यभिचारोपस्थित्या पूर्ववृत्तकारणतानिर्णये भ्रमत्वप्रतिपत्तिरेव जायते ।

हेतुः—गौरवादिति । तत्रादृष्टमात्रेण कार्योत्पत्तौ तदितिरक्तयोस्तयोः कारणत्वाभ्युपगमे गौरवादित्यर्थः । यद्वा जन्मान्तरीययोस्तयोः प्रत्यक्ष मनुपल्मभादनुमानादिना
तत्कल्पने गौरवादित्यर्थः । ननु प्रमाणसिद्धे ऽथें गौरवमिकिश्वित्करिमत्यत आह—
मानाऽभावादिति । तयोर्बालकविप्रतिभाकारणत्वे दृढतरप्रमाणाऽभावादित्यर्थः ।
कार्यहेतुकमनुमानमेव प्रमाणित्यत आह—कार्यस्योत्यादि । कार्यस्य प्रतिभाया
अन्यथा = अदृष्टमात्रेणैवोपपत्ते स्तदन्यथाऽनुपपत्तिमूलकानुमानस्य प्रसराभावादित्याशयः । यद्यपि जन्मान्तरीयव्युत्पत्त्यभ्यासयोरदृष्टद्वारेणैव कारणत्वं सम्भवदुक्तिकिमत्यत्राप्यद्ष्टजन्यैव प्रतिभा प्रतीयते तथापि व्यापारेण व्यापारिणोऽन्यथासिद्धत्वाभावाज्जन्मान्तरीययोस्तयोः प्रतिभाकारणत्वोक्तिः पूर्वपक्षिणो न विश्वयते । अत
एवोक्ते गौरवं जन्मान्तरीयव्युत्पत्त्यादितज्जन्यादृष्टकल्पनेन वरं व्याख्येयम् ।
कार्यान्यथोपपत्तिमेव विवृणोति—लोक इत्यादिना । व्यभिचारस्य =कारणाभावेऽपि कार्यभाव इत्याकारस्य व्यतिरेकव्यभिचारस्य कारणताविघटकस्य । अन्यथाऽनुपपत्त्या = ऐहिककारणाभावे जन्मान्तरीयस्याऽपि कारणस्याऽनभ्युपगमे कार्योत्पत्त्यनुपपत्त्या । कारणं धर्माऽधर्मादि = कारणीभूतं कर्मादि तज्जन्यं द्वारभूतं धर्माऽधर्मादि च ।

किया जा सकता, क्यों कि प्रतिभास्वरूप कार्यं की जन्मान्तरीय व्युत्पत्त्यादि के विना भी देवादिप्रसादजन्य अदृष्टमात्र से उत्पत्ति हो जाने से उक्त प्रतिभा में व्युत्पत्त्यादिकार्यंत्व ही सिद्ध नही होता। तात्पर्यं यह है कि लोक-व्यवहार में जन्मान्तरीय किसी पदार्थं को कारण और उससे उत्पन्न अदृष्ट को व्यापार-कारण तभी माना जाता जब उस पदार्थं में किसी कार्यं की कारणता श्रुति-स्मृति आदि अवाधित प्रमाण से सिद्ध हो और वह कारणीभूत पदार्थं प्रकृतजन्म में उपलब्ध न हो। किन्तु यदि किसी पदार्थं में किसी कार्यं की कारणता किसी अविप्रतिपन्न प्रमाण से निर्णीत न हो तो उस पदार्थं और उस कार्यं के बीच व्यतिरेक-व्यभिचारं होने से उस पदार्थं में कारणता के सिद्ध न होने से जन्मान्तरीय उस पदार्थं में कारणता का निरुचय भ्रान्त ही होता, यथार्थं नहीं।

जिसे कारण मानना अभीष्ट हो उसके विना हीं कार्य की उत्पत्ति होने
पर व्यतिरेक-व्यभिचार होता है—'कारणत्वेनाऽभिमताऽभावेऽपि कार्यत्वाऽभिमतोत्पत्तिः।'

नापि केवलमदृष्टमेव कारणिमत्यपि शक्यं विदतुम् । कियन्तंचित्कालं काव्यं कर्तुमशक्नुवतः कथमपि संजातयोर्ब्युत्पत्त्यभ्यासयोः प्रतिभायाः प्रादुर्भावस्य दर्शनात् । तत्राप्यदृष्टस्याङ्गीकारे प्रागपि ताभ्यां तस्याः प्रसक्ते:। न च तत्र प्रतिभायाः प्रतिबन्धकमदृष्टान्तरं कल्प्यमिति

कल्प्यते = अनुमीयते (नैयायिकादिमतेन), अर्थापत्त्या वा प्रमीयते (गीनांसकमतेन)। जन्मान्तरीयं कारणिमिति प्रकृताऽभिप्रायेण, परमार्थतस्त्वैहिकस्यापि कारणस्य कल्पनं भवत्येव। तत्र च कारणीभूतकर्मादितत्फलयोरानन्तर्याभावे कारणत्त्रोपपादक-मदृष्टमिष कल्प्यमेवेति बोध्यम्। तदुक्तमाचार्यः—

चिरव्यस्तं फलायालं न कर्माऽतिशयं विना ॥ इति । अन्यथा = कारणाऽकल्पने । व्यभिचारो व्यतिरेकव्यभिचारः । यद्यप्यन्यय्य-तिरेकाभ्यां कारणत्वावधारणं न सर्वसम्मतम् तथापि तद्व्यभिचारयोः प्रत्येकं कार-णताग्रह्विघटकत्वं सम्प्रतिपन्नमेव सर्वेषाम् । निर्णयो निश्चयः प्रकृते, न तु पक्षप्रति-पक्षविमर्शपूर्वंकमर्थादधारणम्, तत्र प्रमात्वव्यवस्थापनेन भ्रमत्वाऽयोगात् ।

एतावता प्रवन्धेन व्युत्पत्यभ्यासाऽसहकृतादृष्टस्य प्रतिभाकारणत्वं व्यवस्थाप्य व्युत्पत्त्यभ्यामयोरदृष्टाऽसहकृतयोः प्रतिभाकारणत्वं निर्णेतुकामः पूर्वंपक्षं निरस्यति — नापीत्यादीना । कारणमित्यतः परं प्रतिभामात्रस्येति शेषः । अशक्तुवत इत्यनेन तदानीं प्रतिभाऽभाववर्णनमुक्षेन तज्जनकाऽदृष्टाऽभावः सूचितः । अदृष्टस्य = प्रतिभाजनकादृष्टिविशेषस्य । प्रसक्तेरिति । अभिमतकारणसत्त्वे कार्योत्पत्ते रवश्यम्भावा-

यह भी नहीं कहा जा सकता कि प्रतिभा सर्वत्र अदृष्ट से ही उत्पन्न होती, क्योंकि जो व्यक्ति कुछ समय तक काब्यनिर्माण नहीं कर पाता उसमें भी किसी प्रकार ब्युत्पित्त और अभ्यास करने से प्रतिभा की उत्पत्ति देखी जाती है। यहाँ अदृष्ट के विना ही केवल ब्युत्पित्त और अभ्यास से प्रतिभा की उत्पत्ति से यह स्पष्ट है कि सर्वत्र अदृष्ट हीं प्रतिभा का कारण नहीं होता। यदि उस ब्यक्ति में ब्युत्पत्त्यादि के पूर्व भी प्रतिभाजनक अदृष्ट होता तो पहले ही प्रतिभा उत्पन्न हो जाती और वह काब्यनिर्माण कर लेता। ब्युत्पत्त्यभ्यास के पूर्व उसमें प्रतिभाजनक अदृष्ट के रहते हूए भी प्रतिभा की उत्पत्ति नहीं हो पाती, क्योंकि उसमें कारणीभूत अदृष्ट के साथ-साथ प्रतिवन्धकीभूत अदृष्ट भी रहता जिसके प्रभाव से कारणीभूत अदृष्ट प्रतिभा का उत्पादन कर नहीं पाता; जब ब्युत्पत्यभ्यास से प्रतिवन्धकीभूत अदृष्ट मा सामध्य अथवा स्वयम् वह अदृष्ट नष्ट हो जाता तब उसमें कारणीभूत अदृष्ट से प्रतिभा उत्पन्न हो जाती—यह कहना भी युक्त नहीं हैं, क्योंकि वैसे अनेक ब्यक्तियों मे अदृष्टमात्रकारणतावादी को कारणीभूत अदृष्टों के अतिरिक्त प्रतिवन्धकीभूत अदृष्टों की कल्पना (अनुमिति) भी करनी पड़ेगी। किन्तु यह कल्पना

वाच्यम् । तादृशानेकस्थलगतादृष्टद्वयकल्पनापेक्षया क्लृप्तब्युत्पत्त्यभ्यासयो-रेव प्रतिभाहेतुत्वकल्पने लाघवात् । अतः प्रागुक्तसरणिरेव ज्यायसी ।

दित्यर्थः । प्रतिबन्धकाभावे सत्येव कारणसत्त्वे कार्यौत्पत्ते स्तत्र प्रतिबन्धकसत्त्वेन न कार्यौत्पत्तिर्ने तु कारणीभूताऽदृष्टाभावेन, व्युत्पत्त्यभ्यासयोश्च जातयोस्ताभ्यां प्रतिबन्ध-कादृष्टविनाशेन जायते पश्चात् प्रतिभा स्वजनकाऽद्ष्टेनापीत्याशङ्कां खण्डयति-न चेत्यादिना । दृष्टप्रतिबन्धकाभावादाह—अदृष्टान्तरमिति । कारणीभूतादृष्ट-विरोध्यदृष्टिमित्यर्थः । ब्युत्पत्त्यभ्यासोत्पत्तौ जायमानायां प्रतिभायामदृष्टजन्यत्वस्यानु-पलब्धेर्जनकीभूतमदृष्टं प्रतिबन्धकीभूतमदृष्टं चेति द्वयमि कल्प्यमेव, तत्र ब्युत्पत्य-भ्यासयोः (स्वमते प्रतिभाकारणत्वेत) परमते च प्रतिबन्धकीभूतादृष्टविनाशकत्वेन क्लप्तत्वात्तयोर्हेतुत्वमात्रं कल्प्यम्, परपक्षाऽभ्युपगमे तु अदृष्टद्वयकल्पनं व्युत्पत्त्यादौ प्रतिबन्धकाऽदृष्टनाशकत्वकल्पनं चेति गौरवमित्यतस्त्याज्य एष पक्ष इत्याशयवा-नाह-अदृष्टद्वयेत्यादि । अदृष्टद्वयम् = कारणीभूतमेकं प्रतिबन्धकीभूतं चापर-मित्यदृष्टद्वयम् । यत्र चाऽदृष्टसत्त्वेऽपि प्रतिबन्धकादृष्टवशात् कार्यविलम्बस्तत्र कदाचिद् व्युत्पत्त्यादेरनन्तरं काव्योत्पत्तावपि तस्य प्रतिबन्धकनाश एवोपक्षीणत्वान्न काव्यकारणत्वम् । अतः = लाघवानुगृहीतत्वेन । प्रागुक्तसरणिः = क्वचित् केवलमदृष्टं क्वचिच्च व्युत्पत्त्यभ्यासाविति पक्षः । यत्र तु सत्यपि कारणीभूतेऽदृष्टे प्रतिभोत्पत्तौ विलम्बः, जातायां वा प्रतिभायां काव्यनिर्माणे विलम्बस्तत्र दृष्टप्रतिबन्धकाभावे प्रतिबन्धकादृष्टं वा कल्प्यम्, उद्बोधकाऽभावो वेति न काचिदनुपपत्तिः ।

नन्वदृष्टजन्यप्रतिभासत्त्वेऽपि व्युत्पत्त्यभ्यासजन्यप्रतिभाया अनुदयात् कारणत्वा-भिमतसत्त्वेऽपि कार्यत्वाऽभितानुत्पत्तिरित्यन्वयव्यभिचारः, एवं प्रकृताऽदृष्टाभावेऽपि व्युत्पत्त्यभ्यासाभ्यां प्रतिभोदयात् कारणत्वाभिमताऽभावेऽपि कार्यत्वाभिमतोत्पत्तिरिति व्यतिरेकव्यभिचारोऽदृष्टप्रतिभयोः व्युत्पत्त्यभ्यासप्रतिभयोश्चेति कथं कारणताग्रहो-

अत्यन्त गौरवग्रस्त होने से उपेक्षणीय है। कल्पना-लाघव तो इसीमें है कि उभय-सम्मत ब्युत्पित्त-अभ्यास को हीं उक्त स्थल में प्रतिभा का कारण मान लिया जाय। अतः लाघवानुगृहीत पूर्वोक्त पक्ष ही अधिक उपयुक्त है कि प्रतिभा कहीं केवल-अवृष्ट से ओर कहीं ब्युत्पित्त और अभ्यास इन दोनों से उत्पन्न होती है। यदि कहीं प्रतिभाजनक अवृष्ट के रहते हुए भी काब्य-निर्माण में विलम्ब के आधार पर काब्यजनक प्रतिभा की उत्पत्ति में विलम्ब सिद्ध हो तो वहाँ दृष्ट प्रतिबन्धक या उसके अभाव में अवृष्ट प्रतिबन्धक की कल्पना करनी चाहिए। अथवा अदृष्ट के उद्बोधक की ही अनुपस्थिति मानकर ब्याख्या करनी चाहिये। तादृशादृष्टस्य तादृशंच्युत्पत्त्यभ्यासयोश्च प्रतिभागतं वैलक्षण्यं कार्यता-वच्छेदकम्, अतो न व्यभिचारः। प्रतिभात्वं च कवितायाः कारणता-वच्छेदकम्, प्रतिभागतवैलक्षण्यमेव वा विलक्षणकाव्यं प्रतीति नात्रापि सः।

ऽदृष्टादावित्यतः आह —तादृशादृष्टस्येत्यादि । अयमर्थः — तृणारिणमणिन्यायेन कार्यवैजात्याभ्युपगमान्नोक्तव्यभिचारप्रसङ्गः । तथाहि तृणेऽरणौ मणौ च वह्निकारण-त्वेऽपि यथा तृणजन्यवह्ने ररण्यादिजन्यविह्निभ्यां वैजात्येन न नत्र परस्परं कार्यकारण-भावव्यभिचारः, तृणसत्त्वे तार्णवह्नेः, तृणाभावे तार्णवह्न्यभावस्य चोपपत्ते स्तथैवा-वृष्टजन्यप्रतिभायां व्युत्पत्त्यभ्यासजनितप्रतिभायां च वैजात्याद् यदाऽदृष्टं तदा स प्रतिभाविशेष उत्पद्यते, यदा चाऽदृष्टाभावस्तदा स प्रतिभाविशेषो नोत्पद्यत इति रीत्योक्तव्यभिचारनिराकरणे कारणत्वप्रहे न किन्चिद् वाधकमिति । इदानीं प्रतिभा-काव्ययोः कारणकार्यभावं निरूपयति — प्रतिभात्विमत्यादिना । प्रतिभा काव्य-कारणमिति सामान्यतः काव्यत्वं कार्यताऽवच्छेदकम्, तन्निरूपितायाः प्रतिभानिष्ठ-कारणतायादचावच्छेदकं प्रतिभात्वमित्यर्थः । परन्तु अदुष्टजन्यप्रतिभाजन्यस्य व्युत्पत्यभ्यासजन्यप्रतिभाजन्यस्य च काव्यस्य परस्परविलक्षणत्वेनाऽद्ष्टजन्य-प्रतिभाविशेषसत्त्वाऽसत्त्वयोः व्युत्पत्त्यभ्यासजन्यप्रतिभाजन्यकाव्याऽसत्त्वसत्त्व-योरन्वयव्यतिरेकव्यभिचारौ स्फुटाविति कथं कारणताग्रहस्तयोरित्यत प्रतिभागतवैलण्यमेवेत्यादि । वैलक्षण्यं च कार्यनिष्ठोत्तमोत्तमत्वादिसमनुकूलमुत्तमो-त्तमत्वादिकमेव । अत्र यथा कार्यकारणयोर्वेलक्षण्यं कार्यताऽवच्छेदकं तथैवादृष्टादि-कारणे व्यपि अदृष्टत्वादिव्याप्यं वैलक्षण्यं कार्यवैलक्षण्यानुकूलं कल्प्यम् । अतो न

इस पक्ष मे अदृष्टादि और प्रतिभा के बीच ब्यतिरेक-ब्यभिचार आपाततः अवश्य प्रतीत होता है, क्यों कि अदृष्टरूपी कारण के अभाव मे भी ब्युत्पत्त्यभ्यासक्ष्य कारण से और ब्युत्पत्त्यादिस्वरूप कारण के अभाव मे भी अदृष्टात्मक कारण से प्रतिभा की उत्पत्ति हो ही जाती है। किन्तु विचार करने पर यह दोप नहीं रह जाता। कारण यह है कि अदृष्टजन्य प्रतिभा और ब्युत्पत्त्यादिजन्य प्रतिभा उसी प्रकार परस्पर-विलक्षण—भिन्न भिन्न हैं जिस प्रकार तृण से उत्पन्न, मणि से उत्पन्न और अरणिमन्यन से उत्पन्न अगिन परस्पर-विलक्षण हैं। अतः जैसे 'तृणसत्त्वे ताणंवह्न युत्पत्तः' यह ब्यतिरेक भी उपपन्न हैं उसी प्रकार 'अदृष्टाक्ष्माव ताणंवह्न यभावः' यह ब्यतिरेक भी उपपन्न हैं उसी प्रकार 'अदृष्टाक्ष्माव तज्जन्यप्रतिभाविशेषात्मावः' यह व्यतिरेक बन जाते हैं। इसी तरह ब्युत्पत्त्यभ्यासजन्य प्रतिभाविशेष के साथ ब्युत्पत्त्यभ्यास के अन्वय-व्यतिरेक भी उपपन्न हैं। फलतः उक्त ब्यतिरेक व्यभिचार नहीं होता। उभयविद्य प्रतिभा में जो दो कार्यताएँ हैं उनके अवच्छेदक भी उन दोनों मे रहने वाले 'वेलक्षण्य'

न च सतोरिप व्युत्पत्त्यभ्यासयोर्यंत्र न प्रतिभोत्पत्तिस्तत्रान्वयव्यभिचार इति वाच्यम् । तत्र तयोस्तादृशवैलक्षण्ये मानाभावेन कारणतावच्छेदकानव-

कश्चिद् दोषः । अन्वयव्यभिचारं निराचष्टे—न चेत्यादिना । मानाऽभावेनेति । बैलक्षण्यं प्रतिभोत्पादनाकूलोऽतिशयविशेषः कार्यदर्शनानुमेयः, तद्विषयकानुमित्यभावेन ।

अयमर्थः — वैलक्ष ण्यस्यातीन्द्रियत्वेन कयोर्ब्युं त्पत्त्यभ्यासयोस्तद्वं लक्षण्यं वर्त्तं त इति निर्णयः कार्यहेतुकानुमानेनैव करणीयः। प्रकृते च प्रतिभास्वरूपकार्याऽभावेन तद-नुमानं न प्रक्रमते । प्रमाणान्तरं चात्राऽसम्भवि । तथा च वैलक्षण्यसाधकप्रमाणाऽभावे न तादृशं वैलक्षण्यं तथाविधव्युत्पत्त्यभ्यासयोः प्रसिष्यति । कारणतावच्छेदकाऽभावे च कारणतैव तादृशव्युत्पत्त्यभ्यासयोर्नास्तीति तत्र प्रतिभाऽनुत्पत्तिरिष्टैवेति नान्वय-व्यभिचारः, कारणत्वाऽभिमताऽभावे कार्यत्वाऽभिमताऽभावस्येष्टत्वादिति । यत्र पुनर्व्युत्पत्त्यभ्यासयौर्विलम्बेन प्रतिभोत्पत्तिस्तत्र दृष्टाऽभावे जनकत्वप्रतिबन्धकं किम-

ही क्रमशः हैं। प्रतिभाओं में रहने वाला प्रतिभात्व धर्म प्रतिभानिष्ठ काव्यनिरूपित कारणता का अवच्छेदक है। वस्तुतः दो प्रतिभाओं से उत्पन्न कान्य भी द्विविध ही होते । अतः प्रतिभाओं मे जैसे अदृष्टादिनिष्ठकारणतानिरूपित कार्यताओं के अव-च्छेदक क्रमशः दोनो वैलक्षण्य होते उसी प्रकार प्रतिभाओं में जो काव्यनिष्ठकार्य-तानिरूपित कारणताएँ हैं उनके अवच्छेदक प्रतिभाद्वयनिष्ठ दोनो वैलक्षण्य ही क्रमणः होते, उभयप्रतिभासाधारण प्रतिभात्व नहीं। इसी प्रकार उभयविध काव्यों मे जो कार्यताएँ हैं उनके अवच्छेदक भी क्रमशः उभयनिष्ठ वैलक्षण्यह्य ही हैं, उभयकाव्य-साधारण काव्यत्व नहीं। अब प्रश्न यह है कि जब व्युत्पत्ति शौर अभ्यास के रहने पर भी प्रतिभा की उत्पत्ति नहीं होती तो 'व्युत्पत्त्यभ्याससत्त्वेऽपि प्रतिभोत्पत्त्यभावः' यह अन्वयव्यभिचार क्यों नहीं होता। इसके उत्तर मे यह कहा जा सकता है कि कारणतावच्छेदक से अवच्छिन्न पदार्थं मे ही कारणता रहती है; व्युत्पत्त्यभ्यासनिष्ठ प्रतिभाविशेषनिरूपित कारणता का अवच्छेदक, सभी व्युत्पत्ति-अभ्यासों से प्रतिभा की उत्पत्ति न होने से, विशेष प्रकार के (=प्रतिभोत्पादनसमर्थ) व्युत्पत्त्यभ्यास-निष्ठ वैलक्षण्य है; वह वैलक्षण्यस्वरूप कारणतावच्छेदक प्रतिभोत्पादन में असमर्थ ब्युत्पत्त्यभ्यास में नहीं रहता, अतः उसमे कारणता भी नहीं रहती; अत एव प्रतिभा की उत्पत्ति उसं व्युत्पत्त्यभ्यास से नहीं हो पाती। उक्त वैलक्षण्य के न रहने मे कारण यही है कि उसके रहने मे कोई प्रमाण नहीं है। तात्पर्य यह है कि वैलक्षण्य के भाव (अथवा अभाव) का ज्ञान प्रत्यक्ष प्रमाण से हो नहीं सकता, क्योंकि वैलक्षण्य अतीन्द्रिय है। अतः उसके भाव का निर्णय कार्य हेत्क अनुमान से ही सम्भव है। प्रकृत स्थल मे जब कार्य उत्पन्न ही नहीं होता तो कार्यहेतुक

च्छिन्नत्वात् । पापविशेषस्य तत्र प्रतिबन्धकत्वकल्पनाद्वा न दोषः । प्रतिबन्धकाभावस्य च कारणता समुदितशक्त्यादित्रयहेतुतावादिनः शक्तिमात्रहेतुतावादिनश्चाविशिष्टा । प्रतिवादिना मन्त्रादिभिः कृते कतिपय-दिवसच्यापिनि वाक्स्तम्भे विहितानेकप्रबन्धस्यापि कवेः काव्यानुदयस्य दर्शनात् ।।

प्यदृष्टं कल्प्यमेवेत्याह — पापेत्यादि । वाशब्दोऽत्र समुच्चये । प्रतिभाऽनन्तरं काव्यनिर्माणविलम्बेऽप्यैषेव गतिः । एतावतोक्तान्वयव्यभिचारप्रदर्शनमुखेन कार्यात्यन्ताभावेन
कार्यविलम्बेन च जनकीभूताऽदृष्टाऽभावतदुद्बोधविलम्बसाधनद्वारेणादृष्टब्युत्पत्त्यभ्यासित्रत्यसाधारणमेव प्रतिभाकारणत्वं पर्यवस्यतीति पूर्वपक्षिण आकृतं निरस्तं
वेदितव्यम्, प्रतिभाऽत्यन्ताभावे कारणीभूतव्युत्पत्त्यभ्यासाभावकल्पनेन प्रतिभाविलम्बे
चादृष्टिविशेषस्य प्रतिबन्धकत्वकल्पनेनैवोपपत्तावदृष्टस्य तत्रापि कारणत्वकल्पने
गौरवादिति निष्कर्षः । जनकत्वेनेदृशस्यलेऽदृष्टकल्पनाऽयुक्तत्वेऽपि प्रतिबन्धकीभूताऽदृष्टकल्पनमुभयसम्मतत्वात् प्रामाणिकत्वाच्च न गौरवपराहतमित्याह—
प्रतिबन्धकाऽभावस्येत्यादिना । शक्तिः — अदृष्टम् । यद्वाऽदृष्टाऽसहकृतत्वरूपमेव
वैलक्षण्यम्, तच्चैवंबिधस्थलेऽपीति कारणतावच्छेदकावच्छित्रयोव्युत्पत्त्यभ्यासस्वरूपयोः कारणयोः सद्भावेऽपि कथं न प्रतिभोत्पत्तित्त्यत्रोपपत्तिमाह—
पापिविशेषस्येत्यादित्र शेषं कृतव्याख्यानम् ॥

अनुमान की, जो तादृशवैलक्षण्य को मानने में साधक प्रमाण और न मानने में बाधक प्रमाण होता, तो कोई सङ्गित ही नहीं। इस प्रकार, वैलक्षण्य-साधक प्रमाण न होने से उक्त वैलक्षण्य का अभाव प्रमाणित हो जाता है। यदि कहीं ब्युत्पत्य-भ्यास के बाद बिलम्ब से प्रतिभा की उत्पत्ति होती तो वहाँ कार्योत्पत्तिप्रतिबन्धक अदृष्ट की कल्पना कर विलम्ब का उपपादन करना चाहिए। प्रतिबन्धक के रहते हुई कार्य की उत्पत्ति न होने से प्रतिबन्धकाऽभाव को भी प्रसिद्ध कारण के विशेषण के रूप में (प्रतिबन्धकाभावविशिष्ट कारण) अथवा स्वतन्त्र रूप में एक कारण मानना ही है। प्रतिबन्धकाभाव को कार्य का अन्यतम कारण तो शक्ति (= अदृष्ट), ब्युत्पत्ति और अभ्यास—इन तीनों को समुदित रूप में काल्य का कारण मानने वाले पूर्वपक्षी को भी कहना ही होगा, क्योंकि उक्त कारणत्रय के रहने पर भी मन्त्रादि द्वारा कुछ दिनों के लिए वाक्स्तम्भन कर दिये जाने पर अनेक महाकाव्यों के रचियता भी उतने दिनों तक काव्यनिर्माण नहीं कर पाते। इसकी व्याख्या प्रतिबन्धकाभाव को कारण माने विना असम्भव है। अतः उभयसम्मत एवं प्रामाणिक होने से प्रतिबन्धकाभाव में कारणता मानने में कोई दोष नहीं रह जाता।

तच्चोत्तमोत्तमात्ममध्यमाधमभेदाच्चतुर्धा ।

शब्दायौ यत्र गुणीभावितात्मानौ कमप्यर्थनिभव्यङ्कस्तदाद्यम् ।।

कमपीति चमत्कृतिभूमिम् । तेनातिगूढस्फुटव्यङ्गचयोनिरासः ।

उक्तलक्षणं काव्यं विभजते—तच्चेत्यादिना । शब्दार्थावित्यादि । यत्र काव्ये गुणीभावितात्मानौ शब्दार्थौं कमप्यर्थं चमत्कारजनकमभिव्यङ्क्तस्तदुक्तमोत्तममित्य-क्षरार्थोऽस्य सूत्रस्य । अयंश्चात्र यथायथं वाच्यो लक्ष्यो व्यङ्ग्यश्च ग्राह्यः, यत्र व्यङ्ग्यार्थेन व्यङ्ग्यार्थान्तरप्रतीतिर्यथा 'निश्शेषच्युतचन्दनम् इत्यादौ तत्र व्यङ्ग्य-स्यापि स्वव्यङ्ग्यान्तरापेक्षया गुणीभावसम्भवात् । यद्वा सर्वत्रैव वाच्यार्थंस्य गुणीभाव-सम्भवात्तावन्मात्रनिवेशैनैव संगतिः । अत एव ध्वन्यालोकवृत्त्यादौ वाच्यार्थंमात्रस्य गुणीभाव उक्तो ध्वनिकाव्ये । लक्ष्यव्यञ्जकान्तर्व्यञ्जकव्यङ्ग्ययोर्वाच्यापेक्षया प्राधान्येऽपि व्यङ्ग्यप्राधान्याभावान्नातिप्रसंगः ।

अत्र च शब्दार्थयोगुंणीभावत्वोक्त्या व्यङ्ग्यस्य प्राधान्यं चमत्कारजनकत्वं चेति इयमभिप्रेतम् । तत्र प्राधान्यमुपपादकत्वाऽसमानाधिकरणमुपपादत्वम्। विधेयत्वं वा तादृशम्, उपपादकत्वमात्रं च गुणीभाव इत्यवधेयम् । अपराङ्गेऽपि श्रुङ्कारादेः प्रकृष्टकरुणाद्युपपादकत्वमस्त्येव, विशेषणोपपादके विशिष्टोपपादकत्वस्य न्यायसिद्ध- त्वात् । अतिशयचमत्कारजनकत्वरूपं तु प्राधान्यम्त्र न विवक्षितम्, उत्तमकाव्ये व्यङ्यस्यातिशयचमत्कारित्वेपि तदप्राधान्योक्तः । इदमुत्तमोत्तमकाव्यमेव व्वनि-काव्यमित्यप्युच्यते । तदुक्तं व्वनिकारेण—

यत्राऽर्थः शब्दो वा तमर्थमुपसर्जानीकृतस्वार्थौ । व्यङक्तः; काव्यविशेषः स ध्वनिरिति सूरिभिः कथितः ॥ इति ।

अत्र च व्यञ्जकत्वेनैकतरप्राधान्यमन्यतरस्य चाऽप्राधान्यं सहकारित्वरूप-मभिप्रेत्य विकल्पार्थकोऽपि वाशब्दस्तात्पर्यतः समुच्चयार्थं एवेति शब्दार्थयोर्द्धं योरेव गुणभाव इत्याशयेन पण्डितराजेन द्वयोरेव तथात्वं दिशतम् ।

तेनेति । चमत्कृतिभूमीति व्यङ्ग्यविशेषणेनेत्यर्थः । सहृदयैरिप दुःखवेद्यमितगूढम्, असहृदयैरप्यनायासवेद्यम् अतिस्फुटव्यङ्ग्यम् । 'कामिनीकुचकलशवद गूढं

यह काव्य चार प्रकार का होता है—उत्तमोत्तम (ध्वित), उत्तम, मध्यम और अधम ।

शब्द और यथासम्भव वाच्य, लक्ष्य तथा व्यङ्ग्य अर्थ अपने को गौण बना कर जहाँ किसी (चमत्कारजनक प्रधानीभूत व्यङ्ग्य) अर्थ की अभिव्यक्ति करते हों वह आध, अर्थात् उत्तमोत्तम, काव्य है।।

'किसी अर्थ' का अभिप्राय चमत्कारजनक अर्थ है। इससे 'अतिगूडव्यङ्ग्य' और

अपराङ्गवाच्यसिद्धचङ्गव्यङ्गचस्यापि चमत्कारितया तद्वारणाय गुणीभा-वितात्मानाविति स्वापेक्षया व्यङ्गचप्राधान्याभिप्रायकम् ।

चमत्करोति' इति प्रकाशोक्तौ तु गूढमित्यस्येषद्गूढम् इति तात्पर्यम् । उभयोरन-योर्व्यङ्ग्यार्थस्योपपाद्यत्वेन प्राधान्ये सत्यपि तस्य चमत्कारकारणत्वाभावान्नोक्तोत्तमो-त्तमकाव्यलक्षणाऽतिव्याप्तिरित्याशयः । असुन्दरव्यङ्ग्येऽप्यचमत्कारिणि प्रकृतविशेषणे-नैव निरसनीयाऽतिब्याप्तिः। उदाहरणान्येषां काव्यप्रकाशादिभ्योऽवसेयानि । अभि-प्रेतस्य व्यङ्ग्यप्राधान्यस्य व्यावत्त्र्यंमाह—अपराङ्गेत्यादिना । न परो यस्मादिति व्युत्पत्त्या मुख्यः प्रतिपाद्योऽर्थं एवाऽपरोत्र विवक्षितः, तत्पोपकमपराङ्गम्, 'अयं स रसनोत्कर्षी' इत्यादौ यथा शृङ्गार: करुणस्य । अतोऽत्र शृङ्गारमादाय न ध्वनित्वम्, तस्य चमत्कारित्वेपि प्रकृष्टकरुणोप्रपादकत्वात्, तत्राऽतिशयाऽऽधायकत्वेन तदुपपाद-कत्वादिति तात्पर्यम् । इदन्त्ववधेयम् — अपराङ्गे व्यङ्ग्यान्तरव्यञ्जकव्यङ्ग्या-पेक्षयोत्तमोत्तमत्वाभावेऽपि पार्यन्तिकव्यङ्ग्यस्य चमत्कारवत्त्वेनोत्तमोत्तमत्वमव्या-हतम् । निमित्तभेदाच्चैकत्रोभयसमावेशे न विरोधः । एतच्चोत्तमकाव्यलक्षणघटकाः वधारणं व्याचक्षाणेन ग्रन्थकृताऽपि प्रतिपादयिष्यते । यत्र च वाच्यार्थस्यान्यथा-ऽविश्वान्तस्य विश्वान्तये करचन व्यङ्ग्योऽषं: प्रकल्प्यते तद्वाच्यसिद्धयङ्गव्यङ्ग्यं नामा-न्यतमद्गुणीभूतव्यङ्ग्यं काव्यं प्रकाशादावुक्तम् । 'राघवविरहज्वाला'''' इत्यादि पद्यमुत्तमकाव्योदाहरणभूतमस्योदाहरणम् । अनयोः सन्दिग्धप्राधान्यतुल्यप्राधान्यका-क्वाक्षिप्तव्यङ्ग्यानाञ्च व्यङ्ग्यार्थस्य चमत्कारित्वेऽपि प्राधान्याभावान्नातिव्याप्तिः प्रकृतलक्षणस्येत्यर्थः । व्यङ्ग्यार्थस्य प्राधान्यं लक्षणवाक्ये शब्दत अनुपात्तमपि शब्दार्थयोगुं णीभावितत्वोक्त्या गम्यत इत्याह—व्यङ्ग्यप्राधान्याऽभिप्रायकमिति ।

'अतिस्फुटव्यङ्ग्य' (तथा 'असुन्दरव्यङ्ग्य') नामक जो गुणीभूतव्यङ्ग्य काव्य के भेद हैं उनमें इस उत्तमोत्तम काव्य के लक्षण की अतिव्याप्ति नहीं होती, क्योंकि इन काव्यों में जो व्यङ्ग्यार्थ होते वे वाच्यार्थ की अपेक्षा अधिक चमत्कार को उत्पन्न नहीं करते। 'अपराङ्ग' (जिसमें एक व्यङ्ग्य का उपपादन करने वाल दूसरा व्यङ्ग्यार्थ होता उसमें) और वाच्यार्थ के उपपादक व्यङ्ग्यार्थ की प्रतीति जहाँ होती उस 'वाच्यसिद्ध्यङ्ग' (एवम् 'सन्दिग्धप्राधान्यव्यङ्ग्य', 'तुक्यप्राधान्यव्यङ्ग्य' और 'काक्वा-क्षिप्तव्यङ्ग्य) नामक मुणीभूतव्यङ्ग्यों में भी इस लक्षण की अतिव्यप्ति नहीं होती, कारण इनमे व्यङ्ग्यार्थ के चमत्कारजनक होने पर भी उनकी (व्यङ्ग्यार्थ की) वाच्यार्थापेक्ष प्रधानता नहीं होती। व्यङ्ग्यार्थ की प्रधानता लक्षणवाक्य में यद्यपि स्पष्ट रूप में नहीं कही गई है तथापि लक्षणोक्त शब्दार्थ के गुणीभावित होने का तात्पर्य व्यङ्ग्यार्थ की प्रधानता ही है। उदाहरणम्—

शयिता सिवधेऽप्यनीश्वरा सफलीकर्तुंमहो मनोरथान्। दियता दियताननाम्बुजं दरमीलन्नयना निरीक्षते।।

अत्रालम्बनस्य नायकस्य, सिवधशयनाक्षिप्तस्य रहःस्थानादेरुद्दीपनस्य च विभावस्य, तादृशनिरीक्षणादेरनुभावस्य, त्रपौत्सुक्यादेश्च व्यभिचारिणः

शियितेत्यादि । शियतिति आदिकर्मणि भूते कर्तारिक्तः, आदिकर्म (व्यापार)मात्रस्यावितित्वात् । यद्वा शियतमस्या अस्तीति मत्त्वर्थीयोऽच् प्रत्ययः । अतो
निरीक्षणकालेऽपि तद्व्यापारान्तरसद्भावात् शयानैव सेति तात्पर्यम् । शयनं चात्र
शय्यायां शरीरास्तरणमात्रं न निद्रापर्यन्तिमिति निरीक्षत इत्यनेन सुव्यक्तमेव ।
तथा च दियतुः सिवधे शयानाऽपि दियता नवोढा प्रिया स्वमनोरथान् स्वान्तसंस्थितान् श्रुङ्गारिवलासविषयकाभिलायान् सफलीकर्तुं मनीश्वराऽसमर्या दरमीषन्मींलती सङ्कुचती नयने यस्यास्तथाविधा दियतुर्मुं खकमलं निरीक्षत इति
पद्यार्थः । अत्र सिवधशयनस्य मनोरथसफलीकरणकारणस्य सत्त्वेऽपि कार्यस्य
मनोरथसफलीकरणस्याभावादाश्चर्यमहोशब्देन द्योत्यते । विशेषोक्तयलङ्कारोऽत्र ।

अत्र व्यङ्ग्यमुपपादयति अत्रेत्यादिना । एकान्तत्वाभावे जनान्तरोपस्थिती सविध्ययनाऽसम्भवाव् सविध्ययनेनैकान्तस्थानमाक्षिप्यत इत्याह सविधित्यादि । आदिपदेन योग्यकालादिपरिग्रहः । तादृशेति । दियताकर्तृं कदरमीलन्नयनकरणकनिरीक्षणस्य, दरमीलन्नयनविशिष्टदियताकर्तृं किरीक्षणस्य वा। त्रपेत्यादि । इयं च दरमीलत्पदेन, औत्सुक्यं च निरीक्षणपदेन व्यज्यते । विभावानुभावौ त्वत्र वाच्यावेव । संयोगादित्यस्य सम्बन्धादित्यद्यः । न चायं वैशेषिकपरिभाषितः संयोगः, तस्य द्रव्यमात्राश्रयत्वात् । तथा च विभावादीनां समेषां समवधानेन प्रकृतवाक्येन व्यज्यते रतिः सम्भोगश्चङ्गाराख्यो रसः प्रधानतयेति भवत्युत्तमोत्तमकाव्यत्वमस्येति सन्दर्भाषः । वक्ष्यत इत्यस्यास्मिन्नेवानन इति शेषः । तदिदं रसध्वनेकदाहरणमिति स्पष्टम् ।

उत्तमोत्तम काव्य का एक उदाहरण यह है-

"नवोढ़ा नायिका अपने प्रियतम के पास लेटी हुई है। फिर भी बड़े आश्चर्य की बात है कि वह अपने मनोरयों को सफल बनाने में समर्थ नहीं हो पा रही है। ऐसी दशा में वह प्रियतम के मुखकमल को अर्धमुद्रित (अर्थात् अधखुली) आँखों से देख भर रही है।।"

यहाँ नायिका की नायक-विषयक रित (सम्भोग शृङ्गार) की अभिव्यक्ति व्यञ्जना द्वारा हो रही है, क्योंकि रसाभिव्यञ्जक सामग्री—विभाव, अनुभाव

संयोगाद्रतिरभिग्यज्यते । आलम्बनादीनां स्वरूपं वक्ष्यते । न च यद्ययं शियतः स्यात्तदास्याननाम्बुजं चुम्बेयमिति नायिकेच्छाया एव व्यङ्गधत्वमत्रेति वाच्यम् । मनोरथान्सफलीकर्तुं मसमर्थेत्यनेन मनोरथाः सर्वेऽस्या हृदि तिष्ठन्तीति प्रतीतेः स्वशब्देन मनोरथपदेन सामान्या-कारेण तादृशेच्छाया अपि निवेदनात् । न च मनोरथपदेन मनोरथत्वा-

चुम्बनेच्छास्व इपवस्तुष्विनिरत्र कथं नाङ्गीक्रियत इत्यत्राह — नचेत्यादि । स्व-शब्देन = वाचकशब्देन । अस्यैव विवरणम् — मनोरथपदेनेति । मनोरथत्वा-कारेण = मनोरथत्वप्रकारेण । तथा च मनोरथत्वेन रूपेण मनोरथमात्रस्य वाच्यत्वात् चुम्बनेच्छात्मकमनोरथस्यापि वाच्यत्वमेव, न व्यङ्ग्यत्वम् । यद्यपि सामान्याकारबोधे सर्वविशेषाणां स्फुटप्रतिप्रत्तिनं नियता तथापि चुम्बनस्य श्रृङ्गारविलासेष्वित्रसिद्ध-त्वेन तदिच्छाया उपस्थितिनियतैवेति तात्पर्यं ग्रन्थकृतः ।

और सन्वारियों का सम्बन्ध-विद्यमान है। इसमें नायक आलम्बन विभाव है। एकान्त स्थान और उचित अवसर आदि के विना नायक के समीप नायिका का शयन सम्भव न होने से 'प्रियतम के समीप शयन' द्वारा उसके उपपादक एकान्तस्थानादि का आक्षेप होता हीं है। ये हीं उद्दीपन विमाव हैं। अर्धमुद्रित आँखों से देखना हीं उस 'रित' का अनुभाव (कार्य) है। लज्जा और औत्सुक्य आदि व्यभिचारीभाव भी व्यङ्ग्य हैं हीं, क्योंकि लज्जा के विना जागती हुई नायिका की आँखों का अर्धमुद्रित होना और औत्सुक्यादि के विना निरीक्षण सम्भव नहीं है। इस प्रकार सम्भोगश्रङ्गार के अभिव्यंजक सामग्री के उपस्थित होने से उसका अभिव्यक्त होना स्वाभाविक है। इस काव्य (पद्य) में शब्दार्थ की अपेक्षा प्रधानीभूत और अतिशयचमत्कारजनक सम्भोगश्रङ्कार की व्यंजना होने से यह उत्तमोत्तम काव्य है। आलम्बन विभाव आदि का वर्णन इसी 'आनन' में रसस्वरूपनिरूपण के प्रसङ्क में किया जाएगा।

अब यह विचार करता है कि यहाँ चुम्बनेच्छास्वरूप वस्तु को व्यङ्ग्यं क्यों न मान लिया जाय, क्योंकि नायिका अपने प्रियतम को अधंमुद्रित नेत्रों से इसी छिए देख रही है कि यदि उसका प्रियतम सो गया हो ती वह उसे चूम ले। इसके उत्तर में यहां कहा गया है कि चुम्बनेच्छा जब सामान्य रूप में मनोरथ पद से हीं अभि-हित है बो फिर उसे ब्यङ्ग्य नहीं माना जा सकता। उदाहृत पद्य में 'अपने मनो-रथों को सफल बनाने में असमयं' होना कहा गया है जिससे यह स्पष्ट है कि नाना-प्रकार के मनोरथ उसके हृदय में विद्यमान हैं। उन्हीं मनोर्थों-इच्छाओं में चुम्ब-नेच्छा भी अन्यतम है। अतः इच्छायंक मनोरथ शब्द से चुम्बनेच्छा के रूप में तो कारेण सामान्येच्छाया अभिधानेऽपि चुम्बेयमिति विषयविशेषविशिष्टे-च्छात्वेन व्यङ्गचत्वे किं वाधकमिति वाच्यम् चमत्कारो न स्यादित्य-स्यैव बाधकत्वात्। न हि विशेषाकारेण व्यङ्ग्योऽपि सामान्याकारेणा-भिहितोऽर्थः सहृदयानां चमत्कृतिमुत्पादियतुमीष्टे। कथमपि वाच्यवृत्य-

विषयविशेषेति । विषयविशेषश्चम्बनं प्रकृते, तद्विशिष्टेच्छात्वेन चुम्बनविषय-केच्छात्वेनेत्यर्थः । बाधकत्वादिति । यद्यपि चमत्काराभावस्य न व्यङ्ग्यत्वे बाध-कत्वम्, भूयसामचमत्कृतानापि व्यङ्ग्यानां दर्शनात्तथापि चमत्काराऽभावे ध्वनित्वा-भावप्रसङ्ग एव प्रकृते वाधकःवेन विवक्षित:। एनमेवार्थं विशदयति—नहीत्यादिना । कथमपि = सामान्यतो विशेषतश्च। वाच्यवृत्तिरिमधा तयाऽनालिङ्गितस्याऽविषयी-कृतस्येत्यर्थः । आलङ्कारिकैः = ध्वन्यालोककारादिभिः । स्वयमपि द्वितीयानने ससन्देहालङ्कारनिरूपणावसरे प्रतिपादयिष्यत्येतद्विस्तरेण ग्रन्यकृत् । अत एव पर्यायो-क्त्यलङ्कारे व्यङ्ग्यस्य प्रकारान्तरेण वाच्यत्वाद् गुणीभूतव्यङ्ग्यतैवोक्ता पण्डितराजेन । परन्तु अर्थशक्त्युद्भवध्वनिप्रकरणे कविकल्पितकीत्तिकर्मकसानन्दालोकनेन वस्तुना 'साऽहङ्कारसुराऽसुरावलि' इत्यादिपद्ये भ्रान्त्यलङ्कारध्वनिमुदाहरता वाच्यतावच्छेदक-व्यङ्ग्यतावच्छेदकयोर्मेदाद् वाच्यस्यापि व्यङ्ग्यत्वं तस्य च ध्वनित्वमुपपादयता स्वयमेवाऽन्यथा व्याख्यातम् । तत्र विरोधो दुष्परिहरः पूर्वापरसन्दर्भयोः । मर्मप्रकाश-कृत्तु विरोधं परिजिहीर्षुः 'साऽहङ्कार' इत्यादिपद्यव्याख्यानांवसरे प्रकृतसन्दर्भस्यस्य 'स्वशब्देन मनोरथपदेन सामान्याकारेण तादृशेच्छाया "द्रियादिग्रन्थस्य स्थाने 'स्वशब्देन मनोरथपदेन व्यङ्ग्यतावच्छेदकेच्छात्वरूपजातिरूपेण तादुशेच्छाया .....' इत्याचेव पाठ इत्यङ्गीकुरुते । तत्र व्यङ्ग्यभूतायाश्चुम्बनेच्छाया अतिप्रसक्तमिच्छात्वं कयं व्यक्त्यतावच्छेदकं स्यादिति न विद्यः । किञ्च प्रकृतसन्दर्भविरुद्धोप्ययं पाठ इति चिन्त्यं सुधीभि:। 'सामान्याकारेण विशेषालिङ्गितस्यैव भानाद् वाच्यवृत्तिता' इति रसचन्द्रिकोक्तिरिप चिन्त्यैव, एवकारार्थासङ्गतेः । यत्र उपस्थितः परिचितश्च विशेषः

नहीं किन्तु इच्छामात्र के रूप में (= चुम्बनेच्छात्वेन नहीं अपि इच्छात्वेन रूपेण) तो चुम्बनेच्छा का भी अभिघान हो हीं रहा है। अतः जब चुम्बनेच्छा सामान्यरूप में वाच्य है तो फिर उसे व्यङ्ग्य कैंसे माना जा सकता?

जिस विशेष रूप में — चुम्बनेच्छा के रूप में — चुम्बनेच्छा वाच्य नहीं है उस रूप में इसे व्यङ्ग्य मानने में क्या बाधा है? — इस प्रश्न का उत्तर यहीं है कि जब सामान्यकार में वाच्य होने से विशेषाकार में व्यङ्ग्य मानने पर भी उसमें चमत्कारजनकता नहीं हो सकती तो उसे व्यङ्ग्य मानने में कोई लाभ नहीं है। सभी प्राचीन आचार्य यह मानते कि जिसका अभिधा द्वारा सामान्य या विशेष रूप में

नालिङ्गितस्यैव व्यङ्गचस्य चमत्कारित्वेनालंकारिकैः स्वीकारात्। चुम्ब-नेच्छाया रत्यनुभावतयैव सुन्दरत्वेन तदव्यञ्जने चुम्बामीति शब्दवला-च्चुम्बनेच्छावदचमत्कारित्वाच्च।

एवं त्रपाया अपि न प्राधान्येन व्यङ्गचत्वम्, अनुवाद्यतावच्छेदक-

सामान्याकारेण प्रतिपाद्यस्तत्र विशेषालिङ्गितस्य सामान्याकारेण भाने स्वीकृतेऽपि तदभावे तथाभानाऽसम्भवात् । वस्तुतः सामान्यशब्देन शब्दमर्यादया सामान्याकारेणैव पदार्थस्योपस्थितिनं तु कदाचिदिष विशेषालिङ्गितस्येति युक्तम् । तस्मात्पूर्वाऽपरसन्दभौ परस्परिकद्धावेव । अग्निकमर्थशिक्तमूलध्विनिप्रकरणे विवेचिष्य्यते । अत एवैतावता प्रवन्धेन चमत्कारः हितत्वाच्चम्बनेच्छाया व्यङ्ग्देव फलाभाः इति प्रस्या व्यङ्ग्यत्ता-भावमुपपाद्य सम्प्रति ससन्देहपर्यायोक्त्यलङ्कारप्रकरणप्रतिपादिष्यमाणदिशा वाच्याया अपि चुम्बनेच्छाया अवच्छेदकभेदेन व्यङ्ग्यत्वमभ्युपगम्याऽपि रतेव्यंङ्ग्यत्वं तदनुभावकतयाऽवश्यं स्वीकरणीयमित्याह—चुम्बनेच्छाया इत्यादिना । सुन्द-रत्वेनित । वलादिना तादृशेच्छासत्वेऽपि तस्या असुन्दरत्वमभिप्रेत्येदम् । तद-व्यञ्जने = रत्यव्यञ्जने । अचमत्कारित्वाच्चेति । तथा च यदि चुम्बनेच्छारूप-वस्तुसमाश्रयेणास्य ध्वनित्वमुपपाद्यं तिहं तादृशेच्छायां चमत्कारित्वस्यावश्यकत्या तदर्थं रतिव्यञ्जनमपरिहायंमिति रतेव्यंञ्जने स्वीकर्त्तं व्ये तामादायैवास्य ध्वनित्वो-पपादनमुचितमित्याशयः ।

तदेवं वस्तुध्वनौ निरस्ते त्रपास्वरूपभावध्वनित्वं न्यक्करोति—एविमित्या-दिना । एवम् = यथाऽप्रधानत्वान्न व्यङ्ग्याया अपि चुम्बनेच्छाया ध्वनित्वं तथा । दरमीलन्नयनेत्यनेन त्रपाया व्यङग्यत्वाभ्युपगमात् प्राधान्येनेत्युक्तम् । प्राधान्येन

किसी भी प्रकार से प्रतिपादन न हुआ हो उसी व्यङ्यग्यार्थ में चमत्कार होता, अन्य में नहीं। अतः चुम्बनेच्छा को व्यङ्ग्य मानना व्यर्थ है। यदि चुम्बनेच्छा को व्यङ्ग्य मानना भी हो तो भी रितपूर्वक उस इच्छा को ही व्यङ्ग्य मानना उचित है, क्योंकि सौन्दर्य इसी प्रकार की चुम्बनेच्छा में हो सकता है, बलादिपूर्वक चुम्बनेच्छा मैं नहीं। इस लिए चुम्बनेच्छा को चमत्कारयुक्त व्यङ्ग्य यदि कहना हो तो भी उसके कारणीभूत रित का अभिव्यंजन मानना ही होगा। ऐसी दशा में प्रधानता पुनः व्यंग्य रित में हीं विश्रान्त होती, चुम्बनेच्छा में नहीं। अतः उक्त पद्य में श्रुङ्गारध्वित हीं सिद्ध होती है, इच्छास्वरूप वस्तु को ध्विन नहीं।

जिस प्रकार अप्रधानीभूत चुम्बनेच्छा की ध्विन नहीं मानी जा सकती उसी प्रकार अप्रधानीभूत त्रपास्वरूप सञ्चारी भाव की भी ध्विन इस पद्म में नहीं मानी जा सकती। इसका कारण यह है कि त्रपा का ब्यञ्जक दरमीलभ्रयनात्व अनुवाद्य ४२०

तया प्रतीतायां तस्यां मुख्यवाक्यार्थत्वायोगात् । न च दरमीलन्नयनात्वविशिष्टिनिरीक्षणं विधेयमिति नानुवाद्यतावच्छेदकत्वं तस्या इति
वाच्यम् । एवमपि नयनगतदरमीलनस्य तत्कार्यत्वेऽपि दरमीलन्नयनात्वविशिष्टिनिरीक्षणस्य रितमात्रकार्यत्वात् । त्रपाया एव मुख्यत्वेन व्यङ्गचत्वे निरीक्षणोक्तोरनितप्रयोजनकत्वापत्तेः । वाच्य-

व्यङ्ग्यत्वम् = ध्वितित्वम् । अनुवाद्यतावच्छेदकतयेति । निरीक्षणकच्यां दियताया अनुवाद्यत्वम् उद्देश्यत्वम्, तत्कर्तृं कदियतृमुखाम्बुजस्य निरीक्षणं च विधेयम् । तत्र दरमीलन्नयना दियतेति बोधाद्दरमीलन्नयनात्वव्यङ्ग्यत्रपाया अनुवाद्यविशेषण-तयेत्यर्थः । तथा चास्या न वाक्यार्थे प्राधान्यम्, विधेयस्यैव तत्र प्राधान्यदित्याह—मुख्येत्यादि । कथं निरीक्षत इति जिज्ञासायां दरमीलन्ननया यथा स्यात्त्रयेत्यादि-रीत्या त्रपायास्तद्व्यङ्गायाः कथित्वद्विधेयनिरीक्षणिक्रयाविशेषणत्वं स्वीकृत्य सत्रपं निरीक्षत इत्यर्थकरणेन कथं त्रपाया न प्रधानव्यङ्ग्यत्विमत्याशङ्कां निराच्छे—नचेत्यादिना । तावताऽपि तथानिरीक्षणस्याऽन्यथानुपपत्त्या तत्कारणत्वेन रतेरवश्यव्यङ्ग्यत्या तस्या एव प्रधानत्वं युक्तमिति समाधत्ते—एवमपीत्यादिना । तत्कायं-त्वेऽपि = त्रपाकायंत्वेऽपि । अनितप्रयोजनकेत्यादि । विनापि निरीक्षणंद रमीलन-मात्रेण स्वकार्यणैव त्रपाया व्यञ्जनान्निरीक्षणस्य नैर्थक्यापत्तेरित्यर्थः । रितिह

अर्थात् उद्देश्य, दियता का विशेषण = अनुवाद्यताऽवच्छेदक है, इस लिए व्यङ्ग्य त्रपा भी उसी अनुवाद्य का विशेषण है। वाक्यार्थ में मुख्यविशेष्यता विधेयिनिष्ठ होती। अनुवाद्य तो गोण होता। अतः उसका विशेषण त्रपा भी गोण होगी। गोण व्यङ्ग्यार्थ में चमत्कारजनकता यदि हो भी तो भी उसे 'ध्वनि' नहीं कहा जा सकता। अतः त्रपा मुख्य व्यङ्ग्य—ध्वनि—नहीं है। 'उस प्रकार देख रही है जिससे उसके नेत्र अधंमीलित हो गए हैं' इस रीति से दरमीलत्रयनात्व तथा उसके व्यङ्ग्य त्रपा को निरीक्षणस्वरूप विधेय का विशेषण(=विधेयतावच्छेदक) मानकर भी त्रपा को मुख्य व्यङ्ग्य नहीं कहा जा सकता, क्योंकि इस पक्ष में भी रित को व्यंग्य मानना ही होगा जिससे त्रपा में मुख्यता नहीं आ सकती। कारण यह है कि नेत्र का अधंमीलित होना तो त्रपा से भी सम्भव है किन्तु अधंमीलित नेत्रयुक्त होकर प्रियतम का निरीक्षण तो रितमात्र से सम्भव है, विना उसके नहीं। अतः वाच्य तादृश-निरीक्षण की उपपत्ति के लिए रित को व्यङ्ग्य कहना ही होगा। फिर तो त्रपा मुख्य व्यङ्ग्य हो नहीं सकती, क्योंकि वैसा मानने पर निरीक्षण के विना ही नेत्रों के अधंमीलिनमात्र से व्यङ्ग्य त्रपा के लिए और अन्य व्यङ्ग्य के अभाव में उसके लिये भी पद्योक्त निरीक्षण की कोई आवश्यकता न होने से वह निर्वंक

वृत्त्या रतेरनुभावे निरीक्षणे त्रपाया अनुभावस्य दरमीलनस्येव व्यञ्जनया तस्यां तस्या अपि गुणीभावप्रत्ययौचित्यात् ।

यथा वा-

गुरुमध्यगता मया नताङ्गी निहता नीरजकोरकेण मन्दम् । दरकुण्डलताण्डवं नतभ्रूलिकं मामवलोक्य घूणितासीत्।।

निरीक्षणव्यङ्ग्या । त्रपाप्राधान्ये तदन्यथानुपपित्तिभिया रितव्यञ्जनस्वीकाराऽसम्भवेनेतरस्य च योग्यव्यंग्यस्याभावेन निरीक्षणस्य वाक्यार्थे न कोप्युपयोग इति तात्पर्यम् । त्रपाया विधेयत्विमतोऽपि न सम्भवतीत्याह—वाच्यवृत्त्येत्यादि । अभिधयोपस्थिते रत्यनुभावभूते निरीक्षणे यथाऽभिहितस्य त्रपाऽनुभावस्य विशेषणत्वं वाक्यार्थे तयैव यद्वाच्ययोर्गुणप्रधानभावस्तद्व्यङ्ग्ययोरिप तथेति नियमाद् व्यञ्जनयोपस्थितायास्त्र-पाया अपि निरीक्षणव्यङ्ग्यभूतायां रतौ विशेषणत्वमुचितमिति न त्रपायाः प्रधानव्यङ्ग्यत्विमिति न तस्या विधेयत्वं न वा तामादायास्य पद्यस्य ध्वनित्वं चेति रित्वध्वनिरेवात्र । विशेषणत्वं च दरमीलन्नयनात्वस्य निरीक्षणे व्यापारमुख्यविशेष्यकशाब्दवोधन्वादिनां शाब्दिकानां मीमांसकानां च मते । प्रथमान्तायंमुख्यविशेष्यकशाब्दवोधन्वादिनां नैयायिकानां मते तु कथमत्र संगतिरिति विवेचनीयम्, यतो हि तन्मते वियताया एव वाक्यार्थमुख्यविशेष्यवाया तद्विशेषणीभूतत्वेऽपि दरमीलन्नयनात्वस्य तद्व्यङ्ग्यत्रपायादच निरीक्षणाऽपेक्षया प्राधान्यमस्त्येवेति चिन्त्यतां सुधीभिः ।

एतावता सम्भोगश्रङ्गाररसध्वितमुदाहृत्य भावध्वितमृदाहरित यथा वेत्या-दिना । अथवा —यदि सत्यिप त्रपाया व्यङ्ग्यत्वे नैतदुदाहरणं भावध्वनेस्तिहि किन्त-दुदाहरणित्याशङ्कायामाह —यथा वेति ।

गुरुमध्यगतेति । गुरवोऽत्र श्रेष्ठाः श्वश्रवादयः, तेषां मध्ये स्थिता नताङ्गी

हो जाएगा। अतः निरीक्षण की सार्थंकता के निमित्त भी उसके अनुभावक रित की व्यञ्जना का स्वीकार अपरिहार्य है। साथ हीं, "जिन पदों के वाच्यार्थों में गुण-प्रधानभाव हो उनके व्यञ्ग्यार्थों में भी गुणप्रधानभाव होता" इस नियम के अनुसार जब त्रपा का अनुभाव—कार्य दरमीलक्षयनात्व रित के अनुभाव निरीक्षण का गुणी-भूत है तो दरमीलक्षयनात्व के व्यञ्ग्य त्रपा का भी निरीक्षण के व्यञ्ग्य रित के प्रति गुणीभाव मानना हीं उचित है। अतः त्रपा को मुख्य व्यङ्ग्य मानना सम्भव न होने से रित को हीं मुख्य व्यङ्ग्य कहना चाहिए। इसलिये 'शयिता.....' आदि पद रसध्विन का हीं उदाहरण है, त्रपापस्वरूपभावष्विन का नहीं।

भावष्वितस्यरूप उत्तमोत्तम काव्य का उदाहरण यह है—

अविकास के बीच बैठी हुई अपने यौवनभार से अवनत प्रियतमा को मैने जब

अत्र घूणितासीदित्यनेनासमीक्ष्यकारित् ! किमिदमनुचितं कृतवानसीत्यर्थसंब-लितोऽमर्षेश्चर्वणाविश्रान्तिधामत्वात्प्राधान्येन व्यज्यते । तत्र शब्दोऽर्थेश्च गृणः ।

यथा वा-

तल्पगतापि च सुतनुः श्वासासङ्गः न या सेहे । संप्रति सा हृदयगतं प्रियपाणि मन्दमाक्षिपति ॥

प्रिया मया कमलकोरकेण मन्दं निहता सती मामवलोक्य तथा घूणितयुक्ताऽभूद् यथा तस्या घूणितं मुखदिदपरिवर्तनमीपत्कुण्डलवत्ताण्डवयुक्तकुटिलभ्नू लितकमासी-दिति पद्यार्थः । अत्र सविद्येपणघूणितत्वेन किमिदमनुचितमित्यादि व्यङ्ग्यम्, तेन च वस्तुस्वरूपव्यङ्ग्येनान्ततोऽमर्पो नायिकाया व्यज्यते । अर्थसम्बलितः = उक्त-व्यङ्ग्यार्थेव्यङ्ग्यत्वेन तद्विद्यादः । तत्र परमव्यङ्गचभूतेऽमर्षे नायिकानिष्ठे । अर्थः = वाच्यः प्रथमव्यङ्गचक्त । गुणः = गुणीभूतः । सोऽयममर्षस्य प्राधान्येन व्यङ्ग्यत्वाद् भावध्वितः ।

सम्प्रति विप्रलम्भश्यङ्गारास्यरसब्विनमुदाहरति—तल्पगतेति । सुतनुः = सुकु-मारतनु: । अयमेव हेतुः श्वासासंगाऽसहुने । अत एव च नववधूरित्यनेन विवरणं

कमल की कली से धीरे से ठोकर मार दी तो (क्रोध के कारण) उसने एक नजर मेरे ऊपर डाली और झट से अपना मुंह मोड़ लिया। नजर डालते समय उसके कानों के दोनों कुण्डल कुछ हिल गए थे और भौहें टेढ़ी हो गई थीं॥"

इस पद्य में जो 'झट से मुँह मोड़ लेने' की बात कही गई है उससे नायिका का 'हे अविवेकपूर्ण कार्य करने वाले प्रियतम! तुमने यह अनुचित कार्य क्यों किया'' यह आक्रोश अभिव्यक्त होता। यतः यह क्षणिक आक्रोश क्षणिक अमर्ष (क्रिक्रोध) के विना सम्भव नहीं अतः इस व्यङ्ग्य आक्रोश से इसके कारणीभूत अमर्थ की मुख्य रूप में व्यञ्जना होती और (यही) सहृदयों का परमास्वाद्य चवंणाविषय है। इस अमर्थ के प्रति व्यञ्जक शब्द, उसका वाच्यार्थ और आक्रोशस्वरूप प्रथम व्यङ्गधार्थ ये सब के सब गुणीभूत हैं। अतः यह भावध्वनिस्वरूप उत्तमोत्तम काव्य का उदाहरण है।

अब उत्तमोत्तम काव्य का रसध्वनिस्वरूप वृतीय उदाहरण प्रस्तुत है-

"जो कोमल शरीर वाली नवोढ़ा शय्या पर लेटी रहने पर भी अपने प्रियतम के स्वास के सामान्य आघात को भी न सह पा रही थी वही पितृगृह जाने की पूर्वरात्रि में अपनी छाती पर रखे गए पित के हाथों को धीरे-धीरे हँटा रही है ॥" इदं च पद्यं मित्रिमितप्रवन्धगतत्वेन पूर्वसाकाङ्क्षमिति दिङ्मात्रेण व्याख्या-यते—या नववधः पल्यङ्कशियता श्वासस्यासङ्गमात्रेणापि संकुचदङ्गलित-काऽभृत्सा संप्रति प्रस्थानपूर्वरजन्यां प्रवत्स्यत्पितिका प्रियेण सशङ्कोन समिपतं हृदि पाणि नववधूजातिस्वभाव्यादाक्षिपति, परंतु मन्दम्। अत्र शनैः स्वस्थानप्रापणात्मना मन्दाक्षेपेण रत्याख्यः स्थायी संलक्ष्य-क्रमतया व्यज्यते। उपपादिष्यते च स्थाय्यादीनामिप संलक्ष्यक्रम-

कठोरतापादकप्रियशरीरसङ्गाद्यभावादिति वोध्यम् । आसङ्ग ईपत्स्पर्शः । स्वासश्च प्रियस्यैव, प्रकरणात् । नववधूहि पितगृहं प्राप्याऽचिरादेव पितृगृह प्रत्यावत्तंत इति प्रिसिद्धः । अत एव प्रियेणेत्यस्य सशङ्कोनेतिविशेषणमुपापद्यते । चिरं पितगृहवासे तु क्रमेण शङ्कापहारात्तदनुपपन्नमेव स्यात् । प्रवत्स्यत्पतिकेत्यनेन मन्दाक्षेपे हेतुर्भीतिरुक्ताः, शीन्नाक्षेपे हि प्रियस्य कृपितत्वं सम्भाव्येत येन पुनिमलनसन्देहः स्यात् । आक्षिपित = स्वस्थानं प्रापयति । व्यञ्जकस्य मन्दाक्षेपस्य क्रमिकत्वाद्रतिरिपि क्रमशो व्यज्यमाना चग्मेणाक्षेपव्यापारेण पूर्णतोऽभिव्यज्यते । व्यज्यत इत्यनेन च स्थायिनो रत्यास्यस्य रसहपतोच्यते । व्यङ्ग्यव्यञ्जकयोः क्रमे पौवापर्यं संलक्ष्यं संलक्ष्यक्रमो घ्वनिः । स च यद्यपि न स्थाय्यादीनां 'रसभावतदाभासभावशान्त्यादिरक्रमः' इति वदतां प्राचीनानामभिमतस्त्यापि युक्तिसिद्धत्वात्स स्वीकायं एवेत्यस्मिननाननेऽन्ते निरूपिष्यते । उपमानिष्यणावसरे चित्रमीमासायामप्येतत्समिथितम् अभिनवगुप्तादिवचनैः । अयमेवोनत्तमानकाव्याख्यः प्रभेदो ध्वनिनामना प्राचीनतन्त्रे प्रसिद्ध इत्याह—अमुमेवेत्यादि ।

यह पद्य मेरे हीं प्रवन्ध—भामिनीविलास का है। इसका सम्बन्ध पूर्ववर्ती वर्णन से है। अतः अर्थ को स्पष्ट करने के लिए इसकी संक्षिप्त व्याख्या की जा रही है—''जिस नवोढ़ा कामिनी की कोमल शरीररूपी लता पलंग पर लेटी रहने पर भी अपने प्रियतम के श्वास के साधारण आघातमात्र से संकुचित हो जाया करती थी वहीं प्रियतम को छोड़ कर अपने पिता के घर जाने की पूर्वरात्रि में अपनी छाती पर शंकापूर्वक रखे गए प्रियतम के हाथों को वहाँ से हॅटा तो रही है, पर धीरे-धीरे।'' यहाँ प्रियतम के हाँथ को उसके स्वाभाविक स्थान पर शनै: शनै: लौटाने से रितस्वरूप स्थायीभाव (विप्रलम्भश्रृङ्गार) व्यङ्गच है। अतः यहाँ विप्रलम्भश्रृङ्गार-ध्वित है। यह ध्विन व्यञ्जक एवं व्यङ्गच में विद्यमान पौर्वापयं के सुव्यक्त होने से संलक्ष्यक्रमध्वित है। यद्यपि कुछ आचार्यों ने रसध्वित आदि को असंलक्ष्यक्रम हों माना है तथापि यह जित्त नहीं है। ये ध्वितयाँ भी संलक्ष्यक्रम हो हीं सकती हैं। इसका उपपादन इसी आनन के अन्त में किया जाएगा। इसी उत्तमोत्तम काव्य को 'ध्विन काव्य' भी कहा जाता है।

व्यङ्गचत्वम् । अमुमेव च प्रभेदं ध्वनिमामनन्ति ।

यत्तु चित्रमीमांसायामप्पय्यदीक्षितैः 'निःशेषच्युतचन्दनम्' इति पद्यं ध्वन्युदाहरणप्रसङ्गे व्याख्यातम्—'उत्तरीयघर्षणेन चन्दनच्युतिरित्यन्यथा-सिद्धिपरिहाराय निःशेषग्रहणम् । ततश्चन्दनच्युतेः स्नानसाधारण्यव्यावर्तनेन संभोगचिह्नोद्धाटनाय तटग्रहणम् । स्नाने हि सर्वत्र चन्दनच्युतिः स्यात्, तव स्तनयोस्तटउपरिभाग एव दृश्यते । इयमाश्लेषकृतैव । तथा निर्मृष्ट-रागोऽधर इत्यत्र ताम्बूलग्रहणविलम्बात्प्राचीनरागस्य किचिन्मृष्टतेत्यन्यथा-सिद्धिपरिहाराय निर्मृष्टराग इति रागस्य निःशेषमृष्टतोक्ता । पुनः स्नान-

व्यञ्जकस्याऽसन्दिग्धत्वमन्यभिचरितत्वमण्य्यदीक्षितोक्तं निराकर्तुं प्रथमं तन्मतमाह—यन्त्वित्यादिना । यन्त्वित्यस्य तदेतदलङ्कारकास्त्रतत्त्वाऽनववोधनिवन्धन-मित्यनेनान्वयः । चन्दनच्युतिः स्नानेनाऽपि सम्भवित संभोगेन चेति तस्याः स्नान-साधारण्यम् । तद्व्यावर्त्तनाय सम्भोगमात्रजन्यच्युतिप्रतिपादनाय च तटग्रहणित्याह-स्नाने हीत्यादि । तट इत्यस्यैव विवरणमुपरिभाग इति । आक्लेषः = करमर्दनम् । 'चाऽऽमृष्टरागो' इत्यनुक्त्वा 'निर्मृष्टरागो' इत्युक्तौ निर्मृष्टपप्रयोगस्य प्रयोजन-माह—तथेत्यादिना । निःशेषेण मृष्टो रागस्ताम्बृलचवंणे बिलम्वेन न सम्भवतीति निर्मृष्टकथनेन तज्जन्यत्विनरासः । एवमपि स्नानेन निर्मृष्टरागतायाः सम्भवान्तस्याः स्नानसाधारण्यमिति तन्निरासाय सम्भोगकृतत्वमात्रसमर्थनाय च व्याचष्टे—पुनः स्नानेत्यादिना । अस्यैवोपपादनम् —उत्तरोष्ठ इत्यादि । एवमेव चित्र-

चित्रमीमांसा में अप्पय्य दीक्षित ने ध्विन का उदाहरण देते समय 'निश्शेषच्युत-चन्दनं स्तनतटम्' आदि पद्य भी उद्धृत किया है। इसकी व्याख्या उन्होंने इस प्रकार की है—

"(स्तनों से) चन्दन का मिटना तो दुपट्टे के घर्षण से भी सम्भव है। अतः 'पूर्ण- रूप में (निश्शेष) चन्दन का मिटना कहा गया है। किन्तु पूर्णरूप में चन्दन का मिटना वापी-स्नान से भी हो सकता है। अतः 'यह सम्भोग से ही मिटा है' इस तथ्य को स्पष्ट करने के लिए स्तनों से नहीं अपितु केवल उनके 'तटों, अर्थात् 'ऊपरी हिस्सों' से चन्दन का मिटना बताया गया है। स्नान से यदि चन्दन मिटा होता तो पूरे स्तनों से वह पूरी तरह धुल गया होता न कि केवल उनके ऊपरी भागों से। अतः ऊपरी भाग मात्र से चन्दन मिटने के वर्णन से यह स्पष्ट होता है कि यह कार्य सम्भोग-कालिक गाढ़ आलिङ्गन से हुआ है; वापी-स्नान से नहीं। इसी तरह 'निमृंष्टरागो-ऽघरः' (अघरोष्ट की लालिमा पूरी तरह मिट चुकी है) इस अंश में लालिमा का पूरी तरह मिट जाना इसी लिए कहा गया कि उसका थोड़ा सा मिटना (फीका पड़ जाना) तो पान खाने में विलम्ब होने से भी सम्भव है, केवल सम्भोगकालिक गाढ़ चुम्बन

साधारण्यव्यावर्तनेन सम्भोगिचिह्नोद्धाटनायाधर इति विशिष्य ग्रहणम् । उत्तरोष्ठे सरागेऽधरोष्ठमात्रस्य निर्मृष्टरागता चुम्बनकृतैव' इत्यादिना 'इदमिप ध्वनेष्दाहरणम्' इत्यन्तेन संदर्भेण । 'तटादिबिटता वाक्यार्थाः स्नानव्यावृत्तिद्वारा संभोगाङ्गानामाश्लेषचुम्बनादीनां प्रतिपादनेन प्रधान-व्यङ्गचव्यञ्जने साहायकमाचरन्ति' इति ।

तदेतदलङ्कारशास्त्रतत्त्वानवबोधनिबन्धनम्, प्राचीनसकलग्रन्थवि «द्धत्वा-दुपपत्तिविरोधाच्च । तथा हि पञ्चमोल्लासशेषे 'निःशेषेत्यादौ गमकतया यानि चन्दनच्यवनादीन्युपात्तानि तानि कारणान्तरतोऽपि भवन्ति ।

मीमांसायां 'दूरम्', 'पुलिकता' 'मिथ्यावादिनि' इत्येतेपामि व्यङ्ग्यानुगुणत्वमुक्त्वो-पसंहृतं निर्दिशति—इदमपीत्यादि । दीक्षिताशयमुपसंहरति — तटादिघटिता इत्यारभ्य आचरन्ति इत्यन्तेन ।

दीक्षितमतं निरस्यति—तदेतिदित्यादि सन्दर्भेण । निराकरणे हेतुद्वयमुक्तम्— प्राचीनसकलग्रन्थविरुद्धत्वमुपपत्तिविरुद्धत्वं च । तत्राद्यमुपपादयति— तथाहीत्या-

से नहीं। किन्तु वापी में देर तक शरीर-मर्दनपूर्वक स्नान करने से भी ओष्ठों की लालिमा मिट सकती है, केवल सम्भोग से नहीं। अतः यह सम्भोगमात्र से मिटी है—इस तथ्य को स्पष्ट करने के लिए केवल अधरोष्ठ की लालिमा का पूरी तरह मिटना वताया गया है। यदि यह वापी-स्नान से मिटी होती तो दोनों ओष्ठों की, केवल अधरोष्ठ की नहीं। उत्तरोष्ठ (ऊपर की ओठ) की लालिमा ज्यों की त्यों बनी रहे पर अधरोष्ठ की नहीं। उत्तरोष्ठ (ऊपर की ओठ) की लालिमा ज्यों की त्यों बनी रहे पर अधरोष्ठ की मिट जाय—यह तो केवल सम्भोगकालिक गाढ़ चुम्बन या अधर-पान से हीं सम्भव है, वापी-स्नान से नहीं।.....अतः यह भी ध्वनिकाव्य का एक उदाहरण है।" इसी प्रसंग में उन्होंने यह भी कहा है—'तट आदि से विशिष्ट विशेषण-वाक्यों के अर्थ, उक्त रीति से, इन सारे लक्षणों की वापी-स्नान से उत्पन्न होने की सम्भावना का निराकरण करते हुए और गाढ़ आलिङ्गन, चुम्बन तथा अधर-पान आदि सम्भोगचिह्नों को प्रकट करते हुए 'रमण करने के लिए उसके पास हीं गई थी' इस मुख्य व्यङ्ग्यार्थ की व्यञ्जना में सहायता करते।"

किन्तु अप्पप्य दीक्षित का उक्त मत अलङ्कारशास्त्रीय तत्त्व के अज्ञान से उत्पन्न होने से अनुचित है, क्योंकि यहतो सभी प्राचीन काव्यशास्त्रीय ग्रन्थों से भी विरुद्ध है और युक्ति से भी। काव्यशंकाशकार ने पच्चम उल्लास के अन्त में कहा है—"निश्शेष-च्युतचन्दनम् """ आदि पद्य में जिन चन्दनच्युति आदि लक्षणों को व्यञ्जना का अनुमान में अन्तर्भाव करने वाले महिम भट्ट व्यङ्ग्यार्थ के अनुमापक हेतु मानते वे चिह्न तो अन्य कारणों से भी हो सकते, क्योंकि इसी पद्य में इन्हें वापी-स्नान से

यत्रश्चात्रैव स्नानकार्यंत्वेनोपात्तानीति नोपभोग एव प्रतिवद्धानीत्यनैका-न्तिकानि' इति काव्यप्रकाशकृतोक्तम्। तथा तत्रैव तेन— भम धम्मिअ वीसत्थो सो सुणओ अज्ज मालिदो तेण। गोलाणइकच्छनिकुडंगवासिणा दरिअसीहेण।। इत्यादौ लिङ्गजलिङ्गिज्ञानरूपेणानुमानेन व्यक्ति गतार्थयतो व्यक्तिविवेक-

दिना । गमकतया = हेतुतयाऽनुमितिवादिभिः । प्रतिबद्धानीति । प्रतिबन्धो व्याप्तिः, अतो व्याप्यानीत्यर्थः । अनैकान्तिकानि = व्यभिचारीणि, हेत्वाभासा इति यावत् । आभासत्वे हेतुरच कारणान्तरतोऽप्येषां सम्भवः पूर्वमुक्त एव । तत्रैव = पश्चमोल्लास एव । पूर्वोद्धृतसन्दर्भात्पूर्वमिति शेषः ।

'भम धम्मिअ' इत्यस्येयं संस्कृतच्छाया-

भ्रम धार्मिक विश्वस्तः स शुनकीऽद्य मारितस्तेन । गोदानदीकच्छकुहरवासिना दृप्तसिहेन ॥ इति ।

गोदावरीतटेऽभिसरणाय कृतसङ्केता काचित् पुंश्चली तत्राऽभिसरणकाले पुष्पाण्यविचित्वन्तं कञ्चन गृहश्वभीकं धार्मिकं भीपियतुं कथयत्येतिदिति प्रसिद्ध-मवतरणम् । गाथाससश्वत्यामिदमुपलभ्यते । पद्यार्थस्तु —हे धार्मिक ! सम्प्रति विश्व-स्तः सन् भ्रम = विचर, यतो यस्य गेहस्थशुनो भयाद् ग्रामे पुष्पावचयं परित्यज्य महता क्लेशेनाऽत्र गोदातट आगत्य पुष्पाण्यविचन्वन् भ्रमिस स श्वाऽद्य गोदाकच्छकु-हरवासिना दृष्तेन सिहेन मारित इति । गोदातटाद् ग्राममागत्य गृहश्वनिधातशौर्य-णात्र सिहस्य दृसता । तेनेति विशेषणं सिहस्य प्रसिद्धिप्रतिपादनाय, येन पुंश्चल्युक्तौ मिथ्यात्वाभावो द्योत्यते ।

अनुमानेनेति । अयमाशय:--अत्र 'स शुनकोऽद्य मारितस्तेन' इत्यनेन धार्मिके

उत्पन्न कहा गया है। अतः ये चिह्न सम्भोगमात्र से सम्बद्ध (इनकी व्याप्ति सम्भोग मात्र से) नहीं हैं। अत एव ये व्यभिचरित हेतु हैं, इनसे अनुमान हो नहीं सकता।" अतः इन वान्यार्थों द्वारा 'वापी-स्नान से ये नहीं हुए हैं' इस प्रकार की वापी-स्नानव्यादृति और सम्भोगमात्र के ये असाधारण चिह्न हैं—इसका समर्थन करने के लिए दींक्षित द्वारा प्रयास काव्यप्रकाश में प्रतिपादित मान्यता से विरुद्ध है। इसके अतिरिक्त, काव्यप्रकाश के पश्चम उल्लास में हीं—

"ओ धार्मिक! तुम अब आश्वस्त होकर घूमो, क्योंकि तुम्हारे गाँव का वह कुत्ता (जिससे डर कर तुम गोदावरी के तट पर फूल चुनने आये हो) तो गोदावरी के तट पर गुफा में रहने वाले उस (प्रसिद्ध) उद्धत सिंह द्वारा मारा जा चुका ॥"

इस पद्य के विषय में हेतुज्ञान से साध्यज्ञान के साधक अनुमान द्वारा व्यञ्जना को गतार्थ करने वाले महिम भट्ट के मत का खण्डन करते हुए यह माना है कि भीक्त्वं प्रतीयते । तत्र भयकारणस्य निवृत्तेर्धं मणं प्रतिपाद्यते । देशविशेषस्य चाऽनुल्लेखाद् बोद्धव्यवैशिष्ट्येन ग्रामे गोदावरीकच्छकुहरे चाविशेषण प्राप्तमिष भ्रमणं ग्रामे विधेयत्वेन गोदावरीकच्छकुहरे च निषेध्यत्वेन प्रतीयते । तत्र च विधिरस्य वाच्य एवात्र पद्ये, प्रतिपन्नभीक्त्वधार्मिकभ्रमणस्य तद्धेतोभंयकारणीभूत-श्वनिवृत्ते : श्विवशेषणत्वेन ग्रामस्य च प्रतिपादितत्वात् । गोदाकच्छकुहरे भ्रमणनिष्ठश्वचाऽवाच्योऽपि तत्र व्यापकीभूतभीक्ष्रमणसाधनस्वभाविकद्धस्य भयकारणीभूत-वृश्गिसहस्योपलब्धेरनुमेयो भवत्येव—अत्र भ्रमणं मा कार्षीः, दृश्गिसहस्त्वात् — "गोदाकच्छकुहरे त्वत्कर्तृ कभ्रमणाऽयोग्यम्, (भयकारणीभूत)सिह्वत्वात्" इति । अनर्थ-संशयाऽभाविनश्चयादेव प्रवृत्तिरिति मते तु 'यत्र यत्र प्रवृत्तिः तत्र तत्रानर्थसंशया-भाविनश्चयः इति व्याप्तौ व्यापकीभूतस्यानर्थसंशयाभाविनश्चयस्य विकद्धो यो गृह-श्वमारकगोदावरीकच्छकुहरस्थदृश्गिसहकत्तृं कोऽनर्थसंशयस्तस्य सद्भावादिप तत्र भ्रमणनिषेधोऽनुमेयः । अयमेव द्वितीयः प्रकारः प्रकाशादावुपन्यस्तः शब्दान्तरेण ।

जिसके वारे में व्यभिचार तथा असिद्धि नामक हेत्वाभास सन्दिग्ध भी हो उस ज्ञापक से भी अभिव्यञ्जन होता है, अनुमिति नहीं। उक्त पद्य किसी अभिसारिका की एक भीरु धार्मिक के प्रति उक्ति है। अपने अभिसरण में उस धार्मिक भी उपस्थिति के प्रतिबन्धक होने से वह उस धार्मिक से प्रकारान्तर से यही बताना चाहती कि वह स्थान उसके भ्रमण के लिए योग्य नहीं है। अत: उसे वहाँ से हँट जाना चाहिए। यहाँ व्यञ्जनाविरोधी महिम भट्ट का यही मत है कि पद्य के प्रतिपाद्य 'गोदावरीतट तुम्हारे भ्रमण के योग्य नहीं है' का बोध अनुमान प्रमाण से हीं हो जाने से व्यञ्जना वृक्ति की कोई आवश्यकता नहीं। उनके मत का सारांश यह है—

"गाँव के कुत्ते की हत्या का भ्रमण के कारण के रूप में निर्देश से उस धार्मिक की भीरुता स्पष्ट है। पद्य में भ्रमण का क्षेत्र निर्दिष्ट नहीं है, अत: ग्राम तथा गोदावरीतट इन दोनों ही स्थानों में सामान्य रूप से प्राप्त भ्रमण का भयकारणी-भूत कुत्ते के मार दिये जाने के कारण ग्राम में विद्यान और भयकारणीभूत दृष्त सिंह के उपलब्ध होने से गोदावरीतट पर निषेध ये दोनों हीं इस पद्य से अवगत होते। इनमें ग्राम में भ्रमण का विधान तो शब्दबाच्य है—यह सुनिश्चित है। गोदातट पर भ्रमण का निषेध वाच्य नहीं, अपितु अनुमेय है। तात्वर्य यह है कि भयकारणी-भूत कुत्ते के वध का भ्रमण के हेतु के रूप में निर्देश से यह निश्चित है कि भीरु धार्मिक का भ्रमण वहीं सम्भव है जहाँ भयकारण की उपलब्धि न हो। इस प्रकार

लिङ्गाद्व्यञ्जनमभ्युपगतम् । इत्थमेव च ध्विनकृतापि प्रथमोद्योते । एवं च व्यञ्जकानां साधारण्यं प्रतिपादयतां प्रामाणिकानां ग्रन्थैः सहाऽसाधारण्यं प्रतिपादयतस्तव ग्रन्थस्य विरोधः स्फुटः ।

अत्र ग्रामगोदावरीकच्छकुहरयोभ्रं मणविधिनिषेधस्वरूपाथंयोर्वाच्यत्वाऽनुमेयत्वाक्यां वाक्याद् 'भ्रम धार्मिक' इत्यादेरवगमेऽपि निषेध एव बाघ्यवाधकभावनिश्चयकृता वाक्याथंस्य विश्वान्तिः, द्वयोविधिनिषेधाथंयोः परस्परविषद्धयोरेकाश्रयत्वासम्भवेन तयोः समुच्चयाऽभावात्, विकल्पेन प्रतिपाद्यत्वे वचनाऽनर्थंक्यात्, परस्परविषद्धत्वेनाऽङ्गाङ्गिभावाऽभावाच्चेति महिमभट्टाशयः। वयं त्ववगच्छामः—ग्रामे भ्रमणविधेविच्यत्वे गोदाकच्छकुहरे च भ्रमणनिषेधस्यानुमेयत्वे विधिनिषेधयोभिन्नाश्रयत्वेन
विरोधो न भवत्येव । अतो गोदावरीकच्छकुहरे स मा भ्रभीदित्येतावन्मात्रस्य पुंश्चस्यभिन्नेतत्वेन ग्रामे भ्रमेन्मा वा भ्रमीरित्यस्य च सर्वयेव तदिभिन्नायाऽविषयत्वेन
'यत्परः शब्दः स शब्दार्थः' इति न्यायेनैव निषेधे वाक्यार्थविश्वान्तिर्लभ्यत इति ।
व्यक्तिम् = व्यञ्जनाम् । लिङ्गात् = ज्ञापकात्, तत्त्वेनाभिमताद्वा । सोऽयं विशेषोऽनुमानाद् व्यञ्जनाया भेदं प्रमाणयति । अनुमितिहि अव्यभिचारिणो (व्याप्यत्वेन
निर्णीतात्) पक्षधमैतया च निर्णीतात्लिङ्गाद् भवति, न तु तथात्वेन सन्दिह्यमानादिषि । यथोक्तम्—

यावच्चाऽज्यतिरेकित्वं शतांशेनाऽपि शङ्क्ष्यते । विपक्षस्य कुतस्तावद्धेतोगंमनिकावलम् ॥ इति ॥

भ्रमण (की योग्यता) का साधक जो भयकारणोपलब्ध्यभाव उसके स्वभाव से विरुद्ध भयकारणीभूतदृप्तिसहोपलब्ध होने से गोदातट पर उसके भ्रमण (की योग्यता) के निषेध (=अभाव) की अनुमिति होती है। किन्तु जो लोग किसी भी व्यक्ति की प्रवृत्ति वहीं मानते जहाँ किसी प्रकार के अनर्थं के सन्देह का न होना सुनिश्चित हो उनके अनुसार गोदातट पर (भ्रमणात्मक) प्रवृत्ति के व्यापक अनर्थं संशयाभावनिश्चय के विरुद्ध दृष्टिसित्तिमित्तक अनर्थं का संशय होने से वहाँ उस भी धार्मिक की भ्रमणात्मक प्रवृत्ति के अभाव की अनुमिति हो जाती है। इसी द्वितीय प्रकार का (सामान्यरूप मे तो नहीं अपितु विशेष रूप मे) काव्यप्रकाश मे निर्देश किया गया है। इस प्रकार हेतु भयकारणनिवृत्ति और उसके वाच्य साध्य भ्रमण के बीच सहान-वस्थानस्वरूप विरोध का निश्चय हो जाने से प्रकृत पद्य का तात्पर्यार्थं भ्रमणनिषेध हीं होता, केवल भ्रमण का विधान अथवा विधान और निषेध दोनों नहीं, क्योंकि समानविषयक विधि और निषेध के परस्पर-विरुद्ध होने से उन दोनों का समुच्चय या अङ्गाङ्किभाव असम्भव है। यदि 'घूमो' या 'मत घूमो' यह विकल्प अभिप्रेत होतां तब तो पुंश्चली के कथन की कोई आवश्यकता हीं न रह जाती।

अव्यतिरेकित्वम् अव्यिभचारित्वम्, तस्य संशयोऽव्यभिचारसंशयो व्यभिचारसंशयैककोटिकः। विपक्षस्य = विपक्षे । गमिनकावलम् = अनुमापकत्वम् । व्यञ्जनं पुनस्तथात्वेन सिन्दिह्ममानादिपि लिङ्गाद् भवत्येव । प्रकृते च गुर्वाश्चयादिना भीष्धामि-कस्य सिहसत्त्वेऽपि श्रमणसम्भवाद्धेतोः श्रमणाभावस्वरूपसाध्याभाव (श्रमण) वत्यपि गोदाकच्छ कुहरात्मके पक्षे वृत्तित्वसंशयाद् व्यभिचारसंशयः स्फुटः । पुंश्चलीवाक्य-स्याऽप्रमाणत्वेन तद्वचनेन तत्र दृश्मिहसत्त्वाऽनिर्णयात् पक्षधमंताऽपि सिन्दिग्धैवेति भवत्यसिद्धत्वसंशयोऽप्यत्र । धार्मिकंस्य पापजनकश्वस्पर्शाद् विभ्यतोऽपि यदि वीरत्वम् तिहि सिहस्य तद्भयकारणत्वाऽभाव इति सिहवत्त्वस्य हेतोऽश्चं मणाभावाभावस्वरूप-ताध्याभावव्याप्तिसंशयाद्विग्द्धत्वसंशयोऽप्यत्रेति नाऽनुमानेन व्यञ्जना गताश्चित्तुं शक्येति प्रकाशस्थसन्दर्भाशयः । अतश्च गोदाकच्छकुहरे श्रमणिषधो नानुमेयोऽपितु व्यङ्गय एव बोद्धव्यवैशिष्ट्येन । वक्तृवैशिष्ट्यमप्यत्र कथित्तसहकारीति वक्तुं शक्यते । न चात्र विपरीतलक्षणया निषेधावगमः, पदार्थोपस्थित्यनन्तरमेव बाधग्रहे सिति तस्याः प्रसरात् । प्रकृते तु बोद्धव्यादिवैशिष्ट्यपर्यालोचनानन्तरमेव बाधग्रहो न पदार्थोपस्थित्यनन्तरमिति न तया निर्वाहः । अह एबोक्तं महिमभट्टेनाऽपि—'द्विती-यस्त्वत एव हेतोः पर्यालोचितणिजर्थस्य विवेकिनः प्रतिपत्तुः प्रयोजकस्वरूपनिरूप-

उक्त रीति से तात्पर्यविषयीभूत अर्थ— 'यहाँ मत घूमो' की प्रतीति अनुमान प्रमाण से हीं हो जाने से उसकी प्रतीति के लिए व्यञ्जनानामक शब्दव्यापार की कोई आवश्यकता नहीं।''

इस मत का निराकरण करते हुए काव्यप्रकाशकार ने यह स्पष्ट किया है कि उक्त उदाहरण (तथा अन्यत्र भी) अभिप्रेत अर्थ के ज्ञापक पदार्थ शुद्ध हेतु नहीं हैं अपितु उनके हेत्वाभास होने का संशय है। अतः वे अनुमापक नहीं हो सकते। व्यञ्जक होना तो सम्भव है, क्योंकि अभिव्यञ्जन हेत्वाभासों से भी होता। उक्त उदाहरण में सिंहोपलब्धि को गोदातट पर भ्रमणयोग्यत्व के अभाव का अनुमापक माना गया है। किन्तु सिंहोपलब्धि होने पर भी गुरु या राजा की आज्ञा से अथवा किसी खजाने की प्राप्त की आज्ञा से भीरु धार्मिक आदि का भ्रमण सम्भव है। अतः साध्य (भ्रमणाभाव) का गोदा तट पर अभाव (भ्रमण) होने पर भी सिंहो-पलब्धिस्वरूप हेतु के रहने से साध्याभाववद्वत्तित्व (विपक्षसत्त्व)—स्वरूप साधारणव्यभिचार नामक हेत्वाभास (हेतुदोष) सन्दिग्ध है। अतः सिंहोपलब्धि भ्रमणाभाव का अनुमापक नहीं हो सकती। अनुमान के लिए हेतु का पक्ष में प्रामाणिक अस्तित्व (च्पक्षधमंता) भी अनिवार्य है। किन्तु यहाँ वह भी सन्दिग्ध है, क्योंकि व्यभिन्वारिणी स्त्री के वचव के प्रमाणिक न होने से उसके कथनानुसार गोदातट पर गुफा

## कि च यदिदं निश्शेषेत्याद्यवान्तरवाक्यार्थानां वापीस्नानव्यावृत्तिद्वारेण

णेन सामर्थ्यात् प्रतीतिपथमवतरित' इति । प्रकृतमुपसंहरित — एवं चेति । प्रामा-णिकानामिति । काव्यप्रकाशकारमतस्य भृशं निराकरणात् ध्वन्यालोकाभिमतस्याऽपि क्वचित्स्वयमनाद्तत्वात् कथं तेषां प्रामाणिकत्वमिति चिन्त्यम्, अंशतोऽविरोधस्तु दीक्षितेनाऽपि समानः, तथाऽपि दीक्षितेन तेषां प्रामाण्यमभ्युपगतमेवेत्यत एतदुक्तम् ।

'तव ग्रन्थस्य विरोधः स्फुटः' इत्यन्तेन ग्रन्थेन प्राचीनसकलग्रन्थविरुद्धत्वं चित्र-मीमांसाकृत उपपाद्योपत्तिविरोधमुपपादयति— किञ्चे त्यादिना । अयमाशयः— यथाऽपूर्ववाक्यस्थले शब्दप्रामाण्यस्याऽवश्यस्वीकर्त्तव्यत्याऽन्यत्रापि शब्दप्रयोगे तत एवार्थाऽिषगितिरिति तान्त्रिकप्रसिद्धिस्तथैव व्यभिचरितिलङ्गादिस्थले व्यञ्जनाया अवश्यस्वीकरणीयत्वेन यत्राऽपि काव्ये लिङ्गस्याऽव्यभिचरितत्वं तत्रापि व्यञ्जनयै-

में सिंह है यह निश्चय नहीं हो सकता। इस प्रकार पक्षधमंताज्ञानस्वरूप 'सिद्धि' के अभाव में हेतु के 'असिद्ध' हेत्वाभास होने का भी संशय है हीं। साथ हीं, यह भी संभव है कि वह धार्मिक वीर हो, किन्तु कुत्ते से इस लिए डरता हो कि उसके स्पर्श से शरीरादि में अपवित्रता आ जाएगी। ऐसी स्थिति में उस धार्मिक का सिहयुक्त स्थान पर भ्रमण हो हीं सकता है। वीर पुरुष तो सिहादियुक्त स्थान पर भी ज्ञानपूर्वक घूमते। इस प्रकार साध्याभाव (= भ्रमणाभावाभाव == भ्रमण) के साथ सिहोपलब्धि-स्वरूप हेतु की व्याप्ति के सन्दिग्ध होने से यहाँ विरोधनामक हेत्वाभास का भी संशय है। अनुमान सद्धेतु से होता, निश्चित या सन्दिग्ध हेत्वाभास से नहीं। खतः सिहोपलब्धि से भ्रमणाभाव का अनुमान नहीं हो सकता। यह यो व्यञ्जनामात्र से गम्यमान है। इस लिए अनुमान प्रमाण से व्यञ्जना को गतार्थ नहीं किया जा सकता।

काव्यप्रकाश के उपर्युक्त सन्दर्भों से स्पष्ट है कि व्यञ्जनास्थल में ज्ञापक का असाधारण (व्यङ्गार्थमात्र से सम्बद्ध) होना अपेक्षित नहीं है। ध्वन्यालोक के प्रथम उद्योत में भी यही बात कही गई है। अतः अप्पय्य दीक्षित का असाधारण्य-प्रतिपादन के लिए किया गया प्रयास पूर्वोक्त प्रमाणिक बाचारों के ग्रन्थों (में निर्णीत सिद्धान्त) से विरुद्ध है जहाँ व्यञ्जकों को क्यङ्गच तथा उससे भिन्न अर्थों साथ समान रूप से सम्बद्ध कहा गया है। अतः दीक्षित का प्रयास अनुचित है।

अप्पटय दीक्षित का उक्त प्रयास उपपत्तिविरुद्ध भी है। 'निश्लेषच्युतचन्दनं स्तन-तटम्' आदि विशेषणीभूत वाक्य के अयौं को वे वापीस्नान से असम्भव बतलाते हुए केवल व्यक्तभार्य के असाधारण कार्य के रूप में क्यों सिद्ध करना चाहते ? व्यक्तभार्य व्यङ्गचासाधारण्यं संपाद्यते तित्कमर्थमिति पृच्छामः ? व्यङ्गचस्य व्यञ्जना-र्थमिति चेत् ? न, व्यञ्जकगताऽसाधारण्यस्य व्यञ्जनाऽनुपायत्वात् ।

> औण्णिहं दोब्बल्लं चिंता अलसंतणं सणीससिअम्। मह मंदभाइणीए केरं सिंह तुह वि परिभवइ।।

इत्यादौ साधारणानामेबौन्निद्यादीना वक्त्रादिवैशिष्टचवशादर्थावेशेषव्यञ्ज-कताया अभ्युपगतेः । प्रत्युताऽसाधारण्यस्य व्याप्त्यपरपर्यायस्यानुमानानु-कूलतया व्यक्तिप्रतिकूलत्वाच्च ।

वार्थाऽवसायो न गुरुतरेणानुमानेनेति कथमत्र निश्शेषच्युतचन्दनिमत्यादौ दीक्षितस्य असाधारण्यप्रतिपादनं व्यर्थम्, युक्तिसिद्धत्वात्तस्येत्यत उपपित्तिविरुद्धत्वं तस्य प्रदर्शयति प्रकृतेन सन्दर्भेण । तथा च व्यञ्जनास्थले सर्वत्रैव साधारण्यं लिङ्गस्य, न वविद-साधारण्यमिति स्वयमेव वक्ष्यति । व्यङ्गचस्य = तदन्तिकमेव रन्तुं गतासीत्यस्यार्थस्य ।

'औण्णिद्म्.....' इत्यस्य संस्कृतच्छाया—

श्रीनिद्रचं दौर्वेल्यं चिन्ताऽलसत्वं सिनःश्वसितम् ।

मम मन्दभागिन्याः कृते सिल त्वामिष परिभवति ।। इति ।।
साधारणानाम् = उत्कटसंभोगिवयोगादिजन्यत्वाऽविशेषाणाम् । अर्थविशेषः = उत्कटसम्भोगः । असाधारण्यस्य = अव्यभिचरितत्वस्य । व्यक्तिः = व्यञ्जना ।

के स्पष्ट अभिव्यंजन के लिए तो ऐसा करना उचित नहीं है, क्योंकि अभिव्यंजन के साधकों के लिए व्यंग्यार्थ के असाधारण धर्म होने की कोई आवश्यकता तो है नहीं। इसी लिए—

''अरी सखी ! मुझ अभागिन के चलते जागरण, दुवंलता, चिन्ता, आलस्य और दीर्घनिश्श्वास ये सब दोष तुझे भी पीड़ित कर रहे हैं ॥''

नायिका द्वारा उसके पित के साथ छिपकर सम्भोग कर आने वाली दूती के प्रित कहे गये इस पद्य में सम्भोग एवम् उत्कट वियोग आदि में समान रूप से होने वाले जागरण आदि को वक्त्री नायिका तथा बोद्धव्य दूती के प्रभाव से 'दूती के सम्भोग' का व्यंजक सभी मानते। इसिलए व्यंजक साधकों के लिए व्यङ्ग्यार्थ का असाधारण धर्म होना आवश्यक नहीं है। व्यंजक यदि व्यङ्ग्य का असाधारण धर्म हो तब तो दोनों के बीच व्याप्ति सम्बन्ध सिद्ध हो जाएगा, क्योंकि दो पदार्थों का असाधारण्य (=अव्यभिचरित होना) हीं तो व्याप्ति है। ऐसी स्थिति में असाधारण्य अनुमान ले लिए हीं अनुकूल होगा, व्यंजना के लिए तो यह सर्वथा प्रतिकूल होगा। अतः व्यंजनावादी दीक्षित का ऐसा मानना असंगत है।

अथ तटादिघटितत्वेऽपि न निश्शेषेत्यादिवाक्यार्थानामसाधारण्यम्, सिललाईवसनकरणकप्रोञ्छनादिनापि तत्संभवादिति चेत् ? तिंह वापी-स्नानव्यावर्तनेन कः पुरुषार्थः ? एकत्रानैकान्तिकत्वस्येव बहुष्वनैकान्तिकताया अपि ज्ञाताया अनुमितिप्रतिक्लत्वाद्व्यक्त्यप्रतिक्लत्वाच्च । अपि चात्र हि तदन्तिकमेव रन्तुं गतासीति व्यङ्ग्यशरीरे तदन्तिकगमनं रमणरूपफलां-

इदानीं नाऽसाधारण्यप्रतिपादनमिष्ठितमिष तु वापीस्नानमात्रव्यावत्तंनिमत्या-शक्कां प्रतिपादयति—अथेति। यद्वा निश्शेषच्युतचन्दनत्वादेविपिस्नानजन्यत्वव्या-वत्तंनेऽपि नाऽसाधारण्यम्, निलन्नवस्त्रप्रोञ्छनादिनाऽपि तथा सम्भवादित्याशङ्कां प्रस्तौति—अथेति। यथा निलन्नवस्त्रप्रोञ्छनादिना सम्भोगेन च समानं निश्शेषच्युत-चन्दनत्वादि स्तनतटादेस्तथैन वापीस्नानेनापि भवतु मा भूद्वा नाम, उभयोरपि व्यञ्जकत्वानुपयोगेन तदर्थप्रसाधननैरथंनयं स्पष्टमित्याशयेन समाधत्ते प्रतिप्रशन-मुखेन-तर्हीत्यादिना। ननु वापीस्नानस्य व्यञ्जकत्वविरोधित्वात्तद्व्यावृत्तेस्तद्विरो-धिनिराकरणं तन्मुखेन च व्यञ्जनासहकारित्विमत्येवार्थः, निलन्नवस्त्रादिप्रोच्छना-देश्चानुपस्थितत्वात्तद्व्यावृत्तौ न यतितमित्यत आह—अपि चेत्यादि। व्यङ्ग्यत्वस्य

'निक्शेष '''' बादि विशेषणवानयों के 'तट' आदि शब्दों से घटित होने पर भी उन वाक्यों के अर्थों से वापी-स्नान मात्र की व्यावृत्ति अभीष्ट है; वे व्यङ्ग्य के असाधारण धर्म हैं ऐसा कहना नहीं, क्योंकि वे तो गीले वस्त्र से पोंछने आदि से भी सम्भव हैं - यह कहकर भी उक्त मत के दोष का निराकरण नहीं किया जा सकता, क्योंकि यदि वे विशेषणवाक्यार्थ अन्य कारण से भी सम्भव हैं तो फिर उन्हें वापी-स्नान मात्र से असम्भव कह कर कौन सा अभीष्ट अर्थ सिद्ध हो सकता? अनैकान्तिकता (= व्यभिचार) तो किसी हेतु की एक स्थान में जात हो या अनेक में, अनुमान के लिए समान रूप से वह प्रतिकृत है। व्यंजना के लिए तो वह प्रतिकूल नहीं है। अतः उक्त विशेषणवाक्यायों को व्यङ्गय से अतिरिक्तः गीले वस्त्र से पोंछने आदि से सम्बद्ध मानने के साथ-साथ यदि वापी-स्नान से भी सम्बद्ध मान लिया जाय तो भी अभिन्नेत अर्थ के अभिन्यंजन में कोई बाधा नहीं आती। अत एक व्यंजकों को व्यक्त्य के असाधारण धर्म कहने की कोई आवश्यकता नहीं । और भी, 'तूँ रमण के लिए उसी के पास गई थी' इस ब्यंग्यार्थ में दो अंश हैं—'रमण (के लिए)' और 'उसके पास गई थी'। दीक्षित के मत में 'उसके पास गई थी' इस अश को व्यग्य कहना असम्भव है। यह अंश तो विपरीत-लक्षणा से हीं प्रतीत हो जायगा । जब विशेषणवाक्यार्थं की उपपत्ति सम्भोगमात्र से सम्भव है, तब तो उस अधम नायक के पास जाना ही दूती के लिए आवश्यक है, वापी-स्नान के शक्नेति द्वयं घटकम् । तत्र तावत्तदन्तिकं गतासीत्यंशस्य त्वन्मते व्यङ्ग्यत्वं दुरुपपादम् । त्वदुक्तरीत्या विशेषणवाक्यार्थानां निश्शेषेत्यादिप्रतिपाद्यानां वाच्यार्थे वापीस्नाने बाधितत्वाद्वाच्यकक्षागतप्रधानवाक्यार्थीभूतविधिनिषध-प्रतिपादकाभ्यां गता न गतेति शब्दाभ्यां विरोधिलक्षणया निषेधस्य विधेश्च प्रतीतेरुपपत्तेः । निह् मुख्यार्थवाधेनोन्मीलितेऽर्थे व्यक्तिवेद्यतोचिता । यथा 'अहो पूर्णं सरो यत्र लुठन्तः स्नान्ति मानवाः' इत्यत्र कर्तृविशेषणानुपपत्त्य-धीनोल्लासे पूर्णंत्वाभावे ।

दुरुपपादत्वमेवोपपादयति तदर्थस्य लक्ष्यत्ववणंनमुखेन—त्वदुक्तरीत्येत्यादिना । वाधितत्वादित्यनेन विशेषणवावयाधाऽन्वयवाधं लक्षणामूलमुपदर्शयति । (वापीं स्नातुमितो) गताऽसीत्यनेन मुख्यार्थान्वयवाधमूलिकया विपरीतलक्षणया न गताऽसीति, (तस्याऽधमस्यान्तिकं) न गताऽसीत्यनेन च तथैव लक्षणया गताऽसीति प्रतीतेः सम्भवान्न तत्र व्यञ्जना, वृत्त्यन्तराऽप्रतिपादितार्थस्यैव व्यञ्जनाविषयत्वादिति तदन्तिकं गताऽसीत्यंशस्य व्यङ्गयत्वाऽनुपपत्तिरिति सन्दर्भार्थः । वाक्ये शक्त्यभावाद् वाक्यार्थस्य वाच्यत्वाऽभावेऽपि वाच्यतुत्यत्वात्तस्य वाच्यकक्षागतेति विशेषणम् । लक्ष्यस्य व्यङ्गयत्वाऽभावे दृष्टान्तमाह—यथेति । अत्र लुठन्तः (—'इतस्ततः परिवर्तः-मानाः ) इति स्नानक्रियाकर्नुभूतमानवानां विशेषणस्य पूर्णशब्दवाच्यार्थे विवक्षिते संगतिनं भवतीति विपरीतलक्षणया पूर्णशब्दः पूर्णत्वाऽभावं गमयति । स चाऽभावो

लिए नहीं। ऐसी स्थित में विशेषणवाक्यायं की 'तस्याधमस्यान्तिकं न गताऽसि' इस मुख्यांश के वाच्यायं के साथ सङ्गित न होने से ''' न गताऽसि' का विपरीत-लक्षणा से 'गताऽसि' यही संगत अयं होगा। इसी तरह विशेषणवाक्यायं, जो सम्भोगमात्रजन्य हैं, की संगति 'वापीं स्नातुं गताऽसि' इस अंश के वाच्यायं के साथ न होने से यह अंश भी विपरीत लक्षणा द्वारा 'वापीं स्नातुं न गताऽसि' (वापी में स्नान के लिए नहीं गई थी) का ही प्रतिपादक होगा। इस प्रकार विपरीत लक्षणा से अवगत 'तदन्तिकं गताऽसि' इस अयं को व्यंग्य मानना सर्वया अमुचित होगा, क्योंकि मुख्य दृत्ति (अभिष्ठा) तथा मुख्यायं वाधमूलक दृत्ति (लक्षणा) से जो अर्थ प्रतीत नहीं होता उसी की प्रतीति व्यञ्जनादृत्ति द्वारा सर्वेन्मान्य है। जैसे—''अहा! यह सरोवर जल से कितना मरा हुआ है जिससे छोग इसमें लोटते हुएं स्नान कर रहे हैं! '' इस वक्तव्य में स्नान करने वाले लोगों के विशेषणीभूत 'लुठन्तः' इस पद के मुख्यायं 'लोटते हुए' के साय पूर्णशब्द के मुख्यायं के बन्वय का वाध होने से। विपरीत लक्षणा द्वारा प्रतीवमान पूर्ण शब्द के लक्ष्यायं के बन्वय का वाध होने से। विपरीत लक्षणा द्वारा प्रतीवमान पूर्ण शब्द के लक्ष्यायं के बन्वय का वाध होने से। विपरीत लक्षणा द्वारा प्रतीवमान पूर्ण शब्द के लक्ष्यायं के बन्वय का वाध होने से। विपरीत लक्षणा द्वारा प्रतीवमान पूर्ण शब्द के लक्ष्यायं के बन्वय का वाध होने से। विपरीत लक्षणा द्वारा प्रतीवमान पूर्ण शब्द के लक्ष्यायं के बन्वय का वाध होने से। विपरीत लक्षणा द्वारा प्रतीवमान पूर्ण शब्द के लक्ष्यायं के बन्वय का वाध होने से। विपरीत लक्षणा द्वारा प्रतीवमान पूर्ण शब्द के लक्ष्यायं के बन्वय का वाध होने से। विपरीत लक्षणा द्वारा प्रतीवमान पूर्ण शब्द के लक्ष्यायं का वाध होने से।

अथ तदन्तिकगमनस्य लक्षणावेद्यत्वेऽपि रमणस्य फलांशस्य लक्ष्यशक्ति-मृल्डवननवेद्यत्वमव्याहतमेवेति चेत्? 'अधमत्वमप्रकृष्टत्वम्, तच्च जात्या कर्मणा वा भवति। तत्र जात्यापकर्षं नोत्तमनायिका नायकस्य वक्ति' इत्यादिना संदर्भेण भवतैवार्थापत्तिवेद्यतायाः स्फुटं वचनात्। अन्यलभ्यस्य

लक्ष्यत्वाद् यथा न व्यङ्गघस्तया प्रकृते तदन्तिकगमनरूपार्थोऽपीत्याशयः। कर्तृं-विशेषणस्यानुपपत्तावधीन उल्लासः प्रत्ययो यस्य पूर्णत्वाऽभावस्य तस्मिन्नित्यक्षरार्थः।

अस्तु तर्हि रमणमात्रस्य व्यङ्गचत्वम्, विश्वनाथादिभिष्ठरीकृतं च तदेवेत्याशङ्कते—अथेति । लक्ष्यशक्तीत्यादि । लक्ष्यं तदन्तिकगमनम्, तस्य च या शिक्तः
सामर्थ्यं तन्मूलं यद्घ्वननं व्यञ्जना तद्वेद्यत्वं रमणस्येति । केवलविशेषणवाक्यार्थात्सम्भोगाऽसाधारणात् संभोगस्य व्यङ्गचत्वेऽपि तन्नायकसम्भोगस्याऽव्यङ्गचत्वात्
तदन्तिकगमनं लक्ष्यमेव विशेषणवाक्षार्थोपवृहितं रमणं व्यनक्ति प्रकृत इति तात्पर्यम् ।
प्रमाणान्तरानिधगतार्थस्यैव व्यङ्गचत्वम् इति नयेनार्थापत्त्याऽनुमानेन वा प्रतिपन्नस्य
रमणस्याप्यव्यङ्ग्यत्वमेति त युक्तस्तन्मात्रस्यापि व्यङ्गचत्वपक्ष इत्याह —अध्यत्वमित्यारभ्य अस्वीकृतेः इत्यन्तेन । प्राचीनः सर्वं एवापराधः सोढ एवोत्तमनायिकया,
अन्यथा तदन्तिकं द्रतीप्रेषणानुपपत्तेः, अतः प्राचीनापराधनिमित्तको नाधमपदप्रयोगोऽपि तु द्रतीसम्भोगरूपापराधप्रयुक्त एवेति भवत्यर्थापत्त्या रमणबोधः, द्रतीसम्भोगस्वरूपापराधं विनाऽधमपदप्रयोगानुपपत्तेरित्याशयो दीक्षितग्रन्थस्य ।

'अपूर्ण' को कोई भी व्यंग्य नहीं मानता। इस प्रकार 'तदन्तिकं गताऽसि' इस अंश की व्यंग्यता की अनुपपत्ति से भी अप्पय्य दीक्षित का असाधारण्योपपादनप्रयास असंगत सिद्ध हो जाता।

अच्छा तो 'तदन्तिकगमन' को लक्ष्य हीं मान लिया जाय और इसमें विशेषण-वाक्यार्थों की सहायता से परिस्फुट जो सम्भोग-प्रत्यायक सामध्यें है उससे सम्भोग-मात्र को, जो शदन्तिकगमन का फल है—व्यंग्य मानने में क्या बाधा है? बाधा यही है कि सम्भोग को इस पक्ष में व्यंग्य कहना सम्भव न हो सकेगा। अप्पय्य दीक्षित ने स्वयं कहा हैं "उत्तम नायिका नायक के जातिगत अपकर्ष [हीनता] का स्थापन तो कर नहीं सकती, क्योंकि जब दोनों के बीच दाम्पत्यसम्बन्ध वन ही गया तो जब अपने नायक के जातिगत अपकर्ष का स्थापन नायिका के लिए अनुचित एवं निन्दनीय होगा—इससे नायिका की उत्तमत्व विनष्ट हो जाएगा——।" इससे स्पष्ट है कि उनके अनुसार दूतीसम्भोगादि से भिन्न किसी अपराष्ट के चलते नायक का अध्यत्व उपपन्न न होने से दूतीसंघोगादि को कल्पना की जाती है। इससे जय च शब्दार्थताया अस्वीकृतेः । अन्यच्च, यथाकथंचिदङ्गीकुरु वाऽत्र व्यञ्जना-व्यापारं तथापि न तवेष्टसिद्धिः, वाच्यानां निरुशेषच्युतचन्दनस्तनतट-त्वादीनामधमत्वस्य च त्वदुक्तरीत्या प्रकारान्तरेणानुपपद्यमानतया दूती-संभोगमात्रनिष्पाद्यत्वेन गुणीभूतव्यङ्ग्यत्वप्रसङ्गात् । एवं चोपपत्तिविरो-धोऽपि स्फुटतर एव । तस्माद्वाच्यार्थसाधारण्यमेवोचितमतिविदग्धनायिका-निरूपितानां विशेषणवाक्यार्थानाम् ।

तथा हि—'अयि बान्धवजनस्याज्ञातपीडागमे स्वार्थपरायणे स्नानकाला-

ननु प्राचीनापराधाऽतिरिक्तोत्कटापराधत्वेन रमणस्योपपादकत्वादर्थापत्तिविषयत्वेऽपि रमणत्वेन तदविषयत्वात् पर्यायोक्तिप्रकरणस्यरीत्या रमणस्य व्यङ्ग्यत्वं
नाऽनुपपन्नमित्यत आह—अन्यच्चेत्यादि । यथाकथित् = उपपादकतावच्छेदकातिरिक्ते न रमणत्वेन रूपेण । इष्टिसिद्धिः = ध्विनकाव्यत्वोपपित्तः । गुणीभूतव्यङ्ग्यत्वं चात्र वाच्यसिद्धचङ्गत्वरूपमभिप्रेतम् । वाच्यार्थः = वापीस्नानरूपार्थः ।
निरूपितानाम् = प्रतिपादितानाम् ।

सम्प्रति वापीस्नानसाधारण्येन विशेषणवाक्यार्थं व्याचक्षाणो यथाऽत्र व्यङ्ग्यार्थं-प्रतीतिस्तथा निरूपयित—तथा हीत्यादिना । सम्भोगस्य व्यङ्गचत्वसंरक्षणायाऽ-

दूतीसंभोग की अर्थापत्तिप्रमाणविषयता सिद्ध है तो फिर उसे व्यंग्य कहना सम्भव नहीं, क्योंकि शब्द किसी भी वृत्ति द्वारा उसी अर्थ का प्रतिपादक होता जो उस प्रकरण में अन्य प्रकार से प्रतीत न होता हो। अतः यदि सम्भोग अर्थापत्तिवेद्य है तो उसे व्यंग्य मानना सम्भव नहीं।

यदि प्राचीन अपराधों से भिन्न किसी उत्कट अपराध के रूप में सम्भोग को अर्थापत्ति का और सम्भोगत्वेन रूपेण सम्भोग को, पर्यायोक्त्यलङ्कारप्रकरण में वर्णन किये जाने वाले प्रकार से, व्यङ्गच मान भी लिया जाय तो भी अप्पय्य दीक्षित का मत सम्धित नहीं होता। उन्होंने उक्त पद्य को व्वनिकाव्य माना है। किन्तु उनकी उपपादनविधि से तो इसे 'वाच्यसिद्धचङ्ग' नामक गुणीभूतव्यङ्ग्य काव्य होना चाहिए, व्वनिकाव्य नहीं। कारण यह है कि उनके द्वारा वर्णित विशेषणवाक्यार्थों एव अध्मपदार्थं की उपपत्ति सम्भोग के बिना न होने से सम्भोगस्वरूप व्यङ्ग्यार्थं तो वाच्यार्थं का साधक हो जाता है। इस प्रकार उपपत्तिवरुद्ध होने से भी अप्यय्य दीक्षित का मत असंगत है। अतः विदग्धा नायिका द्वारा उक्त 'निश्शेषच्युतचन्दनं 'स्तनतटम्' आदि विशेषणवाक्यों के अर्थों को व्यङ्गच सम्भोग तथा वाच्य वापी-स्नान इन दोनों के समान रूप से हीं कार्य मानना चाहिए।

बतः उपयुक्त पच का अर्थ इस प्रकार करना चार्क्ए-"भरी सली ! तू"

तिक्रमभयवशेन नदीमदीयप्रिययोरिन्तकमगत्वैव वापीं स्नातुमितो ममान्ति-काद्गतासि, न पुनस्तस्य परवेदनानिभज्ञतया दुःखदातृत्वेनाऽधमस्यान्तिकम् । यतो निरुशेषच्युतचन्दनं स्तनयोस्तटमेव नोरःस्थलम्, वापीगतबहुलयुवजन-त्रपापारवश्यादंसद्वयलग्नाग्रस्विस्तिकीकृतभुजलतायुगलेन तटस्यैवोन्नततया मुहुरामर्शात् । एवं त्वरया सम्यगक्षालनेनोत्तरोष्ठो न निर्मृष्टरागोऽधरस्तु तदपेक्षया गण्डूषजल-रदनशोधनाङ्गुल्यादीनामधिकसंमर्दमावहतीति तथा। किं च सम्यगक्षालनेन नेत्रे जलमात्रसंसर्गाद्दूरमुपरिभाग एवानञ्जने। शीतवशात्तानवाच्च तव तनुः पुलिकतिति।' एवं तस्या विदग्धाया गूढ-तात्पर्यवोक्तिरुचिता, अन्यथा वैदग्ध्यभङ्गापत्तेः। एवं साधारणेष्वेषु वाक्यार्थेषु मुख्यार्थे बाधाभावात्तात्पर्यार्थस्य झटित्यनाकलनात्कुतोऽत्र लक्षणा-

धमत्वमन्ययोपपादयति—परवेदनेत्यादिना । वेदना = वियोगनिमित्तकं दुःखम् । निश्लेषच्युतचन्दनत्वादेः स्तनतटादिगतस्य वापीस्नानसाधारण्यमुपपादयति — वापीन् गतित्यादिना । अंशहयलग्नेत्यादिप्रतिपादिता वाप्यादिस्नानमुद्रा रमणीषु प्रसिद्धा । आमर्शात् = भूयोभूयो जलस्पर्शात् । तथा = निर्मृष्टरागः । शीतवशादिप कठोरस्य वलवतः शरीरस्य पुलिकतत्वं कदाचिन्न भवेदिति तत्र हेत्वन्तरत्वेन तानवं कोमल-त्यमप्युपात्तम् — तानवाच्चेति । गूढतात्पर्या = गूढमीषद्गूढं तात्पर्यं व्यङ्गचं यस्याः सा तथा । साधारणेषु = वापीस्नानसाधारणेषु । शटिति = वक्त्रादिवैशिष्ट्यावगतेः

अपनी सखी की पीड़ा को नहीं समझती। तूँ तो स्वार्थांसिंद्ध में हीं लगी हुई है। इसी लिए तो स्नान-वेला कहीं बीत न जाय इस डर से दूरवर्ती नदी में स्नान करने नहीं गई बिल्क पास की वापी [तालाव] में ही स्नान करने यहाँ से चली गई। दूसरों की पीड़ा को न समझने के कारण दुःख देने वाले मेरे उस अधम पित के पास तो गई हीं नहीं। तभी तो तेरे स्तनों के ऊपरी हिस्से से हीं चन्दन पूरी तरह घुल पाया है, तेरे वक्षःस्थल से नहीं, क्योंकि उस वापी में स्नान करते हुए बहुत-से युवकों से लिजत होने से तूँने बार-बार अपने दोनों हाथों को स्वस्तिक मुद्रा में कन्धों पर रखकर अपने उन्नत स्तनों के ऊपरी हिस्सों को हीं छिपाया होगा। इसी तरह तेरे ऊपरी होंठ की लाली भी धुल न सकी, व्योंकि तूँने लज्जा के कारण जल्दी-जल्दी स्नान करके उसे पूरी तरह घुलाया न होगा। हाँ, तेरे अधर की लाली तो पूरी तरह सही में धुल गई है, क्योंकि स्नान करने के पहले बार-बार कुल्ला करने और दाँत साफ करने से तेरे अधर पर तेरी अङ्गुलियों से खूब रगड़ पड़ी होगी। और भी, अच्छी तरह स्नान [या सफाई] न करने से तेरी आंखों के ऊपरी हिस्से का हीं आंजन कुछ कुछ चुल पाया है। ठंढ और सुकुमार होने से तेरे शरीर पर अब भी रोमान्स है।"

वकाशः ? अनन्तरं च वाच्यार्थप्रतिपत्तेवंक्तृवोद्धव्यनायकादीनः. त्रैशिष्टचस्य प्रतीतौ सत्यामधमपदेन स्वप्रवृत्तिप्रयोजको दुःखदातृत्वरूपो धर्मः साधा-रगात्मा वाच्यार्थदशायामपराधान्तरिनिमत्तकदुःखदातृत्वरूपेण स्थितो व्यञ्जनाव्यापारेण दूतीसंभोगनिमित्तकदुःखदातृत्वाकारेण पर्यवस्यतीत्या-लंकारिकसिद्धान्तिनिष्कर्षः । एतेन 'अधमत्वमपकृष्टत्वम्, तच्च जात्या कर्मणा वा भवति । तत्र जात्याऽपकर्षं नोत्तमनायिका नायकस्य वक्ति । नापि स्वापराधपर्यवसायिद्तीसंभोगादिहीनकर्मातिरिक्ते न कर्मणा । तादृशं च दूतीसंप्रेषणात्प्राचीनं सोढमेवेति नोद्धाटनार्हमितीतर्व्यावृत्त्या संभोग-रूपमेव पर्यवस्यति' इति यदुक्तम् तदिप निरस्तम् । विदग्धोत्तमनायिकायाः सखीसमक्षं तदुपभोगरूपस्य स्वनायकापराधस्य स्फुटं प्रकाशियतु-मितितमामनौचित्येन प्राचीनानामेव सोढानामप्यपराधानामसह्यतया दूतीं प्रति प्रतिपिपादियिषितत्वादिति दिक् ।।

पूर्वम् । लक्षणाऽवकाश इति । एतेन तदन्तिकमेव गताऽसीत्यस्य लक्ष्यत्वं वदन्तो निराकृताः । स्वप्रवृत्तिः अधमपदस्य प्रवृत्तिः प्रयोगः । अपराधान्तरमत्र स्वरमणी-वियोगवेदनाऽनिभन्नता । तथा च वियोगवेदनाऽनिभन्नतानिमत्तकदुःखदानृत्वेनाऽ-धमत्वं वाच्यम् इत्ययः । अनौचित्येनेति । नानानिमित्तकस्याप्यधमत्वस्य विशेषण-वाक्यार्थमिहिम्ना दूतीसम्भोगनिमित्तकदुःखदानृत्वनिमित्तकत्वेन रूपेण नियन्त्रित-त्वाद्व्यङ्ग्यस्य वाच्यत्वापत्तिरिप दूषणान्तरं दीक्षितमते बोध्यम् । अयमेव दिगर्थोऽत्र ॥

एक विदग्ध नायिका द्वारा ऐसा हीं वक्तव्य देना उचित है जिसका तात्पर्य पूरी तरह स्पष्ट या नितान्त अस्पष्ट न हो। नहीं तो उसकी विदग्धता हीं नष्ट हो जायेगी। इस प्रकार विशेषणवाक्यार्थों के सम्भोग एवं वापी-स्नान इन दोनों से समानरूप से सम्बद्ध होने के कारण उनका अन्वय वाच्य वापी-स्नान के साथ आपा-ततः हो हीं रहा है। तात्पर्यार्थं का बोध तो वक्तृबोद्धव्य आदि के वैशिष्ट्य का अवगम होने से पूर्व हो नहीं सकता। अतः वाच्यार्थं के बोध के समय तात्पर्यानुपपित्तस्वरूप लक्षणा-बीज भी नहीं है। अतः लक्षणा से 'सम्भोग के लिए नायक के पास जाने' की प्रतीति का कोई प्रश्न हीं नहीं उठता। पहले तो वाच्यार्थं के आधार पर हीं वाक्यार्थंबोध हो जाता। किन्तु जब वक्तृ-बोद्धव्य-वैशिष्ट्य की प्रतीति हो जाती तब 'मेरी प्रचण्ड विरहवेदना को न समझने के कारण नीच' यह अधम पद का वाच्यार्थं हीं व्यञ्जनाव्यापार द्वारा 'प्राचीन अपराधों से अतिरिक्त किसी उत्कट अपराध करने,' अर्थात् 'दूतीससम्भोग स्वरूप अपराध द्वारा दुःख देने से नीच' इस रूप में प्रतिफल्कित हो जाता है।

## यद्ग व्यङ्ग चमप्रधानमेव सच्चमत्कारकारणं तद्द्वितीयम् ।। वाच्यापेक्षया प्रधानीभूतं व्यङ्ग्यान्तरमादाय गुणीभूतं व्यङ्ग्यमादाया-

क्रमप्राप्तमुत्तमकाव्यं लक्षयति - यत्रेत्यादिना ।

अवधारणप्रयोजनमाह—वाच्येत्यादिना । पराभिमतेऽपराङ्गे 'अयं स
रशनोत्कर्षी' इत्यादौ व्यङ्गधस्य रत्यात्मकस्य श्रृङ्गारस्य वाच्यार्थापिक्षया प्रधानत्वेऽपि
व्यङ्ग्यान्तरकरुणाऽपेक्षयाऽप्रधानत्विमिति न तच्छुङ्गारमादाय तत्रोत्तमकाव्यलक्षणाऽतिव्याप्तिरित्याशयः । तेन तस्य = पराभिमताऽपराङ्गस्य ध्वनित्वमेव । यद्यपि
काव्यप्रकाशकारादिमते चमत्कारातिशयजनकम्यैव प्राधान्यं सिध्यति तथापि पण्डितराजमते उपपाद्यत्वस्यैव तत्त्वमित्यावेदितपूर्वम् । अतश्च पराभिमतेऽपराङ्गे
नागेशादिमते वाच्यस्यैव श्रृङ्गारापेक्षयाऽतिशयचमत्कारवत्त्वेपि न तत्र वाच्यस्य
प्राधान्यम्, उपपादकत्वात्तस्य । यत्र पुनव्यंङ्ग्यस्योपपाद्यत्वेन प्रधानत्वेऽपि चमत्कारजनकत्वं वाच्यार्थस्यैव तत्र पण्डितराजमते मध्यमकाव्यत्वमेव । इदन्तु बोध्यम्—
पण्डितराजमते यावन्मात्रं विवक्षितं तन्मात्रेणैव प्राधान्याऽप्राधान्यव्यवस्था,

उपर्युंक्त रीति से अप्पय्य दीक्षित का निम्नलिखित कथन भी निरस्त हो जाता है—

"अधमत्व, अर्थात् नीचता दो कारणों से सम्भव है — जाति से अथवा कमें से । यहाँ नायक की जातिगत नीचता का प्रतिपादन तो विदग्ध नायिका कर नहीं सकती। साथ हीं, दूतीसम्भोगात्मक अपराध जैसे हीन कमें से भिन्न किसी पूर्व कुकमें के कारण भी वह नायक की नीचता नहीं वतला सकती, क्योंकि वैसे सभी पूर्व कुत कुकमों को तो वह सह चुकी है, अब उनके उद्घाटन का कोई प्रयोजन नहीं है। यदि वे कुकमें नायिका को असह्य होते तो वह नायक के पास अब दूती को भेजती हीं क्यों? अतः जाति या प्राचीन कुकमों के अधमत्व का प्रयोजक न होने से अन्ततो गत्वा दूतीसम्भोगस्वरूप कुकमें या अपराध हीं उस का प्रयोजक सिद्ध होता है।"

इस कंयन के निरस्त हो जाने का कारण यह है कि कोई भी अत्यन्त विदग्ध नायिका अपनी सखी [दूती] के समक्ष तो उसी के साथ अपने पति के सम्भोग की बात स्पष्ट रूप में कह नहीं सकती, क्यों कि उसके लिए ऐसा कहना अत्यन्त गहित होगा। वह तो उसके समक्ष व्यक्त रूप में प्राचीन अपराधों को ही असह्य बताकर अपना उत्कट आक्रोश चतुराई से अभिव्यक्त करना चाहेगी। अतः दीक्षित का मतं अयुक्त है।।

जिस काव्य में व्यङ्गचार्य अप्रधान होकर हीं चमत्कारातिशयजनक हो उसे दितीय, अर्थात् उत्तम काव्य कहते हैं।।

इस लक्षण में व्यञ्ज्ञघायं के विषय में 'अप्रधान होकर हीं' यह अप्रधानता की

## तिव्याप्तिवारणायावधारणम् । तेन तस्य ध्वनित्वमेव । लीनव्यङ्ग्यवाच्य-

न त्विविक्षितयिकि श्विदादाय । अत एव 'निश्लेषच्युतचन्दनम्' इत्यादौ दूतीसम्भोगेन विप्रलम्भश्युङ्गारस्य व्यङ्ग्यत्वेऽपि न दूतीसम्भोगस्य प्राधान्यं हीयते, विप्रलम्भस्या-ऽपित्विक्षितत्वात् । इतरथोत्तमोत्तमत्वस्य निविषयत्वापितः । एवकारव्यावत्त्यंस्या-ऽपराङ्गस्य ध्विनित्ववर्णनेन चान्तरालिकव्यङ्ग्यमादाय पण्डितराजमते नोत्तमत्वादि-व्यवहार इत्यपि सूच्यते । अतः 'अयं स रशनोत्कर्षी' इत्यादौ यच्छुङ्गारमादाय गुणीभूतव्यङ्ग्यत्वमुक्तं पूर्वं तन्मतान्तराऽभिप्रायेण । पण्डितराजमते तु पायंन्तिक-व्यङ्ग्यं करुणमादायेव व्यवस्थेति तस्योत्तमोत्तमत्वमेवेति । अथवोत्तमोत्तमकाव्ये व्यङ्ग्यं करुणमादायेव व्यवस्थेति तस्योत्तमोत्तमत्वमेवेति । अथवोत्तमोत्तमकाव्ये व्यङ्ग्यं प्रधानत्वेऽति वाच्या-पेक्षया श्रृङ्गारस्य रत्यात्मकस्य प्रधान्येन बहुनां प्रकाशटीकाराणां मते चमत्का-रित्वेन च तमादायेव ध्वनित्वमस्य निर्वाह्मम् । 'उत्र णिच्चलणिप्पन्दा' इत्यादेरिप प्रकृतैवकारव्यावत्त्यंत्वमस्येव । अत ईवृशस्याप्युत्तमोत्तमत्वं निव्यूंढम् । लीन-व्यङ्ग्योत्यादि । लीनमस्फुटं व्यङ्ग्यं यत्र तादृशे वाच्यित्तत्र इत्यर्थः । यद्वा

अवधारण किया गया है जिससे यह स्पष्ट है कि उसे सर्वथा अप्रधान हीं होना चाहिए, किसी की भी अपेक्षा प्रधान नहीं। इसी लिए जहाँ एक व्यङ्गधायं अन्य व्यङ्गधायं की अपेक्षा अप्रधान हो उसे उत्तम काव्य नहीं कहाँ जा सकता। वह तो अन्तिम चमत्कारजनक व्यङ्गधार्थं के आधार पर उत्तमोत्तम काव्य ही होगा जिसे ध्वनिकाव्य भी कहा जाता है। अतः उक्त अवधारण के विना उसमें उत्तम काव्य के लक्षण की अतिव्याप्ति अपरिहार्यं हो जाती, क्योंकि वहाँ भी पूर्वं व्यङ्गधार्यं अन्तिम व्यङ्गधार्यं की अपेक्षा अप्रधान है हीं। इस तरह के ध्वनिकाव्य का एक उदाहरण काव्यप्रकाश आदि में दिया हुआ 'अपराङ्ग' का उदाहरण है—

अयं स रशनोत्कर्षी पीनस्तनविमर्दनः। नाभ्यूरुजघनस्पर्शी नीवीविस्नंसनः करः॥

भूरिस्रवा की कटी हुई बाँह को देखकर विलाप करती हुई उसकी पत्नी की यह उक्ति है। इसमे पूर्वकालिक रशनाकर्षण आदि शृंगार-विलासों से व्यङ्ग्य शृंगार (=रित) प्रधानीभूत करुण की अपेक्षा गुणीभूत होकर भी वाच्यायं की अपेक्षा प्रधान है। अतः शृंगारस्वरूप व्यङ्ग्य को लेकर इसे उत्तम काव्य नहीं कहा जा सकता। यह तो करुणस्वरूप मुख्य व्यङ्गय के आधार पर व्वनिकाव्य हीं है। पण्डितराज के मत मे अन्त्य व्यङ्गय के आधार पर हीं उत्तमोत्तमत्वादि की व्यवस्था होती है, आन्तरालिक व्यङ्गय के आधार पर नहीं। यह विषय संस्कृत टीका में स्पष्ट किया गया है। इसी अवधारण से 'उस णिच्चलणिप्पन्दा' आदि व्यनिकाव्य

अस्फुटव्यङ्ग्ये वाच्यचित्रे चेति । व्यङ्गचस्याऽस्फुटत्वादेव च तत्र चमत्काराऽभावः ।

काव्यप्रकाशोक्तं गुणीभूतव्यङ्ग्यमेवात्रोत्तमं काव्यमिति टीकाकाराः । वयन्त्ववगच्छामः—पण्डितराजलक्षणे व्यङ्ग्यस्याऽप्रधानत्वेऽपि वाच्यार्थाऽपेक्षयाऽतिशयचमत्कारित्वं यत्र तस्यैवोत्तमत्व्मिभिप्रेतम् । अत एव समप्राधान्ये मध्यमकाव्यत्वोक्तिरिप संगच्छते । प्रकाशादौ पुनरितशयचमत्कारजनकत्वं व्यङ्ग्यस्य गुणीभूतश्यङ्ग्येषु न सम्भवत्येव । अत उभयोस्तमःप्रकाशवद्भेदः । किञ्चाऽसुन्दरव्यङ्ग्यादौ
चमत्कारो नास्त्येव व्यङ्ग्यस्येति कथं तस्योत्तमत्वं पण्डितराजमते ? अतो यत्र
प्रकाशाद्यभिमतगुणीभूतेषु व्यङ्गयस्य सहृदयावर्जंभत्वं प्रतीतिवलादायातं प्रधानत्वं तु
वस्तुतात्पर्यमृष्यविषयत्वाभावेन न विद्यते तेषामेवात्रोत्तमत्वमिति । अयं च भेदो
वस्तुतः प्रधानत्वस्वरूपविषयकभेदाश्रयः । प्रधानत्वं पण्डितराजमत उपपादकत्वाऽसमानाधिकरणमृपपाद्यत्वं वक्तृतात्पर्यमृष्ट्यिवशेष्यतारूपं वैविक्षकिमिति पूर्वमस्माभिरक्तमेव । तथा च पण्डितराजाभिमतप्राधान्याभावादुत्तमे व्यङ्गयस्यैतन्मतेऽपि
गुणीभूतव्यङ्गयत्वं सुघटम् । परं यद् गुणीभूतव्यङ्गयश्वदेन प्रकाशादिष्वभिप्रेतं न
तदत्र, शब्दसाम्यं नाऽश्रंसाम्यमिति विवेकः । अधिकं विजैविवेन्ननीयम् ।

एतावता पण्डितराजाभिमतगुणीभूतव्यङ्ग्यशब्दार्थंनिर्णयाद् यद् गुणीभूतव्यङ्गर्यं काव्यप्रकाशे 'अतादृशि गुणीभूतव्यङ्गर्यं व्यङ्गर्ये तु मध्यमम्' इति लक्षितम्
तिन्तरस्तं वेदितव्यम्, तस्याऽशब्दार्थंत्वात्। किञ्च तदीयाधमकाव्ये अर्थंचित्रे
व्यङ्गरस्य वाच्याऽपेक्षयाऽतिशायित्वाभावात्तदीयगुणीभूतव्यङ्गर्यलक्षणस्याऽतिव्याप्तिरपीत्यतोऽपि हेयं तत्लक्षणम्। यत्पुनस्तट्टीकाकारैरेतदित्व्याप्तिवारणायैतल्लक्षणे

में भी अतिव्याप्ति का निराकरण समझना चाहिए। जिस वाच्यचित्र कि व्यक्ष्यार्थं रहकर भी अत्यन्त अस्पष्ट रहने से चमत्कारजनक नहीं होता उसमें उत्तमकाव्य के लक्षण की अतिव्याप्ति को रोक्षने के लिए व्यङ्गधार्थं को 'चमत्कारजनक' कहा गया है। इसी काव्य को वास्तविक 'गुणीभूतव्यङ्गध्य' समझना चाहिए। जो आचार्यं अतिशयचमत्कारजनक अर्थं को हीं प्रधान मानते तथा काव्य के तीन हीं भेद—उत्तम, मध्यम और अधम स्वीकार करते उनके मत में पण्डितराजसम्मत उत्तम काव्य भी व्यनिकाव्य हीं है।

काव्यप्रकाशकार ने व्यङ्गचार्य के वाच्यार्य से अल्पचमत्कारजनक होने पर काव्य को 'गुणीभूतव्यङ्गच' कहा है। किन्तु वाच्यचित्र काव्य में इस लक्षण की अतिश्याप्ति स्पष्ट हैं, क्योंकि उसमें व्यङ्गचार्य वाच्यार्य से अधिक चमत्कार को उत्पन्न न करने से उनके मत में गुणीभूत है हों। उनके कुछ टीकाकार इस अतिव्याप्ति चित्रातिप्रसङ्गवारणाय चमत्कारेत्यादि। यत्तु 'अतादृशि गुणीभूतव्यङ्ग्चम्' इत्यादिकाव्यप्रकाशगतलक्षणे चित्रान्यत्वं टीकाकारैदैत्तम्, तन्न ।
पर्यायोक्तिसमासोक्त्यादिप्रधानकाव्येष्वव्याप्त्यापत्तेः। तेषां गुणीभूतव्यङ्गचतायाश्चित्रतायाश्च सर्वालंकारिकसंमतत्वात्।

उदाहरणम्-

राघिवरहज्वालासंतापितसह्यशैलशिखरेषु । शिशिरे सुखं शयानाः कपयः कुप्यन्ति पवनतनयायः ॥ इति । अत्र जानकीकुशलावेदनेन राघवः शिशिरीकृतः इति व्यङ्गधमाकस्मिक-

चित्रान्यत्वे सतीति विशेषणं प्रक्षिप्तं तदप्यसमञ्जसिनत्याह् — तन्नेत्यादिना । एतत्तु प्रतीयते यदत्रत्यो गङ्गाधरप्रन्यः शग्दसाम्याल्लेखकेनांशतोऽपरामृष्टः । मूलं त्वित्यं सम्भाव्यते—''यत्तु 'अतादृशि गुणीभूतव्यङ्गयम्' इति काव्यप्रकाशगतं लक्षणं तदयुक्तम्, अर्थचित्रे ऽतिव्याप्तेः । यत्तु लक्षणे चित्रान्यत्वं ''''' इति ।

राघविवरहेत्यादिपद्ये सह्य इति शैलनाम । पदार्थः स्पष्टः । व्यङ्ग्यम् = जानकीकुशलावेदनम् । आकस्मिकेत्यस्यानुक्तहेतुकेत्यर्थः । कामिप =वाच्यार्थाति-शायिनीम् । अत्र च व्यङ्गचस्यातिशयचमत्कारित्वेऽिप कुप्यन्तीतिपदवाच्यकोप-साधकतया अप्राधान्यमिति भवत्युत्तमत्वमस्येति सन्दर्भार्थः ।

प्रागुक्तम् = 'तल्पगताऽपि च सुतनुः' इत्यत्र वर्णितम् । व्यङ्ग्येनैव = रत्याख्यस्यायिनैव । अतश्च तस्याप्युक्तमत्वं युक्तं न तूक्तमोक्तमत्विमत्याशङ्कार्यः । तत्र वाच्यस्य व्यङ्गचातिरिक्ते नाप्युपपत्तौ सहृदयाह्नादजनकस्य व्यङ्गचस्य न वाच्या-

का निराकरण करने के लिए इस लक्षण में 'चित्रान्यत्वे सित' (अर्थात् उसे चित्र काव्य से भिन्न भी होना चाहिए) यह विशेषण जोड़ते, परन्तु इससे भी निर्वाह नहीं होता, क्योंकि तब तो पर्यायोक्ति आदि अलङ्कारों से हीं प्रधान रूप मे घटित काव्य को, जिसे सब आचार्य गुणीभूतव्यङ्ग्य होने के साय-साथ चित्र काव्य भी मानते, गुणीभूतव्यङ्गय काव्य कहना सम्भव न हो सकेगा। अतः उक्त विशेषण जोड़ने पर भी उनका लक्षण अव्यासिदोषग्रस्त होगा। अत एव यह लक्षण असंगत है।

उत्तम काव्य का उदाहरण यह है-

"रामचन्द्र के जानकीविरहाग्नि की ज्वालाओं से सन्तप्त सह्य-नामक पर्वत के शिखरों पर शिशिर ऋतु में आराम से सोये हुए बन्दर पवनपुत्र हनूमान् (जिन्होंने जानकी की सूचना देकर रामचन्द्र के विरहाग्नि को घटा दिया) पर क्रुद्ध हो उठे॥"

इस पद्य में बन्दरों द्वारा हनूमान पर किए गए क्रोध का कारण, जो वाच्यार्थ से स्पष्ट न हो रहा था, यह व्यङ्गधार्थ है कि उसने (हनूमान ने) जानकी का कुशल-समाचार रामचन्द्र को बतला कर उनके विरहानल के ताप को शान्त (शीतल) किपिकर्तृक-हृन्मद्विषयककोपोपपादकतया गुणीभूतमिप दुर्दैववशतो दास्य-मनुभवद्राजकलत्रमिव कामिप कमनीयतामावहित । नन्वेवं प्रागुक्तमाक्षेप-गत मान्द्यमिप नववधूप्रकृतिविरोधादनुपपद्यमानं व्यङ्ग्येनैवोपपाद्यत इति कथमुक्तमोत्तमता तस्य काव्यस्येति चेत् ? न । यतो ह्यनुदिनसल्यु-पदेशादिभिरनितचमत्कारिभिरप्युपपद्यमानं मान्द्यमिदं प्रथमचित्तचुम्बिनीं विप्रलम्भरितमप्रकाशयन्न प्रभवित स्वातन्त्र्येण परनिर्वृतिचर्वणागोचरता-माधातुम् । इत्थमेव निरुशेषच्युतचन्दनमित्यादिपद्योष्वधमत्वादीनि

अपेक्षमप्रधानत्वम्, प्रकृते पुनर्वाच्यस्य कोपस्य व्यङ्गचातिरिक्तकारणेनानुपपत्तौ भवति व्यङ्गचस्य वाच्याङ्गत्वमिति नानयोः साम्यमित्याशयेनोत्तरिति—यत इत्यादिना । व्यङ्गचित्रलम्भरत्यपेक्षया न्यूनचमत्कारजनकत्वेन सस्युपदेशादेरनितचमत्कारि-त्वमुक्तम् । सहृदयहृदये चमत्कारजनकार्यं एव प्रथमं भासत इति विप्रलम्भरितरेव तत्राऽअक्षेपगतमान्द्यकारणत्वेन प्रथमं विषयीभवतीत्यतः प्रथमचित्तचुम्बिनीमिति विशेषणं प्रदत्तं प्रकृते विप्रलम्भरतेः । परा या निर्वृतिरानन्दः तस्य या चवंणाः बास्वादस्तद्गोचरतां तद्विषयतामित्ययः । 'तल्पगताऽपि' इत्यत्रोक्तं न्यायः 'निश्लेष-

कर दिया। यह व्यक्तभार्य यद्यपि वाच्य किपिनिष्ठ क्रोध का गुणीभूत अवश्य है, क्योंकि वाच्य क्रोध की इसके विना उपपत्ति न होने से यही उसका उपपादक (अत एव अप्रधान) है तथापि चमत्कारजनकता तो इसमे उसी प्रकार विद्यमान है जैसे दुर्भाग्यवश दासी का स्थान प्राप्त करने वाली रानी में सौन्दर्य अक्षुण्ण वना हीं रहता है। अतः इस पद्य में व्यक्तभ्य के वाच्यसिद्धभक्तभूत होने पर भी चमत्कारा- विद्ययजनक होने से इसमें उत्तमकाव्यत्व उपपन्न है।

तो फिर 'तल्पगताऽपि च सुतनुः' इस पूर्वोवाहृतपद्य में भी प्रिय के करकमल को हैंटाने में जो प्रियतमाकी मन्दता कही गई है वह भी नवोढ़ा के स्वभाव से विरुद्ध होने से स्वतः अनुपपन्न है; ऐसो स्थिति में उक्त व्यङ्गधार्थ—संलक्ष्यक्रम रित के भी वाच्य मन्दता का उपपादक होने उसे कैसे उत्तमोत्तम काव्य (अर्थात् वहाँ भी व्यङ्गध के वाच्यसिद्ध्यङ्ग होने से उत्तम काव्य क्यों नहीं ) कहा गया है? यहाँ वाच्य मन्दता तो प्रकरण से अविरुद्ध जो सिखयों के उपदेश आदि हैं (कि प्रियतम के साथ कठोर व्यवहार कभी नहीं करना चाहिए) उनसे भी उपपन्न है हीं। अतः वाच्यार्थकोध के पश्चात् सहृदयों को शीध हीं अतीत होने वाला व्यङ्गधभूत विप्रलम्भभ्यंगार वाच्यार्थ का उपपादक न होने से मुणीभूत नहीं है। किन्त वितश्चय चमत्कार का जनक तो यह है हीं, क्योंकि यहीं सहृदयों को वाच्यार्थकोध के वाद सट से प्रतीत होता और इसकी प्रतीति के विना

वाच्यानि व्यङ्ग्यातिरिक्तेनार्थेनापाततो निष्पन्नशरीराणि व्यञ्जकानीति न तत्रापि गुणीभावः शङ्कनीयः। अनयोर्भेदयोरनपह्नवनीयचमःकारयोरपि

च्युतचन्दनम्' इत्यत्रापि योजयति—इत्थमेवेत्यादिना । व्यङ्गघातिरिक्तार्थेन = परवेदनानिभज्ञतारूपेणार्थेन । आपातत इति व्यङ्गघातिरिक्तार्थंस्याधमत्वोपपादकत्वं वक्तृतात्पर्याऽविषयीभूतिमित्याशयेनोक्तम् । उत्तमोत्तमोत्तमयोर्व्यङ्गघस्य चमत्काराति—शयवत्त्वेऽपि को भेद इत्याह—अनयोरित्यादिना ।

अत्रेदं चिन्त्यम् — वक्तृतात्पर्यविषयीभृतस्यैव व्यङ्गचस्य प्राधान्याऽप्राधान्यनिरू पणं प्रकृतोपयोगि न वेति । तत्रान्त्यः पक्षो न शोभते, एवं हि सति 'निश्शेषच्युतचन्द-नम्' इत्यादाविप दूतीसंभोगस्वरूपस्य व्यङ्गचस्य विप्रलम्भशृंगारात्मकव्यङ्गचान्त-राङ्गत्वेनाऽप्राधान्यादुत्तमोत्तमत्वव्याघातः । अतो वक्तृतात्पर्यविषयीभूतव्यङ्ग्यस्यैव ययाययं प्राधान्याऽप्राधान्यनिरूपणं करणीयम् । तात्पर्यनिर्णयश्च प्रकरणादिनाः प्रसिद्ध एव । अतश्च गतोऽस्तमकं इत्यादेरपि व्यङ्गधः स एवार्थो यो वक्तृबोद्ध-व्यानुरूपः । अन्ये त्वर्था वोद्धव्यान्तरबोधविषयास्तद्व्यञ्जकवाक्यसाम्यप्रयुक्तप्रकृत-वाक्याऽभेदभ्रमेण । कारणस्य भ्रान्तत्वेऽपि फलस्य भ्रान्तत्वं न नियतम् । यद्वाऽर्यान्तर-बोधोऽनुमानेनैव सुकरः । तदेवं वक्ततात्पर्यविषयीभतस्यैव व्यङ्ग्यस्य काव्यार्थ-पर्यालोचनायां परिग्रहे सिद्धे यथा 'निश्शेषच्युतचन्दनम्' इत्यादौ दूतीसम्भोगस्यै-वान्ततोऽघमत्वहेतुत्वं व्यववस्थितं तथैव 'राघवविरहः द्रियादिपद्येऽपि जानकी-कुशलावेदनस्यैवान्ततो वक्तृतात्पर्यविषयतया वाच्यकोपहेतुत्वम्। ततश्च यद्यपि जानकी-कुशलावेदनिमव दूतीसम्भोगादेरप्यधमत्वहेतुत्वेनाधमत्वोपपादकत्वमेव न तु तदुपपाद्य-त्वमिति तत्रापि पूर्वोक्तोपपादकत्वाऽसमानाधिकरणोपपाद्यत्वं प्राधान्यं न सम्भवति तथाऽपि 'बान्धवजनस्याज्ञातपीडागमे' इत्यनेनापाततः प्रतीयमानेन प्रकरणाद्यविरुद्धेन विरहवेदनानभिज्ञत्वरूपेणार्थान्तरेणाधमत्वप्रतीत्या वाक्यार्थविश्रान्तेः पश्चाद् वक्त्रादि-वैशिष्ट्येन प्रतीतस्य दूतीसम्भोगस्याधमत्वज्ञाप्यत्वादुपपाद्यत्वमक्षतम् । एवमेव 'तल्पगताऽपि च सुतनुः' इत्यत्रापि योज्यम् । 'राघविवरहज्वाला' इत्यादी तु कोपस्य यद्यपि विलम्बातिशयादिनाप्युपपत्तिः सम्भवति तथापि तस्य प्रकरणादि-विरुद्धत्वेन न कोपोपपादकत्वं येन जानकीकुशलावेदनस्य दूतीसम्भोगादिवदूपपाद्यत्वं

परमानन्द का अनुभव भी हो नहीं सकता। अतः इसे उत्तमोत्तम काव्य माना गया है, उत्तम काव्य नहीं। इसी प्रकार 'निश्लेषच्युतचन्दनम्' आदि पद्य में भी नायक का अधमत्व और स्तनतट का पूरी तरह चन्दनरहित हो जाना आदि वाच्यायं के प्रकरणाद्यविषद वियोगवेदनानभिज्ञता और गीले वस्त्र से पोंछने आदि से हीं उपपन्त हो जाने से वहाँ भी अधमत्वादि दूतीसम्भोगादि के व्यञ्जक हीं हैं, न कि उनके उपपादक। अतः उक्त पद्य में भी व्यङ्गय को वाच्यसिद्धि का अङ्ग-गुणीभूत

प्राधान्याऽप्राधान्याभ्यामस्ति कश्चित्सहृदयवेद्यो विशेषः । यत्तु चित्रमीमांसाकृतोक्तम्—

"प्रहरविरतो मध्ये वाऽह्मस्ततोऽपि परेण वा किमुत सकले याते वाऽह्मि प्रिय त्विमहैष्यसि । इति दिनशतप्राप्यं देशं प्रियस्य यियासतो हरति गमनं बालाऽऽलापैः सवाष्पगलज्जलैः ॥ इति ॥

स्यात्, अपि तु प्रकरणाऽविरुद्धेन जानकीकुशलावेदनेनैय वाच्यकोपोपपत्तौ सत्यां वाक्यार्थविश्रान्तिरित् न तस्य कोपोपपाद्यतेनि न प्राधान्यमपीति नात्र ध्वनित्वम्, अपि तु वाच्यसिद्ध्यङ्गत्वमेव । । तथा च यत्र काञ्ये वाच्यस्य प्रकरणाद्य-विरुद्धेन व्यङ्गचातिरिक्त्नेनार्थेनापप्त्या वाक्यार्थंविश्रान्तिरनन्तरं च वक्त्रादि-वैशिष्ट्यादर्थान्तरव्यक्तिस्स घ्वनेविषयः, यत्र पुनर्वाच्यस्य प्रकरणाद्यविरुद्धव्यङ्गचाति-रिक्तार्थंनिमित्तोपपाद्यत्वाऽभावस्स सति व्यङ्गचस्य चमत्कारित्वे द्वितीयस्योत्तमकाव्य-लक्षणस्य विषय इति सारम् । तदिदमुक्तम् अस्ति किश्चत् सहृदयवेद्यो विशेष इति ।

प्रहरिवरतावित्यादि । अतिदूरं जिगिमिषु प्रियं दिनमात्रमि तिद्वयोग-सहनाऽसमर्था प्रियतमा कथयित—हे प्रिय ! 'अह्नो दिवसस्य प्रहरमात्रापगमे सित (प्रहरानन्तरमेव), मध्ये = द्वितीयप्रहरे, ततोऽपि परेण = तृतीये प्रहरे वा, किमुत सकलेऽह्नि याते = व्यतीते वा त्वम् इह = मत्सकाशमेष्यसि ?' इति इत्येवंविधै: सबाष्पगलज्जलैरालापैर्वाला दिनशतप्राप्यमसंख्यदिनप्राप्यमितदूरदेशं यियासतो गन्तु-मिच्छतः प्रियतमस्य गमनं हरति = निवारयित—इति पद्यार्थः।

नहीं माना जा सकता। अत एव यह भी उत्तमोत्तम काव्य है। उत्तमोत्तम और उत्तम भेदों में व्यङ्ग्यार्थ के वाच्यार्थ की अपेक्षा अतिशयचमत्कारजनक होने से साम्य होने पर भी दोनों में यही अन्तर है कि प्रथम में व्यङ्गचार्थ प्रधान होता जब कि द्वितीय में अप्रधान। यह सूक्ष्म अन्तर केवल सहृदय समझ सकते हैं, जनसामान्य नहीं।

चित्रमीमांसाकार ने गुणीभूतव्यङ्गय का यह उदाहरण दिया है-

"किसी नवोढ़ा नायिका का प्रियतम इतना दूर जाना चाहता है कि वहाँ पहुचने में हीं महीनों लग जायेंगे। उस समय शीघ्रभावी दीर्घ विरह को सहने में असमयं उस झरझराती आंखों वाली नवोढ़ा ने रुघे गले से अपने प्रियतम से 'क्या तुम एक पहर बीतते हीं मेरे पास लौट आओंगे या दूसरे पहर या तीसरे पहर में या उसके बीत जाने के बाद हीं, शाम में ? ये हृदयस्पर्शी प्रश्न पूछ कर उसकी यात्रा स्थगित कर दी॥"

अत्र सकलमहः परमावधिस्ततः परं प्राणान्धारियतुं न शक्नोमीति व्यङ्गयं प्रियगमनिवारणरूपवाच्यसिद्धयङ्गमतो गुणीभूतव्यङ्ग्यम्' इति तन्न । सवाष्पगलज्जलानां प्रहरविरतावित्याद्यालापानामेव प्रियगमनिवारणरूपवाच्यसिद्धयङ्गतया व्यङ्गयस्य गुणीभावाभावात् । आलापैरिति तृतीय्या प्रकृत्यर्थस्य हरणिक्रयाकरणतायाः स्फुटं प्रतिपत्तेः । न च व्यङ्ग्यस्यापि वाच्यसिद्धयङ्गताऽत्र संभवतीति तथोक्तमिति वाच्यम्, निश्शेषच्युत्तः चन्दनिमत्यादाविवाधमत्वरूपवाच्यसिद्धयङ्गताया दूतीसंभोगादौ संभवादगुणीभावापत्तेः । अस्तु वा ततः परं प्राणान्धारियतुं न शक्नोमीति

अत्र वाच्यैरालापैरेव वाच्यान्तरस्य प्रियगमनिवारणस्योपपत्तौ वाक्यायं-विश्वान्तेः पश्चात् प्रतीयमानं 'सकलमहः परमावधिस्ततः परं प्राणान् धारियतुं न शक्नोमि' इति व्यङ्गयं न वाच्यसिद्धयङ्गमिति न तदादाय गुणीभूतव्यङ्गयत्वोपपादन-मुचितं दीक्षितस्येत्याशयेन निरस्यति तन्मतम्—तन्नेत्यादिना । प्रकृत्ययंस्य = आलापात्मकस्य । व्यङ्गयस्याऽपीत्यत्रापिना आलापानामिष संप्रहः । यथा आलापा गमनिवारणसमर्थास्तथैव व्यङ्गयमिष तत्समर्थमिति भावः । ननु प्रकृतानामालापानां प्रेमाऽतिश्यप्रकाशनमेव फलम्, तथा च कथं गमनिवारणहेतुत्विमत्यतः प्रकारान्त-रेण तन्मतं खण्डयति—अस्तु वेत्यादिना । तथा च व्यङ्गयभेदेन यद्यपि 'प्रहर-

यहाँ 'दिन भर तो मैं तुम्हारे विना जीवित रह सकती, पर उसके बाद नहीं'
यही व्यङ्ग्य अर्थ है। यह यात्रानिवारणस्वरूप वाच्यार्थ का उपपादक होने से
उसका अङ्ग —अप्रधान है। अतः यह 'गुणीभूतव्यङ्गय' है। यही अप्पय्य दीक्षित का
मन्तव्य है। किन्तु यह उचित नहीं है, क्योंकि यात्रानिवारणस्वरूप वाच्यार्थ का उपपादक तो 'क्या तुम एक पहर बीतते हीं मेरे पास छौट आओगे' इत्यादि वाच्यार्थ
हीं हैं। अतः यहाँ व्यङ्गचार्थ वाच्यार्थोंपपादक न होने से गुणीभूत नहीं। 'आलापैः'
इस पद में करणार्थक तृतीया विभक्ति से हीं यह स्पष्ट हो जाता कि आलाप यहाँ
निवारण का करण है। उक्त व्यङ्गच के भी यात्रानिवारणात्मक वाच्यार्थ का उपपादक हो सकने से उसे वाच्यसिद्धचङ्ग मान कर 'गुणीभूत' कहना भी उचित नहीं
हैं, क्योंकि तब तो उन्होंने जो 'निश्लेषच्युतचन्दनम्' आदि पद्य को व्वनिकाव्य कहा
है वह भी सम्भव न हो सकेगा। कारण यह है कि वहाँ भी द्रतीसंभोगादि
वाच्यार्थ अद्यमत्वादि के एक उपपादक हैं, अतः उन्हें भी गुणीभूत कहना होगा।
यदि उक्त प्रश्नों को नायक के प्रति नायिका के प्रगाढ़ प्रेम का प्रतिपादक मान
लिया जाय तो उपरुँक्त व्यङ्ग्य वाच्यसिद्धचङ्ग हो सकता है परन्तु उक्त पद्य को
तो गुणीभूतव्यङ्गच काव्य कहना उस परिस्थिति में भी सम्भव नहीं है, क्योंकि

व्यङ्ग्यस्य वाच्यसिद्धधङ्गतया गुणीभावस्तथापि नायकादेविभावस्य बाष्पा-देरनुभावस्य चित्तावेगादेश्च संचारिणः संयोगादिभव्यज्यमानेन विप्रल-म्भेन ध्वनित्वं को निवारयेत्।।

## यत्र व्यङ्गचनमत्काराऽसमानाधिकरणो वाच्यचमत्कारस्तत्तृतीयम्।।

विरतो' इत्यादेरुभयं गुणीभूतव्यङ्गघत्वं व्वनित्वं च तथापि वक्तृतात्पर्यविषयीभूत-पार्यन्तिकव्यङ्गघप्राधान्याऽप्राधान्यनिमित्तक एव व्वनित्वोत्तमत्वादिव्यवहार इति व्वनित्वमेवास्योचितमिति पण्डितराजाकृतम् ।

> प्रकारोऽयं गुणीभूतव्यङ्गघोऽपि ध्वनिरूपताम् । धत्ते रसादितात्पर्यपर्यालोचनया पुनः ॥

इति स्वीकुर्वन्तः प्राश्वस्तु यथासम्भवं पार्यन्तिकमान्तरालिकं च व्यङ्गधमादाय ध्वित्तित्वादिव्यवहारं मन्यन्ताम्। किन्तु सम्पूर्णवाक्यायंपर्यालोचनायां पार्यन्तिकव्यङ्गधमादाये ध्वित्वादिव्यवहारौचित्यमभिप्रयन्ति गङ्गाधरकृतः । 'ग्रामत्रणम्' इत्यादौ च पार्यन्तिकव्यङ्गधं विप्रलम्भात्मकमादाय ध्विनत्वं भवत्येव। ध्वन्यालोकस्य तृतीये 'पत्युः शिरष्चन्द्रकलामनेन' इत्यादौ ध्विनत्वं समुदाहरता वृत्तिकृता स्पष्टीकृतोऽयमथंः। यदि च 'ग्रामत्रणम्' इत्यादौ ग्रणीभूतव्यङ्गधतैव स्वीकर्त्तव्या तिहं विप्रलम्भाभासस्याऽविविद्यात्वयेव कल्प्यम् येन स्वयंकृतसङ्कताऽपि सा न तत्र गतेत्यस्यैव पार्यन्तिकत्वमुपपद्येत । मर्मप्रकाशोक्तिस्तूद्योतोक्तिविष्ठद्धेत्युपेक्ष्यैवेत्यलम् ॥

यत्रेत्यादि । यत्र = काव्ये । असमानाधिकरण इति । वाच्यचमत्कारापेक्षयौ-त्कृष्टव्यङ्गघचमत्कारो हि सहृदयहृदये प्रायेण भासत इत्युत्कृष्टव्यङ्गघचमत्कार-

यहाँ विप्रलम्भग्रङ्गारष्ट्विन अनिवायं है। जब विभाव नायिकादि, अनुभाव बाष्प आदि इसमें निर्दिष्ट हैं और चित्तावेगादि सन्धारिभाव भी व्यङ्ग्य हैं हीं तब इनके संसर्गे से अभिव्यष्यमान विप्रलम्भग्र्गारष्ट्विन का निवारण कौन कर सकता ? अतः इस पद्य को 'गुणीभूतव्यङ्ग्य' का उदाहरण नहीं माना जा सकता।

जिस काव्य में व्यङ्गधार्य के चमत्कार के अधिकरण में वाच्यार्थ का स्वमत्कार न हो उसे तृतोय, अर्थात् मध्यम काव्य कहते।।

वाच्यार्थं को व्यङ्ग्यचमत्कार का असमानाधिकरण कहुने का तात्पर्य यह है— वाच्यार्थं की अपेक्षा अतिशयचमत्कारजनक व्यङ्गधार्थं हीं सह्दयों की आत्मा में स्थान प्राप्त करता है, अस्यचमत्कारजनक अथवा चमत्काराजनक व्यङ्गधार्यं नहीं। यथा यमुनावर्णने—'तनयमैनाकगवेषणलम्बीकृतजलधिजठरप्रविष्ट-हिमगिरिभुजायमानाया भगवत्या भागीरथ्याः सखी' इति । अत्रोत्प्रेक्षा

स्यापकृष्टवाच्यचमत्कारस्य च सामानाधिकरण्यं प्रसिद्धम् । तथा च यदि व्यङ्गच-चमत्कारो वाच्यचमत्कारापेक्षयोत्कृष्टो न प्रकाशते तर्हि व्यङ्गचचमत्कारो वाच्य-चमत्कारसमानाधिकरणो न भवति । एषा च स्थितिर्वाच्यचमत्कारस्य व्यङ्गच-चमत्कारसमकक्ष्यत्वे तदपेक्षोत्कर्षवत्त्वे चेति बोध्यम् । यद्वा 'व्यङ्गचचमत्काराप-मानाधिकरणः' इत्येव पाठः । तत्रापमानमधिकरोतीति कर्त्तरि त्युट्, करणे वा । तथा च यत्र काव्ये वाच्यचमत्कारो व्यङ्गचचमत्कारमपमानयित तन्मध्यमम् । अपमानश्च वाच्यचमत्कारकृतस्तस्य व्यङ्गचचमत्कारापेक्षयोत्कर्षेण तत्तुत्यकक्ष्यत्वेन चेति पूर्ववदेव व्यवस्था । अत्र वाच्यचमत्कृतेविशेष्यतयोपन्यासेऽपि तत्प्राधान्ये नाग्रहः । अत एव समप्राधान्ये मध्यमत्वं वक्ष्यति स्वयमेव । अत एवात्र तस्याः प्राधान्यं साक्षादन्यया वा नोक्तम् ।

तनयमैनाकेत्यादि । मैनाको हिमालयस्य तनयः क्रुद्धेन्द्रकर्तृं कपक्ष-च्छेदनिभया जलींध प्रविष्ट इति पुराणम् । हिमालयात्प्रभूता गङ्गाऽपि जलींध प्रविष्टैव । तत्रोत्प्रेक्ष्यते—तनयेत्यादिना । तनयो मैनाकस्तस्य गवेषणाय लम्बीकृता जलिंधजठरप्रविष्टा या हिमगिरिभुजा तामिव आचरन्त्या भागीरप्याः सखीत्ययः । पुँ हिलङ्कोन भुजशब्देन विग्रहस्तु न युक्त एव । उत्प्रेक्षा = स्वरूपोत्प्रेका.

अतः अतिशयचमत्कारजनक वाच्यायं के साथ उक्तविध व्यङ्गयायं का किसी एक अधिकरण में रहना सम्भव नहीं। इश विषय को इस रूप में भी कहा जा सकता है कि उपयुंक्त वाच्यायं और व्यङ्ग्यायं विषयता सम्बन्ध से सहृदयों के एक ज्ञान में आश्रित हो नहीं सकते। इससे स्पष्ट है कि मध्यम काव्य में व्यङ्ग्यायं वाच्यायं से अधिक चमत्कार का जनक नहीं होता, वह या तो समानस्तर के चमत्कार को उत्पन्न कर सकता है या हीन स्तर के चमत्कार को। उक्त रीति से सामाना-धिकरण्य तो अल्पचमत्कारजनक अथवा चमत्काराजनक वाच्यायं एवम् अतिशय-चमत्कारजनक व्यङ्गयायं का हीं हो सकता। लक्षणवाक्य में वाच्यायं का विशेष्य रूप में निर्देश कर ग्रन्थकार ने यह स्पष्ट कर दिया है कि मध्यम काव्य में वाच्यायं हीं चमत्कारजनक होता, व्यङ्ग्यायं उससे अधिक चमत्कार का जनक कदापि नहीं होता।

इसका उदाहरण मेरे यमुनावर्णन-नामक काव्य का यह वाक्य है—''यमुना उत्त भगवती भागीरथी की ससी है जो मानो, हिमालय की वह भुजा है जो उसके (हिमालय के) पुत्र मैनाक को दूँदने के लिए फैलाई वई और समुद्र के उदर में वाच्यैव चमत्कृतिहेतुः । श्वैत्यपातालतलचॄम्बित्वादीनां चमत्कारोः लेशतया सम्नप्युत्प्रेक्षाचमत्कृतिजठरिनलीनो नागरिकेतरनायिकाकित्यतं काश्मीरद्भवाङ्गरागिनगीणीं निजाङ्गगौरिमेव प्रतीयते । न तादृशोस्ति कोऽपि वाच्यार्थो यो मनागनामृष्टप्रतीयमान एव स्वतो रमणीयतामाद्यातुं प्रभवति । अनयोरेव द्वितीयतृतीयभेदयोर्जागरूकाजागरूकगुणीभूत-व्यङ्गययोः प्रविष्टं निखलमलङ्कारप्रधानं काव्यम् ॥

भागीरथीस्वरूपद्रव्ये भुजात्वजात्यविच्छन्नस्य तादात्म्येनोत्प्रेक्षां । वाच्यैवेति । 'उपमान्नादाचारे' इति पाणिनिसूत्रविहितस्य क्यङ उत्प्रेक्षावाचकत्वात् । अत्र विशेष उत्प्रेक्षा-निरूपणावसरे वक्यते । ग्रन्थकृतार्शप विस्तरेण तत्रैतद्विषये विवेचितम् । चुम्बित्वा-दीनामिति । व्यङ्गधानामितिशेषः । नागरिकेतरेति । ग्राम्येत्यथः । एतेन प्रसाधनार्श्नभुण्यंतत्प्रयुक्तं चाधिकलेपनं सूच्यते । काश्मीरद्रवः = केसररसः । वाच्यस्य व्यङ्गध-संस्पर्शणैव रमणीयत्वित्तित्याह् — न तादृश इत्यादि । अनयोरेवेत्यादि । द्विनीये काव्यप्रभेदेशप व्यङ्गधार्थो गुणीभूतः, तृतीयेशिप तथैवः परं द्वितीये तस्य वाच्यापेक्षया च मत्कारातिशयजनकत्वम्, तृतीये पुननं तथा । इदमेव च मत्कारातिशयजनकत्वं व्यङ्गधस्य प्रकृते जागरूकत्वम्, तदभावश्चाऽजागरूकत्वम् । द्वितीये जागरूकत्वं गुणीभूतस्य व्यङ्गधस्यति पर्यायोक्तिप्रभृत्यलङ्कारप्रधानस्य काव्यस्य समावेशोऽत्रैव, पर्यायोक्तयाद्यलङ्कारेषु व्यङ्गधस्य गुणीभूतत्वेशि वाच्यापेक्षयाऽतिशयचमत्कारजनक-त्वात् । दीपकाद्यलङ्कारेषु व्यङ्गधस्य गुणीभूतत्वेशि वाच्यापेक्षयाऽतिशयचमत्कारजनक-त्वात् । दीपकाद्यलङ्कारप्रधानस्य तु काव्यस्य तृतीये प्रकारेज्तर्भावः, तेष्वलङ्कारेषु गुणीभूतव्यङ्गधसत्त्वेषि च मत्कारातिशयजनकत्वाभावादिति ग्रन्थार्थः । अत्र

पैटी हुई है। "यहाँ 'मुजायमाना' पद में 'उपमानादाचारे' इस पाणिनि-सूत्र के अनुसार विहित 'नयङ्' प्रत्यय का वाच्य जो भागीरथी में हिमालय की भुजा की उत्ते का है वही चमत्कारजनक है। यद्यपि इस उत्तेक्षा से भागीरथी की दनेतता और उत्त्रेक्ष्यमाण भुजा के 'जलिंघजठरप्रविष्ट' इस विशेषण के माहात्म्य से उस (भागीरथी) का पाताल में प्रविष्ट होना आदि व्यङ्गय अवदय हैं तथापि इन व्यङ्गयों का थोड़ा सा चमत्कार उत्त्रेक्षा के चमत्कारातिशय में उसी तरह विलीन है जिस तरह प्रसाधन की कला से अनिभन्न ग्राम्य युवती की गौरिमा (=धवलता) उसके मुखमण्डल पर अत्यधिक मात्रा में लगाए गए केसररस की धवलता में विलीन हो जाती। अतः चमत्कार व्यङ्ग्यार्थ का निगृद् तो है, किन्तु इसका यह अर्थ नहीं कि व्यङ्ग्याय का सर्वथा अभाव है, क्योंकि विना उसके सम्पर्क के कोई भी वाच्यार्थ स्वतः चमत्कारजनक हो नहीं सकता। मुख्य रूप में पर्यायोक्ति, समासोक्ति आदि अरुक्कारों से युक्त काच्य का दितीय काव्य-प्रभेद (उत्तम) में और दीपकादि

यत्राथं चनत्कृत्युपस्कृता शब्दचमत्कृतिः प्रघानं तद्यमं चतुर्थम् ।। यथा---

मित्रात्रिपुत्रनेत्राय त्रयीशात्रवशत्रवे । गोत्रारिगोत्रजत्राय गोत्रात्रे ते नमो नमः ।। इति । अत्रार्थंचमत्कृतिः शब्दचमत्कृतौ लीना । यद्यपि यत्रार्थंचमत्कृतिसामान्य-

चालङ्कारशब्देनार्थालङ्कार एव गृह्यते, शब्दालङ्कारप्रधानस्य काव्यस्य सत्यामर्थ-च मत्कृतौ च तुर्थे समावेशस्य वक्ष्यमाणत्वात् ॥

यत्रेत्यादि । यस्मिन् काव्ये वाच्यार्थं जन्यचमत्कारपोषिता शब्दजन्यचमत्कृतिः प्रधानं तदधमं चतुर्थं काव्यमित्यक्षरार्थः । वाच्यादेश्च मत्कारजनकत्वं वाच्यार्यादि-

ज्ञानस्य तथात्वादुक्तम् ।

मित्रेत्यादि । मित्रः सूर्यः, अत्रिपुत्रवनन्द्रः, तौ नेत्रे यस्य तस्मै । त्रयी ऋग्यजुः-सामानि तद्विषयं शात्रवं शत्रृत्वं यस्य दैत्यादेस्तस्य शत्रवे शातियत्रे विनाशकाय । गोत्रस्य पर्वतस्य अरेरिन्द्रस्य गोत्रे जाता ये देवास्तेषां त्रो रक्षको यस्तस्मै, गोः पृथिव्या घेनोश्च त्रात्रे रक्षकाय तुभ्यं विष्णवे शिवाय वा नमो नम इति पद्यार्थः ।

लीना = अत्यन्तमस्फुटा । यद्यप्यत्रापि न व्यङ्गघरहितत्वम्, व्यङ्गघार्थेन मनागपि वाच्यार्थस्य स्पर्शामावे स्वरूपतस्तस्य चमत्काराऽजनकत्विमत्यनुपदमेव तृतीयकाव्य-लक्षणिनरूपणोपसंहारे स्वयमेवोक्तत्वात् तथापि भगवद्विषयभावादेव्यंङ्गघस्य वाच्य-चमत्कृतौ (तस्याश्च शब्दचमत्कृतौ ) निलीनत्वात् प्रतीतिविषयत्वाभाव इत्यतः सतोऽपि व्यङ्ग्घस्याऽनिर्देशो नानुपपन्न इत्यवध्यम् । चमत्कारमात्रजनकतारिहतायं-विधिष्टचमत्कारजनकशब्दघटितयमकवन्धादिवाक्यस्य काव्यपःचमभेदत्वेनाधमाऽध-मत्वेन लक्षणं कथं न कृतमित्यत्र युक्तिमाह — यद्यपीत्यादिना । तत्र तत्र काव्येषु = किगताजुंनीयादिषु । अर्थस्यापि चमत्कारजनकत्वे तच्चमत्कारस्य च शब्दचमत्कारो-

अलखूारों से युक्त काव्य का तृतीय काव्य-प्रमेद (मध्यम) में समावेश हो जाता है। अतः उनके समावेशार्थ किसी स्वतन्त्र काव्य-प्रभेद को मानने की आवश्यकता नहीं हैं।

जिस काव्य में अर्थचमत्कार से परिपोषित शब्दचमत्कार हीं प्रधान हो उसे चतुर्य, अर्थात् अधम, काव्य कहते ॥

जैसे—"मित्र (सूर्य) और अति-पुत्र (चन्द्र) जिनके नेत्र हैं, वेदत्रयी के साय शत्रुता रखने वाले दैत्यादि के जो विघातक हैं और पर्वंत के पंसों को काटने वाले इन्द्र के गोत्र में उत्पन्न, अर्थात् देवों, के जो रक्षक हैं उन पृथिवी के अथवा घेतु के पालक भगवान् विष्णु या शिव को मेरा शतशः प्रणाम हो ॥" शून्या शब्दचमत्कृतिस्तत्पश्चममधमाधममपि काव्यविधासु गणियतु-मुचितम्, यथैकाक्षरपद्यार्धावृत्तियमकपद्मबन्धादि । तथापि रमणीयार्थ-प्रतिपादकशब्दतारूपकाव्यसामान्यलक्षणानाक्रान्ततया वस्तुतः काव्यत्वा-भावेन महाकविभिः प्राचीनपरम्परामनुरुन्धानैस्तत्र तत्र काव्येषु

पस्कारकत्वेऽध्रमकाव्यत्वम्; शब्दचमत्कारस्यार्थं चमत्कारोपस्कारकत्वे तु मध्यम-काव्यत्वम्, व्यङ्ग्चार्थंसंस्पर्शमन्तरेण वाच्यार्थंस्य चमत्कारजनकत्वाभावातत्रापि हीनचमत्कारजनकव्यङ्ग्यार्थंसद्भावे तुल्यचमत्कारजनकव्यङ्ग्चार्यंसद्भावे वा वाच्यस्य व्यङ्ग्चचमत्काराऽसमानाधिकरणत्वाऽक्षतेरिति वक्ष्यत्यनुपदमेव । सम्प्रति तत्परिगणनाऽभावे हेतुमाह—तथापीत्यादिना । काव्यत्वं सामान्यं व्यापकं काव्य-विशेषत्वं च तद्व्याप्यम् । तथा चैकाक्षरादौ पद्येऽथंस्य रमणीयत्वाभावेन विशेषणाभाव-प्रयुक्तविशिष्टाभावात्मककाव्यत्वाभावाद् व्यापकनिवृत्तौ व्याप्यनिवृत्तिरिति न्यायेन तत्र काव्यत्वाभाववति काव्यविशेषत्वाभावः सिद्ध इति न पृथगणनामहंतीत्याशयः ।

सम्प्रति मम्मटाद्यभिमतं काव्यप्रकारत्रयमाक्षिपन्नाह् — केचिदित्यादि । निराकरणे हेतुमाह — तत्रेत्यादिना । अत्रोक्तेन दोषेण सह व्यङ्ग्यप्राधान्याऽप्राधान्य-सद्भावादुत्तमोत्तमोत्तमद्वयभेदास्वीकारोऽपि युक्तिविरुद्धत्वाद् दोषो बोध्यः । 'विनि-गंतम्' इत्यादिपद्यं काव्यप्रकाशेऽर्थचित्रस्योदाहरणम् । पूर्णं पद्यं यथा —

> विनिगंतं मानदमात्ममन्दिराद् भत्रत्युपश्चत्य यद्च्छयाऽपि यम् । ससम्भ्रमेन्द्रदुतपातितागंछा निमीलिताक्षीव भियाऽमरावती ॥ इति ॥

भत्तृं मेण्ठिवरिचिते ह्यग्रीवनधाऽभिधे नाटके ह्यग्रीववर्णनिवम् । यं ह्यग्री-वाभिधं दैत्यं मानदं शत्रूणां मानं द्यति खण्डयतीति मानदस्तमात्मग्रुहाद् यदृच्छया न त्वमरावतीविजिगीषयाऽपि विनिगंतं सन्तमुपश्चुत्य कर्णाकणिकया श्रुत्वा ससम्भ्रमेण सभयेनेन्द्रोण द्वृतं पातिता अगंला यस्यास्तादृशी अमरावती कपाटद्वयिधानेन निमी-लिताऽक्षीव भवति—इति पद्यार्थः। अत्रोत्प्रेक्षाया एव वाच्यायाः कविसंरम्भ-गोचरतया व्यङ्ग्योऽपि वीरादिलींनो वाच्यचमत्कारे इति भवत्येतदुदाहरणमर्थचित्रा-

इस पद्य में अर्थवमत्कार शब्दचमत्कार में विलीन है। इस लिए उपयुंक्त लक्षण के अनुसार यह अधम काव्य है। यद्यपि एकाक्षर पद्य, अर्घादित यमक से घटित पद्य और पद्मबन्ध आदि बाक्यों को भी, जहाँ अर्थ में कोई भी चमत्कार है हीं नहीं अपितु केवल शब्द में हीं चमत्कार है, स्वतन्त्र काव्यप्रकार के रूप मे परिगणित करना आपातत: उचित प्रतीत होता तथापि वास्तविक रूप में विचार करने पर यह स्पष्ट है कि रमणीय अर्थ के प्रतिपादक न होने से उन्हें जब काव्य कहना हीं सम्भव नहीं तो फिर काव्य-विशेष कैसे कहा जा सकता? इस निबद्धमपि नास्माभिगंणितम्, वस्तुस्थितेरेवानुरोध्यत्वात्।

केचिदिमानिप चतुरो भेदानगणयन्त उत्तममध्यमाधमभावेन त्रिविधमेव काव्यमाचक्षते । तत्रार्थंचित्र-शब्दचित्रयोरिवशेषेणाधमत्वमयुक्तं वक्तुम्, तारतम्यस्य स्फुटमुपलब्धेः । को ह्योवं सहृदयः सन् 'विनिर्गतं मानदमात्म-मन्दिरात्', 'स च्छित्रमूलः क्षतजेन रेणुः' इत्यादिभिः काव्यैः 'स्वच्छन्दोच्छलद्' इत्यादीनां पामरश्लाघ्यानामविशेषं ब्रूयात् ? सत्यिप तारतम्ये यद्येक-

ऽभिधस्याऽधमकाव्यस्येति तदाशयः । परमत्र हयग्रीवप्रभावातिशयलक्षणस्य व्यङ्ग्यस्य जागरूकतया तस्य च प्राधान्ये ध्वनित्वमप्राधान्ये च परमते गुणीभूतव्यङ्ग्यत्वमेवो-चितमिति प्रदीपकृदादिभिनिणीतत्वान्नैतदुदाहरणमुपपन्नमर्यचित्रस्येत्यत्राऽपरितुष्यन् चित्रमीमांसास्थमर्थंचित्रोदाहरणमाह—'स च्छिन्नमूलः' इति । रघुवंशेऽजसमर-वर्णनिमदम् । पूर्णं पद्यमिदम्—

स च्छित्रमूलः क्षतजेन रेणुस्तस्योपरिष्टात् पवनाऽवधूतः । अङ्गारशेषस्य हुताशनस्य पूर्वोत्थितो धूम इवाऽवभासे ॥ इति ॥

इन्दुमतीमुद्धहन्तमजं यदा तित्पत्रपहृतवैभवत्वात्तेन स्वयम्वरेऽपमानितत्वाच्च राजन्यगणः पथि रुरोधाऽथच तयोस्तुमुलं युद्धं प्रवृत्तं तत्रोत्थितः सान्द्रो रेणुः युद्धक्षत-जेन रक्तेनाधस्ताद्धञ्जितः सन् भूमिलग्न उपरिष्टाच्च पवनावधूतः सन् नभसि प्रमृत-स्तदा तस्य रेणोर्नभःप्रमृत ऊर्ध्वभागः अङ्गारशेषस्य निर्धृतोत्मुकावशेषस्य हुताशनस्य अग्नेः पूर्वोत्थितो धूम इवाऽवभास इत्यर्थः । अत एव 'धूम' इति कालिदासस्योपनाम प्रसिद्धमिति दिनकरादयः । अत्र रेणौ धूमसम्भावनयेवशब्दवाच्योत्प्रेक्षैव युद्धगतभयानकादिव्यङ्ग्यापेक्षयाऽतिशयेन चमत्कारं जनयतीति हेतोरिदं वाच्य-चित्रमर्थंचित्रापरपर्यायं परमतेऽधमं स्वमते मध्यमं काव्यमिति भावः । स्वच्छन्दो-च्छलदिति । एतच्च पद्यं यथा—

लिए वस्तुस्थिति का अनुसरण करते हुए हमने उन्हें स्वतन्त्र काव्यविधा के रूप में परिगणित नहीं किया है यद्यपि इतना तो सत्य है कि प्राचीनपरम्परा के अनुरोधी कुछ महाकवियों ने अपनी रचनाओं में इनका समावेश अवश्य किया है।

काव्यप्रकाशकार आदि कुछ आलक्क्कारिक काव्य के उपयुंक्त चार प्रकार न मानकर तीन हीं प्रकार मानते—उत्तम (ब्विन ), मध्यम (गुणीभूतव्यक्क्ष्य ) और अधम (शब्दचित्र और अर्थचित्र )। किन्तु अर्थचित्र एवं शब्दचित्र को समान रूप से एक स्तर का काव्य मानना असंगत है, क्योंकि दोनों में चमत्कार-जनकता की दृष्टि से अन्तर स्पष्ट है। क्या ऐसा भी कोई सहृदय मिल सकता जो 'विनिर्गतं मानदमात्ममन्दिरात्' (काव्यप्रकाश) तथा स च्छिन्नमूलः क्षतजेन रेखुः (चित्रमीमांसा) आदि अर्थचित्र काव्यों की 'स्वच्छन्दोच्छलदच्छ...' (काव्यप्रकाश) भेदत्वं कस्तिहि ध्विनगुणीभूतव्यङ्गधयोरीषदन्तरयोविभिन्नभेदत्वे दुराग्रहः? यत्र च शब्दार्थंचमत्कृत्योरैकाधिकरण्यं तत्र तयोर्गुणप्रधानभावं पर्या-

> स्वच्छन्दोच्छलदच्छकच्छकुहरच्छातेतराम्बुच्छटा-मूच्छन्मोहमहिषहपैविहितस्नानाऽऽह्निकाऽह्नाय वः । भिद्यादुद्यदुदारददुरदरी दीर्घादरिद्रद्रुम-

द्रोहोद्रेकमहोमिमेदुरमदा मन्दाकिनी मन्दताम् ॥ इति ॥ शब्दिचत्रस्योदाहरणिमदं काव्यप्रकाशे दत्तम् ॥ अत्र वृत्त्यनुप्रासो नाम शब्दा- लङ्कारः । शब्दिचत्रस्यं तु स्फुटमेदास्य । मन्दािकनीिविषयप्रीतेर्भंक्त्यपरपर्यायाया अत्र व्यङ्गचत्वेऽपि तस्या अस्फुटतरत्वेन कविविवक्षाऽविषयत्वेन वा न तामादायास्यः शब्दिचत्रत्वव्याघात इति तदाशयः । तद्कमानन्दवर्धनेन—

रसभावादिविषयविवक्षाविरहे सति । अलङ्कारनिबन्धो यः स चित्रविषयो मतः ॥ इति ॥

अत्रालङ्कारशब्दोऽर्थालङ्कारस्य शब्दालङ्कारस्य च वाचकः । तथा च रसादि-विवक्षाविरहे सत्यर्थालङ्कारयोजनेऽर्थं चित्रत्वं शब्दालङ्कारयोजने च शब्दचित्रत्वं तन्मत इति विशेषः । ईषदिति । स्वमताभित्रायेणैतदुपपद्यते, स्वमते हि ध्वनिगुणी-भूतब्यङ्गचयोब्यंङ्गचस्य चमत्कारातिशयाधायकत्वे समानेऽपि पूर्वस्मिन् प्राधान्यं तस्य परस्मिरचाऽप्राधान्यमित्येवाल्पीयान् भेदः । परमते पुनरन्त्ये चमत्कारातिशयजनकत्वं व्यङ्गचस्य नास्तीति महान् भेदोऽनयोरिति स्पष्टम् । तथा च कथं परमतानुसारे-णैतदुक्तं युक्तमिति चिन्त्यं सुधीभिः ।

ननु शब्दचित्रस्याऽकाव्यत्वेऽपि उभयचित्रस्य 'वराहः कल्याणं वितरतु स वः

बादि शब्दिचत्र के साथ समानता मानता हो? यदि स्पष्ट तारतम्य रहने पर भी दोनों को एक कोटि में रखा जाय तब ध्विन एवम् गुणीभूतव्यङ्ग्य को भिन्न-भिन्न कोटि में रखने का दुराग्रह क्यों? इन दोनों में भी तो इतना ही अन्तर है कि प्रथम में व्यङ्ग्याय प्रधान होता है जब कि द्वितीय में गौणे। अतः अर्थिचत्र एवं शब्दिचत्र को परस्पर-भिन्न कोटियों में रखना हीं उचित है। एवञ्च यदि किसी एक काव्य में अर्थचमत्कार भी हो और शब्दचमत्कार भी तो अर्थचमत्कार के प्रधान सिद्ध होने पर उसे मध्यमकाव्य और शब्दचमत्कार के प्रधान होने पर उसे अधम काव्य कहना चाहिए। यदि दोनों के गुणप्रधानभाव का निर्णय न हो सके तो उसे मध्यम काव्य हीं कहा जाना चाहिए, क्योंकि व्यङ्गचमत्काराऽसमानाधिकरण वाच्य~ चमत्कार माना जा सकता है।

लोच्य यथालक्षणं व्यवहर्तव्यम् । समप्राधान्ये तु मध्यमतैव । यथा—

> उल्लासः फुल्लपङ्को रहपटलपतन्मत्तपुष्पंधयानां निस्तारः शोकदावानलविकलहृदां कोकसीमन्तिनीनाम् । उत्पातस्तामसानामुपहतमहसां चक्षुषां पक्षपातः संघातः कोऽपि धाम्नामयमुदयगिरिप्रान्ततः प्रादुरासीत् ॥

अत्र वृत्त्यनुप्रासप्राचुर्यादोजोगुणप्रकाशकत्वाच्च शब्दस्य प्रसादगुण-

कक्ष्पविरमे' इत्यादेः काव्यत्वस्याऽनपलाप्यत्वात् पुनरिप चतुर्धाविभागोनुपपन्न एवेत्यत आह—यत्रेत्यादि । अयं च यत्र इत्यारभ्य मध्यमतैव इत्यन्तो ग्रन्थों व्यास्यात-पूर्वः ।

समप्राधान्योदाहरणमाह — उल्लास इति । फुल्लानां विकसितानां पङ्को हहाणां कमलानां पटले समूहे पततां मत्तानां पुष्पन्धयानां मधुकराणामुल्लास उल्लास-कारणम्, शोक एवान्तर्दाहकत्वाद्दावानलस्तेन विकलं हृद् यासां तासां कोकसीमन्ति-नीनां चक्रवाकवधूनां निस्तारो दुःखनिवारकः, अपहृतं लघीयस्तेजो यैस्तेषां तमःसमू-हानामुत्पातो विनाशकः, यद्वोपहतमहसामिति चक्षुषां विशेषणम्, तथा चोपहतं महो दृष्टिसामर्थ्यं येषां चक्षुषामन्धकारे तेषां पक्षपातः सहायकः प्रतिबन्धकीभूततमःपुञ्ज-विनाशकत्वात्, एतादृशो यः कोऽपि विलक्षणो धाम्नां संघातः सूर्यः सोऽयमुदयगिरि-प्रान्ततः प्रादुरासीत् । 'प्रादुरास्ते' इत्युचितम् ।।

अत्रैत्यादि । अयमथं: अत्र लकारपकारादेरसकृत्तिर्देशाद् वृत्त्यनुप्रासः, एक-वाक्यार्थस्य बहुभिवार्वाक्यैरभिधानाद्, विशेषणानां साऽभिप्रायत्वाद्वौजो गुणस्त-त्प्रकाशकदणीसत्त्वाद् यावदर्थंकपदघटितत्वाच्चं प्रसादगुणः । ततश्च वाक्यार्थं-बोधानन्तरमत्र रूपकं प्रतीयते, रत्नाकरादिमतेन कारणे कार्यारोपस्यापि रूपकत्वात् । ये पुनरूपमेय उपमानारोपमेव रूपकं मन्यन्ते तन्मतेऽत्रोल्लासादिकारणे

इसका उदाहरण यह है-

"विकसित कमक्न के पत्तों पर टूट पड़ने वाले उन्मत्त भौरों के लिए उल्लास (-कारक), वियोगस्वरूप दावानल से सन्तम हृदय वाली चक्रवाकियों के विरह्-शोक का विनाश (-कारक), अन्धकार के समूह के लिए उत्पात (-कारक = विनाश-कारक) और रात्रि में जिनकी ज्योति मन्द पड़ जाती उन आँखों के प्रति पक्षपात (करने वाला) यह कोई विलक्षण तेज:पुञ्ज (से सम्पन्न सूर्य) उदित हो रहा है ॥"

इस पद्य में वृत्त्यनुप्रास शब्दालङ्कार का प्रचुर प्रयोग है। साथ हीं शब्द-विन्यास ओजःपूर्ण एवं प्रसादगुणयुक्त है। अतः शब्दगत चमत्कार स्पष्ट है। इसके योगादनन्तरमेवाधिगतस्य रूपकस्य हेत्वलंकारस्य वा वाच्यस्य चमत्कृत्यो-स्तृत्यस्कन्धत्वात्सममेव प्राधान्यम् ॥

तत्र ध्वनेष्त्तमोत्तमस्यासंस्यभेदस्यापि सामान्यतः केऽपि भेदा निरू-प्यन्ते—द्विविधो ध्वनिः, अभिधामूलो लक्षणामूल्यच । तत्राद्यस्त्रिविधः— रसवस्त्वलंकारघ्वनिभेदात् । रसध्वनिरित्यलक्ष्यक्रमोपलक्षणाद्रसभावतदा-भासभावशान्तिभावोदयभावशबल्रत्वानां ग्रहणम् । द्वितीयश्च द्विविधः— अर्थान्तरसंक्रमितवाच्योऽत्यन्तितिरस्कृतवाच्यश्च । एवं पञ्चात्मके ध्वनौ परमरमणीयत्या रसध्वनेस्तदात्मा रसस्तावदिभिधीयते—

कार्यस्योत्लासादेरारोपात् तदभाव इति हेतुहेतुमतोरभेदाऽभिधानस्वरूपो हेत्व-लङ्कारोऽत्र । अयं चालङ्कारो पण्डितराजेनाऽव्याख्यातोऽप्यत एव तत्सम्मत इति प्रतीयते । पूर्वं 'गतोऽस्तमकंः' इत्यत्र हेत्वलङ्काराभावाभिमतत्वोक्तिस्तु तन्मात्र-विषयकः, तत्र सूर्यास्तस्य तत्तत्कार्यंज्ञापकत्वेऽपि कार्यंकारणयोरभेदेनाऽभिधाना-भावात् । ज्ञाप्यस्य चार्थस्य व्यञ्जनयैव प्रतीतिष्ठपपद्यते । अत एव तत्र हेत्वलङ्कारो दण्डिसम्मतोऽपि नाभिमतः पण्डितराजस्य, तादृशहेतूपादानस्य विच्छित्त्यनाधाय-कत्वात् । हेतुहेतुमदभेदाऽभिधानस्याप्यलङ्कारत्वं न सर्वमम्मतम्, आयुर्ण्तमित्यादौ तथाविधे चमत्काराभावात् । यत्र पुनस्तथाविधे चमत्कारस्तत्र काव्यलिङ्कोनापि निर्वाहसम्भवे व्यथं हेत्वलङ्कारकत्पनम् । अत एव भामहेनोक्तम्—

> हेतुदच सूक्ष्मो लेशोऽथ नाऽलङ्कारतया मतः । समुदायाऽभिधानस्य वक्रोक्त्यनभिधानतः ॥इति ॥

यद्वाऽत्र हेत्वलङ्कारोऽपि भट्टोद्भटाद्यनुरोधेनैवोक्त इति सुधियो विभावयन्तु । तथा चात्र वृत्त्यनुप्रासादिषटितशब्दचमत्कारस्य रूपकस्य हेत्वलङ्कारस्य वा वाच्य-भूतस्य चमत्कारस्य तुत्यकक्ष्यत्वादेकतरप्राधान्यनिर्णयाभावे सममेवोभयोः प्राधान्य-मिति युक्तं मध्यमकाव्यत्वमस्येति ॥

केऽपि = प्रमुखाः । अर्थान्तरसङ्क्रमित इत्यजहत्स्वार्थाऽपरपर्यायोपादान-लक्षणास्यलाभिप्रायेण । अत्यन्तित्रस्कृत इति जहत्स्वार्थाभिधानलक्षणलक्षणास्यला-भिप्रायेणोक्तम् । तदात्मा = तस्य रसध्वनेविषयः । अभिघीयत इति । रसानुभूति-

अतिरिक्त जो कार्य-कारण में अभेदारोप को भी रूपक मानते उनके अनुसार इसमें रूपकालक्कार और जो केवल उपमान और उपमेय के अभेदारोप को हीं रूपक मानते उनके मत में हेत्वलक्कार है। इस अर्थगय अलक्कार में चमत्कारजनकता है हीं। ये दोनों हीं चमत्कार समानकोटि के हैं, क्योंकि इनमें से किसी भी एक को उत्कृष्ट मानने का कोई स्पष्ट आधार नहीं है। अतः शब्दचमत्कार तथा अर्थ-चमत्कार दोनों की हीं प्रधानता समानरूप से है। अत एव यह मध्यम काव्य का

समु वितललितसंनिवेशचारणा काव्येन समिपतः सहदयहृदयं प्रविष्टेस्त-वोयसहृदयतासहकृतेन भावनाविशेषमहिम्ना विगलितदुष्पन्तरमणोत्वादिः

प्रक्रियाऽभिधानमेवात्र रसाभिधाः विवक्षितम्।

समुचितेत्यादि । समुचितो रसाभिव्यवत्यनुकूलोऽत एव लिलतो यः शब्दायंगुम्फनस्वरूपः सिन्नवेशस्तेन चारुणा काव्येन समिपता उपस्थापिताः । अयमाशयः-ये
शकुन्तलादयः पूर्वमालम्बनकारणादिपदव्यपदेश्या आसन् त एव सहृदयहृदयं
प्रापिताः सन्तः सहृदयानां या सहृदयता रत्यादिवासना प्रावतनी तया सहृकृतेन
चवणापरपर्यायभावनाविशेषस्य काव्यार्थविषयकपुनःपुनरनुसन्धानात्मकस्य महिम्नाऽलौकिकीक्रियन्तेऽत एव विभावानुभावव्यभिचारिभावव्यपदेशं लभन्ते, विभावनाद्यलौकिकश्यापारवत्त्वात् । एते चालौकिका मानसा विभायादयो मानसप्रत्यक्षवेद्याः,
साक्षिप्रत्यक्षवेद्या इति परमार्थः । तथा च वक्ष्यत्यग्रे । अस्याचालौकिक्यामवस्थायां
लोकसम्बन्धः सर्वथा परिहृतो भवतीति हेतोः ये शकुन्तलादयो दुष्यन्तरमणीत्वादिना
प्रतीयन्ते स्म त एव रमणीत्वादिना माधारणेन रूपेण प्रतीयमाना भवन्ति ।
अत एव च पुरुषविशेषसम्बन्धोऽपि परिहृतो भवति, रमणीमात्रस्य योग्यमात्रसाधारणत्वौचित्यात् । अत एव च पूर्वाजितायाः शकुन्तलादिविषयकरत्यादिवासनाया अपि शकुन्तलादिविषयकत्वाद्यंशो विगलितो भवति येन प्राक्तनरत्यादिवासनया सहास्या वासनाया भेदोऽपि तावत्कालं विगलितो भवति । प्रादुर्भावितेन =

उदाहरण है।।

उपयुक्त चतुर्विध काव्यों के बीच उत्तमोत्तम, अर्थात् ध्वनिकाव्य के अनन्त भेद हैं। इनमें कुछ प्रमुख भेदों का निरूपण किया जा रहा है—

हवित के दो भेद हैं — अभिधामूल ध्वित एवम् लक्षणामूल ध्वित । प्रथम के तीन उपभेद हैं — रसध्वित, वस्तुष्ठवित और अलङ्कारध्वित । इनमें रसध्वित सभी असंलक्ष्यक्रम ध्वितयों का उपलक्षण है । अतः इससे रस के साथ-साथ भाव, रसा-भास, भावशान्ति, भावोदय, भावसिन्ध और भावशवलता इन सबका ग्रहण करना चाहिए। लक्षणामूल ध्वित के भी दो उपभेद हैं — अर्थान्तरसंक्रमितवाच्य और अर्थन्तितरस्कृतवाच्य।

उपयुँक्त पाँच प्रकार की ध्वनियों में रसध्वनि सर्वाधिक रमणीय है। अतः सध्वनि के विषयभन रस का निरूपण किया जा रहा है—

रसध्वित के विषयभूत रस का निरूपण किया जा रहा है—
सर्वप्रथम रत्यादि के आलम्बन कारण शकुन्तला आदि, उद्दीपन कारण चिन्द्रका
आदि, इनके कार्य अश्रुपात आदि और चिन्ता आदि सहकारियों का रसोचित पदविन्यास के कारण लिलत काव्यादि द्वारा सहृदय अनुभव करते। तत्पश्चात् प्राक्तन
रत्यादिवासनास्वरूप सहृदयता से वे उन कारण-कार्यों का पुन: पुन: अनुसन्धान

मिरलौकिकविभावानुभावव्यभिचारिशब्दव्ययदेश्ये: शक्नुन्तलादिश्रिरालम्बन-कारणैः, चन्द्रिकादिभिरुद्दीपनकारणैः, अधुपातादिश्रिः कार्येः, चिन्तादिशिः

व्यापारितेन । अलीकिकेन व्यापारेण = व्यञ्जनास्येन व्यापारेण । अस्या अलीकिक-त्वन्तु आनन्दांशावरणनिवर्त्तकत्वस्यरूपालीकिककार्यकारित्वादलीकिकविभावादिचर्व-णोपात्तसामर्थ्यांच्च । अलौकिककाव्यनिष्ठत्वेनाऽलौकिकत्वं तु न युक्तम्, व्यञ्जनायाः काव्यतदितरसाधारणत्वात् । यद्वा विभावादिचर्वणया एकतो व्यञ्जनया वासना-हपाणां रत्यादीनामभिव्यक्तिरपरतश्चान्येन केनचनालीकिकव्यापारेण विभावना-दिव्यापारेण स्वजनितेनःनन्दांशावरणनिवृत्तिः । अथवा स्वसंवेदनात्मकेन रत्याखु-पहितानन्दांशसाक्षिप्रत्यक्षेण रसो व्यङ्गयः। अत्रैव व्यञ्जनोपयोगः । तत्कालम् = विभावादिचवंणासमकालम् । अत एव न सर्वदा रसास्वादप्रसङ्ग इति वक्ष्यति । प्रमातृ-त्वम् = अन्तः करणस्य अविद्याकार्यत्वाज्जडत्वादानन्दांशावरकत्वेन चैतन्यविशेषण-त्वम् । निजेत्यादि । निजस्वरूपानन्देन सह प्राग्विनिविष्टवासनारूपो रत्यादिरेव गोचरीक्रियमाणो रस इत्यन्वयः। अत एवास्वाद्यमान एव रसः। वस्तुतोऽयमास्वाऽ-दोपि नातिरिक्त आस्वाद्यमानादिति गौण एव रसस्यास्वाद इति व्यपदेशः। अत एव स्वसम्वेदनसिद्धो रसोऽप्रमेयः कथ्यते । एतदेव स्थायिनो रसस्य वैलक्षण्यम् यदा-स्वाद्यमानो रत्यादिलंभते रससंज्ञाम्, अनास्वाद्यमानस्तु स्थायिव्ययदेशम् । प्राग्ति-च सामाजिकनिष्ठानां वासनात्मकतया स्थितानां निविष्टवासनारूप इत्यनेन रत्यादीनामेवास्वाद्यमानानां रसत्वप्रतिपादनम् । अत एव सामाजिकानां रसास्वा-दोंऽञ्जसोपपद्यते । काव्यार्थानुसन्धानादिना तु जायमानया रत्यादिवासनया व्यञ्जनाः व्यापारोदबुद्धया तत्तादात्म्यापन्नसामाजिकनिष्ठरत्यादिवासनोद्घोध एवाभिन्नेतोऽत्र । यद्वा भावनाविशेषमहिम्ना विगलितत्वात् शकुन्तलादिविषयत्वादे रत्यादिवासने-दानीन्तन्यपि सामाजिकनिष्ठेव । अस्मिश्च पक्षे इदानीन्तनवासनायाः प्राक्तनरत्या-दिवासनोद्धोधकतथा सार्थकत्वं बोध्यम् ।

करते। इसी अनुसन्धान को 'भावना' या 'चवंणा' भी कहते। इस भावना के प्रभाव से पूर्वानुभूत आलम्बनकारण आदि अलौि क स्वरूप अर्थात् मानस तत्त्व का आकार ग्रहण कर लेते। इस अवस्था में इनके नाम भी लौकिक उक्त कारण आदि से विलक्षण हो जाते। अतः आलम्बन कारण को आलम्बन 'विभाव', उद्दीपन कारण को उद्दीपन 'विभाव', अश्रुपातादिस्वरूप कार्य को 'अनुभाव' और विन्ता आदि सहकारियों को 'व्यभिचारिभाव' कहा जाने लगता है। भावना असूत इस अवस्था में 'यह अमुक की श्रियतमा है, अमुक की नहीं या मेरी है या मेरी नहीं — इस प्रकार के व्यक्तिगत सम्बन्धों का बोध नहीं होता। अतः जो पहले दुष्यन्त की प्रियतमा के रूप में प्रतीत हो ते ही यी वही शकुन्तला मात्र प्रियतमा का बिनी के रूप में प्रतीत होने

सहकारिबिश्च संधूय प्रादुर्भावितेनालौिककेन व्यापारेण तत्कालिनवित-तानन्दांशावरणाज्ञानेनात एव प्रमुख्टपरिमितप्रमातृत्वादिनिजधर्मेण प्रमास्रा

अयमर्थः - प्राक्तनरत्यादिवासनावासितहृदया सहृदयाः यदा नाट्यावलोकनं काव्यवाठं काव्यश्रवणं वा कुर्वे ति तदा नाट्ये वेषभाषाद्यारोपितदुष्यन्तादिता-दात्म्यवतां नटानां श्रव्ये च शव्दोपात्तदुष्यन्तादीनां व्यापारमवगत्य ततो दुष्यन्तादि-निष्ठशकुतन्लादिविषयकरत्याद्यनुमिति कुर्वन्ति व्यञ्जनया वाऽनुभवन्ति रत्यादीन् यतश्चानन्तरं वासनारूपेण दुष्यन्तादिनिष्ठशकुन्तलादिविषयका रत्यादयस्तदन्तःकरणे सन्तिष्ठन्ते । अनन्तरं च यदा ते काव्यार्थान् पुनः पुनरनुसन्दधते (=काव्यार्थं-भावनां कुर्वन्ति) तदा पूर्ववासनासहकृतकाव्यार्थभावनामहिम्ना काव्यार्थानुभवकाले रत्याद्यालम्बनकारणादिरूपेण प्रतीयमानाः शकुन्तलादयो विभावनानुभावनव्यभि-चारणाख्यत्रितयालीकिकव्यापारनिमित्तकं क्रमेण विभावानुभावव्यभिचारिस्वरूपम-लौकिकं व्यपदेशं भजन्ते । एते चालौकिका विभावादयोऽन्तः करणधर्मभूता मानस-प्रत्यक्षवेद्याः साक्षिभास्या भवन्तीति वस्यते । भावनाविशेषलब्धस्वरूपत्वाद् विभा-बादीनामस्यामवस्थायां लोकसम्बन्धः सर्वथा परिहृतो भवतीति हेतोर्दुध्यन्तरमणीत्वा-दिना पूर्वं प्रतीता अपि शकुन्तलादयो रमणीत्वादिसाधारणरूपेणैव प्रतीयन्ते । अत एवैतत्साधारणीकरणमित्यप्युच्यते । यदा चैते विभावादयः सम्भूय सहृदयैश्चर्यन्ते त्तदाऽलीकिकत्वादेवैषां व्यञ्जनया वासनारूपेण स्थिताः शकुन्तलादिविषयकरत्यादयः केवलं विगलितव्यक्तिविशेषसम्बन्धेन रत्यादिरूपेगैवाभिव्यज्यन्ते = प्रतीतियोग्यतां प्राप्यन्ते येन प्राक्तनरत्यादिवासनेदानीन्तनरत्यादिवासनयोश्चाभेदावसायो भवति । अलौकिकविभावादिचर्वणापर्यन्तमेव लब्धसामर्थ्येन व्यञ्जनास्येनानेन व्यापारेण अलौकिकरसास्वादसहकारित्वादप्यलौकिकेतिव्यपदेश्येन वासनात्मकरत्याद्यविच्छन्न-चैतन्यस्यानन्दांशावरकमज्ञानं यावद्विभावादिचवंणाकालं निवर्त्यते । एतेन चिदंशावर-

लग जाती । इसी प्रकार जो चिन्द्रका आदि दुष्यन्त की रित के उद्दीपन के रूप में प्रतीत होते थे वे अब केवल रित के उद्दीपन के रूप में प्रतीत होते लग जाते। दुप्यन्त की शकुन्तलानामक स्वकीय कान्ता में अनुभूत रित भी अब केवल कान्ता-विषयक रित के रूप में सहृदय के अन्तःकरण में उपस्थित रहती जिससे प्राक्तन रत्यादिवासना और आधुनिक रत्यादिवासना में एकदेशस्थता के कारण कोई भेद नहीं रह जाता। इस प्रकार अब विभावादिरूप में सहृदय उन सबकी सिम्मलित रूप में चवंणा—भावना करने लग जाते। विभावादि की सामूहिकरूप में को गई इस चवंणा से व्यञ्जनानामक अलौकिक काव्यव्यापार का उद्भावन होता जिससे एक ओर तो सहृदय की आत्मा के आनन्दस्वरूप (और चित्स्वरूप) पर पड़ा हुआ अज्ञान का आवरण (=पदी) उस समय (चवंणा-काल तक) निरस्त

स्बप्रकाशतया वास्तवेन निजस्बरूपानन्देन सह गोचरीक्षियमाणः प्राग्विनि-विष्टवासनारूपो रत्यादिरेव रसः ॥

कस्याज्ञानस्यापि तावत्कालं निवृत्तिदंशितैव। सदंशस्त्वनावृत एव। यद्वाऽन्येनैवालौिककेन व्यापारेणावरणनिवृत्तिः। ततश्च वासनात्मकरन्यादेरन्तःकरणस्थतया तस्यैव
चान्तःकरणस्य प्रमातृचैतन्यविशेषणतया तत्तच्चैतन्यभेदसाधकत्वाभावेन रत्याद्यवच्छिष्ठचित आनन्दांशावरणनिवृत्त्या प्रमातृचैतन्यानन्दांशावरणनिवृत्तिरिप सम्पन्नैविति
हेतोरन्तःकरणस्याज्ञानकार्यस्य चैतन्यावरकत्वाभावाद्विशेषणत्वं व्याहतमुपाधित्वं च
कार्यानन्वियत्वरूपमागतमेव। अयमेव प्रमातृत्वादिपरिमितधर्माणां प्रमोष उक्तः।
सर्वज्ञत्वादिपरमात्मस्वरूपापत्तिस्तु नार्थः, अशास्त्रीयत्वादसंगतेश्च। तथा च रत्याद्यवच्छिष्ठचितः प्रमातृचैतन्यस्य चानन्दांशावरणनिवृत्त्योभयोश्च चितोविभाजकैकदेशस्थतयैकत्वेन व्यञ्जनापादितभासनयोग्यत्वस्य रत्यादेः स्वरूपानन्देन सह स्वरूपचितैव
अन्तःकरणोपहितत्वेन साक्षिव्यपदेश्यया भासनम्। इदमेवास्वादनमुच्यते। अनेनैवास्वादनेम वा व्यञ्जयः प्राग्विनिविशिष्टवासनात्मा रत्यादिरिधगतो रसपदवीम् इति
पूर्वोऽलौिककव्यापारो व्यञ्जनाभिन्न एव कश्चित् । काव्यमूलकत्वाच्चास्या रस-

हो जाता और दूसरी ओर वासनारूप में सहृदय के अन्तः करण में विद्यमान रत्यादि-स्थायी भाव उद्बोधित होकर आस्वादनयोग्य वन जाते। अथवा व्यञ्जना से रत्यादि में आस्वादयोग्यता आती और किसी अन्य अलौकिक व्यापार से आवरण-भङ्ग होता। चिदंश के आवरण के निरस्त हो जाने से आत्मा का प्रमातृत्व (=अन्तः करण की विशेषणता जिसके चलते वह चैतन्य प्रकाशित न हो पाता था वह) भी विनष्ट हो जाता और उसमें साक्षित्व (अर्थात् अन्तः करण में उपाधित्व जिससे वह आत्मा का व्यावत्तंक — भेदक होकर भी उसके स्वयंप्रकाशनस्वरूप और प्रकाशनात्मक कार्य पर आधात नहीं पहुँचा सकता वह) प्रकट हो जाता। अव अज्ञानावरणरहित आत्मस्वरूप आनन्द के साथ अन्तः करण में निहित वासनात्मक रत्यादि स्थायीभाव का साक्षिप्रत्यक्ष होने लगता। इसी साक्षिप्रत्यक्ष वेद्य (आस्वाद्यमान) स्थायी भाव को 'रस' कहा जाता है। इस साक्षिप्रत्यक्ष को हीं 'रसास्वाद' कहा जाता है जो रत्याद्यपहित साक्षी के स्वरूप से पृथक् नहीं है। अत एव आस्वाद्यमान रस तथा आस्वाद में कोई तात्विक अन्तर नहीं प्रतीत होता।

१. यह आवरणभङ्ग इसिलये आवश्यक है चूँकि इसके विना रसास्वाद आनन्द-स्वरूप नहीं हो सकता। कारण यह है कि अद्वैत वेदान्त के सिद्धान्त में आनन्द आत्मा का स्वरूप है। सांसारिक पदार्थों में आनन्द की जो प्रतीति होती वह तो उस आत्मा के आनन्द के सम्पर्क से हीं, स्वरूपतः नहीं।

(१) तथा चाहुः—'व्यक्तः स तैर्विभावाद्यैः स्थायिभावो रसः स्मृतः' इति । व्यक्तो व्यक्तिविषयीकृतः । व्यक्तिरुच भग्नावरणा चित् । यथा हि शराव।दिना पिहितो दीपस्तिश्चवृत्तौ सैनिहितान्पदार्थान्प्रकाशयित, स्वयं च प्रकाशते, एवमात्मचैतन्यं विभावादिसंविष्ठतान्ररत्यादीन् । अन्तःकरणधर्माणां

व्यञ्जनायाः काव्यनिष्ठत्वव्यपदेशोऽपि । आस्वाद्यमानश्च रत्यादिर्वासनात्मतया सहृदयहृदयस्थितो रस इत्युच्यते । अत्र च सर्वा अनुपपत्तयोऽलीकिकत्वादेव ममा-धेया इति । यदि त्वलीकिकोऽयमास्वादो विभावादिसमुदितरत्यादेरभिमतः समूहा-लम्बनात्मकस्तिहि वासनारूपेणान्तःकरणधर्माणां विभावादीनामपि रत्यादिभिः सह साक्षिभास्यत्वम् बोध्यम् ।

उक्तार्थे मम्मटोक्ति प्रमाणयति—तथेत्यादिना । यद्यपि मम्मटोक्तौ 'व्यक्तः' इत्यस्य व्यञ्जनया प्रकटीकृतः इति चिंत इति चार्थः साम्प्रदायिकस्तथाऽपि ''यो वै भूमा तत्सुखम्, अतोऽन्यदार्त्तम्'' इत्यादिश्रुतेः चिदात्मन एवानन्दरूपत्वेन तदितर-स्य च स्वत आनन्दरूपत्वाभावेनात्मानन्दसंस्पर्शमन्तरेण आस्वाद्यमानस्य रत्यादेरा-नन्दरूपत्वं न सम्भवतीत्यतोऽन्यथा व्याचष्टे— व्यक्तितिषयीकृत इत्यादिना । व्यक्तिः = प्रकाशः, सा च भग्नावरणा चिदेव, आवृतायास्तस्याः परमार्थतः प्रकाशा-त्मकत्वेऽपि तत्त्वेनाऽस्फुरणात् । एवमित्यादि । दीपवदात्मचैतन्यमपि अज्ञाना-

उक्त प्रक्रिया में यह भी कहा जा सकता है कि उक्त साक्षिप्रत्यक्षस्वरूप स्वसम्वेदन से पूर्ववृत्ती स्थायीभाव की अभिव्यक्ति होने से रस को व्यङ्ग्य कहा गया है। यतः इस अभिव्यक्ति का मूल स्रोत काव्य है अतः रस को इस पक्ष में भी काश्य से व्यङ्गय कहा जा सकता है। किन्तु इतना स्पष्ट है कि सामाजिकनिष्ठ पूर्ववासनात्मक रत्यादि हीं रसस्वरूप में अभिव्यक्त होते, दुष्यन्तादिनिष्ठ रत्यादि नहीं, भले हीं पूर्वोक्त रीति से व्यक्तिगत सम्बन्ध के विलीन हो जाने से दुष्यन्त की रित का भी सामाजिकनिष्ठ रित से भेद न रहा हो। इसीलिए स्वगत रत्यादि का हीं सामाजिक को आस्वाद होता, परगत रत्यादि का नहीं।

ऐसा हीं मम्मट ने कहा है—'उन विभाव आदि से 'व्यक्त' स्थायीभाव उन विभावादि के साथ हीं 'रस' कहलाता है।' इसमें 'व्यक्त' शब्द का अथं है 'व्यक्ति' का विषय बना हुआ। 'व्यक्ति' उस आत्मस्वरूपभूत 'चित्' को कहते जिसका आवरण भग्न हो चुका हो, अर्थात् जो स्वयंप्रकाश स्वरूप मे प्रकट हो चुका हो। जिस प्रकार पुरवे लादि से ढका दीपक उस ढक्कन को हुँटा देने पर स्वयम् प्रकाशित होने लगता और स्वसन्निकृष्ट पदार्थों को भी प्रकाशित करने लगता उसी प्रकार आत्मस्वरूपभूत चैतन्य भी अज्ञानावरण के निवृत्त हो जाने पर स्वयम् भी प्रकाशित

साक्षिभास्यत्वाभ्युपगतेः विभावादीनामपि स्वप्नतुरगादीनामिव रङ्गरजता-दीनामिव साक्षिभास्यत्वमविरुद्धम् । व्यञ्जकविभावादिचर्वणाया आवरण-

वृतं सदावरकाज्ञाननिवृत्तौ सन्निहितान् अन्तःकरणधर्मान् विभावादीन् तदिभव्यक्तं रत्यादिञ्च प्रकाशयति स्वयं च प्रकाशते । विभावादिसम्बलितानित्यस्य समूहालम्ब-नात्मकास्वादपक्षे विभावादिविशिष्टान् इति, इति पक्षान्तरे च विभावाद्यपलक्षिताः अत्राद्य एव पक्षो युक्तः, विमावादीनामन्तः करणधर्माणामास्वाद-कांलेऽपि विद्यमानत्वात् । अधिकं विज्ञैविवेचनीयम् । स्वप्नतूरगादीनामिति । स्वप्नतुरगादयोऽन्त:करणवासनाकिल्पता इति वेदान्तसिद्धान्तः । तथा च श्रुति:— 'न तत्र रथा रथयोगा न पन्थानो भवन्ति, अथ रथान् रथयोगात् पथः मृजते' इति । तया च गुद्धचैतन्याधिष्ठानस्यापि स्वप्नतुरगस्यान्तः करणद्वारा मायापरिणामत्वपक्षे-अन्तःकरणधर्मत्वोपपत्तिः । रङ्गरजतेत्यादिद्ष्टान्तान्तरम् । विषयचैतन्याध्यस्तस्यापि प्रतिभासकाले विषयचैतन्यान्तःकरणोपहितचैतन्ययोरऽभिन्नतया रङ्गरजतस्य विषयचैतन्याऽध्यस्तमपि रङ्गरजतं भवत्यन्तःकरणधर्मः कथिवत् । तथा प्रतिभासिकपदार्थानां यावत्प्रतिभासमवस्थितेः प्रतिभासात्पूर्वमनवस्थानेन तत्र बाह्यकरणव्यापाराऽसम्भवात् तेषां केवलसाक्षिवेद्यत्वमुक्तं वेदान्ते । तथैव विभा-बाह्यकरणव्यापाराऽसम्भवेन साक्षिवेद्यत्वमुपपन्नमि-मानसत्वात्तत्र त्याशयः । दृष्टान्तद्वयं च स्वप्नजाग्रद्भेदाश्यां दृढप्रतिपत्तये वेति बोध्यम् । रत्यादिभिः सहावस्थितस्यानन्दस्यात्मस्वरूपभृतस्य आस्वादस्य चानन्दाऽभिन्नस्य नित्यत्वात् स्थायिनोऽपि रसास्वादात् पूर्व परतक्चावस्थानात् कथं रसस्योत्पादविनाशौ व्यगदि-श्येते इत्यत आह—व्यञ्जकेत्यादि । यदा रत्यादेरेवास्वाद्यमानस्य रसस्वरूपतया स्यायित्वाच्च तस्य आस्वादकाले ततः पूर्वं परतःच सत्त्वात् कथं रसोत्पत्ति-

होता और स्वसम्बद्ध विभावादि से 'सम्बिलत' रत्यादि स्थायी भावों को भी प्रकाशित करने लग जाता है। विभावादि से 'सम्बिलत' होने के दो अयं हो सकते हैं—विभावादि से विशिष्ट और उनसे उपलक्षित। विशेषण व्यावत्तंक—भेदक होने के साथ-साथ विधेय —कायं से भी जुड़ा रहता। जो समूहालम्बनात्मक रस मानते उनके मत में रस में स्थायी के साथ-साथ विभावादि के भी जुड़े होने से प्रथम अयं समझना चाहिए। किन्तु जो वैसा नहीं मानते उनके अनुसार विभावादि से उपलक्षित रत्यादि स्थायी भावों का हीं आनन्दांश के साथ प्रकाशन होता। यह प्रकाशन भग्नावरणा चित् से होता जिसे 'साक्षी' कहा जाता। अतः विभावादि के साथ-साथ रत्यादि का प्रकाशन साक्षी द्वारा हीं होता। ऐसे हीं पदार्थों को साक्ष-भास्य कहा जाता। अत एव विभावादि से सम्बलित रत्यादि भी साक्षि-भास्य हैं। यकुन्तला आदि तो बाह्य पदार्थं अवश्य हैं, परन्तु जब ये विभाव आदि का स्वरूप

## भङ्गस्य वोत्पत्तिविनाशाभ्यामुत्पत्तिविनाशौ रसे उपचर्येते वर्णनित्यतायामिव

विनाशावास्वादतदनन्तरकालयोरित्येवमवतारणीयो ग्रन्थ: । विभावादिचवंणाया तत्कार्यंकारित्वस्य वोत्तपत्तिविनाशौ. उत्पत्तिविनाशाभ्यामलौकिकस्य व्यापारस्य ततश्चावरणभङ्गस्यापि ताविति आस्वादस्याप्युत्पत्तिविनाशौ स्यायिनश्च ताबुप-चर्वणाथा आस्वादाद अलोकिकव्यापारावरणभङ्गाभ्यामतिव्यवहितत्वा-च्चवंगोत्पत्तिविनाशाभ्यां रसास्वादादेवत्पत्तिविनाशोपचारे दीर्घपरम्पराश्रयणमित्यत-स्तदव्यवहितोत्तरावरणभङ्गोत्पत्तिविनाशयोरेव तत्रारोप उचित इत्याशयेनावरण-भङ्गस्येति विकत्प उपात्तः । तथाचाद्ये स्वाश्रयभावनाजन्यजन्योत्तरत्वं परम्परा-सम्बन्धः, द्वितीये तु स्वाश्रयोत्तरत्वमेवेति प्रथमोपचारनिमित्तापेक्षया द्वितीयोपचार-निमित्तसम्बन्धे लाघवम् । उभयत्र स्वमृत्पत्तिविनाशौ । आद्ये तदाश्रयो भावना तज्जन्यस्तद्दबोधितो वाऽलौिकको व्यापारस्तज्जन्य आवरणभञ्जस्तदुत्तरस्वं रसस्य आस्वाद्यमानस्थायिन इति समन्वयः । उत्तरत्र स्वमुत्पत्तिविनाशौ तदाश्रय आव-रणभञ्जस्तद्त्तरत्वं रसस्येति समन्वयः। परम्परासम्बन्धेनोत्पत्तिविनाशोपचार-प्रसिद्धधर्यं दुष्टान्तमाह-वर्णेत्यादि । कर्ममीमांसकमते वर्णा नित्याः, ताल्वाद्यभिघातास्तु तेषां व्यञ्जका एव न तूत्पादका इति सिद्धान्त:। ऽभिव्यञ्जकानां कण्ठताल्वाभिघातानामृत्पत्तिविनाशयोवं णेंब्वारोपात ककारादे ह-त्पादविनाशशालित्वप्रतीतिः 'उत्पन्न: ककारः', 'विनष्टः ककारः' इत्यकारिका तयैव प्रकृतेप्यावरणभङ्गस्योत्पत्तिविनाशाभ्यां रसेऽप्युत्पादिवनाशप्रतीतिरित्यर्थः । वर्णस्यले च स्वाश्रयाऽभिन्यङ्गधत्वं नाम परम्परासम्बन्धः । स्वमुत्पत्तिविनाशौ तदाश्रयः कण्ठ-साल्वाद्यभिषातास्तदभिव्यञ्ज्यत्वं वर्णेष्विति समन्वयः। स्वरूपानन्देन सह स्थायिनो

धारण करते तब ये बाह्य न रहकर आन्तर पदार्थ-अन्तः करण के धर्म कहें जाते। अद्वैतवेदान्त का यह सिद्धान्त हैं कि अन्तः करण के धर्म साक्षिभास्य होते, उनके वोध के लिए बाह्य चक्षुरादि करणों को वृत्ति अपेक्षित नहीं होती। अतः जैसे स्वाप्निक अक्व, रथ आदि तथा जाग्रदवस्था के शुक्ति-रजत आदि के अन्तः करणधर्म होने से उनको वैदान्तमत में साक्षिवेद्य कहा जाता उसी तरह अन्तः करण के धर्म विभावादि को भी साक्षिभास्य कहना उचित है। इस प्रकार आनन्दांश की दृष्टि से तो रस अनादि-अनन्त—नित्य है हीं, साथ हीं उस आनन्द के साथ प्रकाशमान स्थायी भाव भी प्रकाशन से पहले भी और बाद में भी बने रहते। ऐसी स्थित में रस को अनित्य—आस्वादनकालमात्र में रहने वाला तो वास्तविक दृष्टि से कहा नहीं जा सकता। किन्तु रस के व्यञ्जक विभावादि की चवर्णा अथवा 'अलौकिक व्यापार' द्वारा चिदानन्दांश के आवरण की निवृत्ति के उत्पाद-विनाश का हीं रस में भी उपचार करके कभी रस को भी अनित्य कहा जाता है। इस प्रकार की

व्यञ्जकताल्वादिव्यापारस्य गकारादौ। विभावादिचर्वणाविधत्वादावरण-भङ्गस्य, निवृत्तायां तस्यां प्रकाशस्याऽऽवृतत्वाद्विद्यमानोऽपि स्थायी न प्रकाशते।

यद्वा विभावादिचर्वणामहिम्रा सहृदयस्य निजसहृदयतावशोन्मिषितेन तत्तत्स्थाय्युपहितस्वरूपानन्दाकारा समाधाविव योगिनश्चित्तवृत्तिरूपः

रत्यादेः कथं न सर्वेदा प्रकाश इत्यत्र युक्तिमाह-—विभावादीत्यादिना । विभावा-दीनां समवेतानां या चर्वेणा तन्मूलकादेवालौकिकव्यापारात् स्थायिनः प्रतीतियोग्य-तापादनमानन्दांशावरकाज्ञानस्य च निवृत्तिस्तत्प्रकाशनिमित्तमिति चर्वेणायाः पूर्वे

परस्ताच्च विद्यमानोप्यानन्दः स्थायी च न प्रकाशेते इत्याशयः।

उक्ते पक्षेऽलीकिकव्यापारेण चर्वणोद्भावितेन आनन्दाकारवृत्तिमन्तरेणैवानन्दां-शावरणिनवृत्तिवर्णनादशास्त्रीयत्वम्, तेन व्यापारेणानन्दाकारवृत्तिस्तया चानन्दां-शावरणभञ्ज इति स्वीकारेऽलीकिकव्यापारकल्पनेन भावनाया लोकसिद्धां-वारणिनवर्त्तंकत्वस्वभावाऽनभ्युपगमेन च गौरविमत्यतः पक्षान्तरमाह—यद्वे-त्यादि । विभावादीनां या पुनःपुनरनुसन्धानात्मकभावनाऽपरपर्याया सम्भूय चर्वणा तस्या महिम्नेति भावः। समाधौ = सविकल्पके समाधौ, निर्विकल्पके वृत्तिनिरोधात्। अत्र च पक्षे आनन्दोपाधेः स्थायिनः प्रतीतिव्यं व्यव्यव्यविक्षेया। अत्र च वृत्तावानन्दस्य विशेष्यतया विषयत्वाद्रसेऽपि तस्यैव विशेष्यत्वमुचितिमिति वस्तुतस्तु इत्यादिनाऽनुपदमेव वक्ष्यति। तन्मयीभवनम् = आनन्दमयीभवनम्, तत्त्वं

औपचारिक अनित्यता अन्यत्र भी मानी गई है। जैसे—मीमांमकमत में वर्ण नित्य है, कण्ठतालु आदि के व्यापारों से वर्ण की अभिव्यक्ति होती, उत्यक्ति नहीं। किन्तु अभिव्यक्जक कण्ठताल्वादिव्यापारके उत्पाद-विनाश का हीं अभिव्यक्यमान वर्ण पर आरोप करके वर्ण को भी व्यवहार में अनित्य कह दिया जाता है। अतः वर्ण की अनित्यता वास्तविक नहीं अपितु औपचारिक हीं है। अतः औपचारिक रूप में रस को भी अनित्य कह देना असंगत नहीं है। इस प्रकार स्थायीभाव के रसास्वाद से पूर्व एवं पर काल में विद्यमान रहने पर भी उसका प्रकाशन तभी तक होता जब तक आत्मस्वरूपभूत प्रकाश (और आनन्द) का आवरण निवृत्त रहता, उसके पहले या बाद में नहीं। यह आवरणभङ्ग विभावादि की चवंणा जब से जब तक होती तभी तक होता। इसी लिए सर्वदा स्थायी का प्रकाशन हो नहीं पाता। उक्त मत में विभावादि की सामूहिक रूप में की गई चवंणा से प्रादुर्भूत

उक्त मत में विभावादि की सामूहिक रूप में की गई चर्वणा से प्रादुभू ते अलौकिक व्यापार (व्यञ्जना अथवा उसके अतिरिक्त किसी विलक्षण व्यापार) से आनन्दाकार चित्तवृत्ति के विना हीं आनन्दांश के आवरण का भङ्ग बताया गया है किन्तु आनन्दाकारा वृत्ति के विना उसके आवरण का भङ्ग शास्त्र-सम्मत नहीं है। जायते, तन्मयीभवनिमिति यावत् । आनन्दो ह्ययं न लौकिकसुखान्तर-साधारणः, अनन्तःकरणवृत्तिरूपत्वात् । इत्थं चाभिनवगुप्तमम्मट्टभट्टादि-ग्रन्थस्वारस्येन भग्नावरणचिद्विशिष्टो रत्यादिः स्थायी भावो रस इति स्थितम् ।

वस्तुतस्तु वक्ष्यमाणश्रुतिस्वारस्येन रत्याद्यविच्छन्ना भग्नावरणा चिदेव रसः। सर्वथैव चास्या विशिष्टात्मनो विशेषणं विशेष्यं वा चिदंशमादाय

चानन्दप्राचुर्यात् तत्र वृत्तौ वोध्यम् । अनया च वृत्त्यानन्दांशावरणभङ्गे स्वप्रकाश-चितैव स्वरूपानन्दस्तदुपाधिभूतः स्थायी च प्रकाशेते । अस्यानन्दस्यालौकिकत्वमाह— आनन्द इत्यादिना । अलौकिकत्वे हेतुः—अनन्तःकरणेत्यादि । न अन्तःकरणस्य वृत्तिरनन्तःकरणवृत्तिस्तद्रूपत्वादित्यर्थः । लौकिकानन्दो हि वेदान्तमं ऽन्तःकरणवृत्ति-रूपः। अयंतु आत्मस्वरूपभूतस्तद्विलक्षण इत्याशयः ।

आस्वादस्यानन्दप्रधानत्वाद्, वृत्ती चानन्दस्य विशेष्यत्वात् श्रुतिसम्मतत्वाच्चा-नन्दप्रधान एव रस इति स्वमतमाह—वस्तुतिस्त्वित । वक्ष्यमाणेति । 'रसो वै सः' इत्याद्येति भावः । सर्वयैव ⇒ पक्षद्वयेऽिप । विशेषणमिति भग्नावरणचिद्-

अतः यह पक्षान्तर उपस्थित किया गया है कि सहृदय की सहृदयता के प्रभाव से की गई विभावादि की सामृहिक चवंणा से रत्यादि स्थायीभाव से उपहित आत्म-स्वरूपभूत आनन्द के आकार की-आनन्दांशाकारा कोई विलक्षण अन्तःकरणवृत्ति उसी प्रकार हो जाती जिस प्रकार सिवकल्पक समाधि में योगी की आनन्दाकारा वृत्ति हो जाती है। यहाँ आनन्दाकारा वृत्ति से प्रकाशाकारा वृत्ति भी अपेक्षित है, क्योंकि उसके विना प्रकाशांश के आवरण का भक्त न होने से वह आनन्द प्रकाशित न हो सकेगा। अथवा आनन्दांश और प्रकाशांश इन दोनों को विषय बनाने वाली एक हीं चित्तवृत्ति मानी जा सकती, क्योंकि अलीकिक विभावादि की सामूहिक चवंणा से उक्त प्रकार की अलौकिक चित्तवृत्ति सम्भव है। उक्त आनन्दा-कारा वृत्ति का अभिप्राय यह है कि सहृदय का अन्तः करण आनन्दमय (आनन्द की प्रचुरता से सम्पन्न) हो जाता है। यह आनन्द आत्मा का स्वरूप है, अत एव यह अलैकिक है। इसके विपरीत लोक में जिसे आनन्द कहा जाता है वह तो अन्त:-करण की इष्टवस्तुविषयक एक वृत्ति है। अत एव रसस्वरूप आनन्द लोकिक आनन्द से विलक्षण है। इस प्रकार अभिनव गुप्त तथा मम्मट आदि के ग्रन्थों का स्वारस्य इसी में है कि भग्नावरणा चित् से विशिष्ट रत्यादि स्थायीभाव हीं रस है। इस पक्ष में प्रधानता स्थायीभाव की है, चित् की नहीं।।

वस्तुतः रसस्वरूप में भग्नावरण चित् की प्रधानता ही उचित है, क्योंकि ''रसो वै सः'' इत्यादि श्रृंतियों के अनुसार सिन्दिनन्द तत्त्व हीं पारमाधिक रस

नित्यत्वं स्वप्रकाशत्वं च सिद्धम् । रत्याद्यंशमादाय त्वनित्यत्विमतरभास्यत्वं च । चर्वणा चास्य चिद्गतावरणभञ्ज एव प्रागुक्ता, तदाकारान्तःकरण-वृत्तिर्वा । इयं च परब्रह्मास्वादात्समाधेविलक्षणा, विभावादिविषयसंबिलत-चिदानन्दालम्बनत्वात् । भाव्या च काव्यव्यापारमात्रात् ।

विशिष्टस्थायिनो रसत्वपक्षे । विशेष्यमिति च रत्याद्यविच्छन्नाया भग्नावरणायाश्चितो रसत्वपक्षे । रसश्चन्यंत इति प्रतीतिमस्मिन् पक्षे सङ्गमयित —चर्वणेत्यादिना । आवरणभङ्गश्चाभावरूपत्वादिधकरणात्मकः । अधिकरणं चावरणस्याश्रयतया
जीवो विषयतया च सिन्चदानन्दस्वरूपं ब्रह्म । तत्र जीनिष्ठावरणभङ्गस्यैव ब्रह्मसाक्षात्कार उपयोगादुक्तावरणभङ्गस्य जीवरूपत्वाभ्युपगम एवावश्यक इति रसस्य
चवंणेत्यस्य रसस्य जीव इत्ययंः पर्यवस्यित, स चातितमामनुपयुक्त इत्यत आह—
तदाकारिति । विभावादिसम्बिलतानन्दाकारेत्ययंः । अत्रान्तःकरणस्य जीवावच्छेदेकत्वेन तद्वत्तंर्जीविनिष्ठत्वमुपपन्नम् । इयं च = चर्वणा च रसस्य चित्तवृत्त्यात्मिका ।
समाधेः = निर्विकत्पकसमाधेः । बैलक्षण्ये हेतुः —विभावादीत्यादिः । निर्विकत्पके
हि समाधो निर्विषयं सिन्चदादन्दव्रह्म भासते, अत्र तु चर्वणायां सिवषयमिति भेदः ।
भाव्या = उत्पाद्या । काव्यव्यापारः = व्यञ्जना । तयैव रत्यादेर्वासनारूपस्य प्रतीतियोग्यत्वापादनात् । चर्वणा हि रत्याद्यविच्छन्नभग्नावरणविदानन्दस्य रसस्य, तत्राव-

है। बतः उस रस से कुछ हीन स्तर के काव्यरस में भी प्रधानता उस पारमार्थिक रस-भग्नावरणा चित् की हीं माननी चाहिए। अत एव रत्यादि स्थायीभावों से उपहित भग्नावरणा चित् हीं रस है। यह रस नित्य और स्वयम्प्रकाश है। अभि-नव गुप्त आदि के मत में रसस्वरूप-आवरणरहित चितु से विशिष्ट रत्यादि में विशेषणीभूत चित् को लेकर और रत्यादि से उपहित भग्नावरणा चित् को रस मानने वालों के मत में विशेष्यभूत चित् को लेकर रस की नित्यता और स्वय-म्प्रकाशता स्पष्ट है। इसके अतिरिक्त रत्यादि की, जो प्रथम मत मे विशेष्य और द्वितीय मत में विशेषण है, अनित्यता और पर-प्रकाशता के कारण रस को अनित्य एवं पर-प्रकाश भी कहा जा सकता है। यह रसचवंणा निर्वित्पक समाधि में होने वाले ब्रह्मास्वाद से विलक्षण है, क्योंकि रसचवंणा में विभावादि से सम्बलित सिन्दानन्द का आस्वाद होता जब कि निविकल्प समाधि में शुद्ध-विषयसम्पर्क-शून्य सिन्दिननद ब्रह्म का आस्वाद होता । यह रसचवंणा केवल काव्यव्यापार-व्यञ्जनाव्यापार से सम्पन्न होती। इसका कारण यही है कि जिस रत्यादि का रस में विशेषण के रूप में समावेश कहा गया है वह वासनारूप में हीं सामाजिक में विद्यमान होने से आस्वादयोग्य नहीं होता। अतः व्यञ्जनाव्यापार से उसका उद्बोधन मानना पड़ता है जिससे उसका आनन्द के साथ आस्वादन हो सके

अथास्यां सुखांशभाने किं मानिमिति चेत् ? समाधाविष तद्भाने किं मानिमिति पर्यनुयोगस्य तुल्यत्वात् । 'सुखमात्यन्तिकं यत्तद्बुद्धिग्राह्ममती-न्द्रियम्' इत्यादिः शब्दोऽस्ति तत्र मानिमिति चेत् ? अस्त्यत्रापि 'रसो वै सः', 'रसं ह्ये वायं लब्ध्वानन्दीभवित' इति श्रुतिः, सकलसहृदयप्रत्यक्षं चेति प्रमाण-

च्छेदकीभूतस्य रत्यादेः व्यञ्जनया प्रतीतियोग्यतापादनमन्तरेण अन्तःकरणवृत्तिस्तदा-कारा न स्यात्, अयोग्यस्य वृत्त्यविषयत्वात् । अत एव धर्मादीनामन्तःकरणधर्मत्वाऽ-विशेषेप्ययोग्यत्वान्न सुखादिवद् वृत्तिविषयत्विमिति वेदान्तिसिद्धान्तः । तथा चोक्तान्तःकरणवृत्तिसिध्यर्थं तद्विषये तद्योग्यत्वसम्पादनं व्यञ्जनात्मककाव्यव्यापार-मन्तरेण न सम्भवतीत्यतस्तन्मात्रभाव्यत्वमुक्तम् ।

अस्याम् = चित्तवृत्त्यात्मकचवंणायाम् । मूलाऽविद्याविनाशं विनाऽऽनन्दभान-स्यानभ्युपगमादियमाशङ्का । चवंणात्मिकाहि चित्तवृत्तिनं शुद्धचैतन्याकारा, मूला-विद्यानाशकत्वं पुनः शुद्धचैतन्याकाराया एव वृत्तेरित्ययं शङ्कार्यः । 'रसं ह्योवायं लब्धवा' इत्याद्या श्रुतिः शुद्धचैतन्याकारचित्तवृत्तिविषयिण्येव, न तु तदितरवृत्ति-विषयिणीति यद्युच्यते तदाऽप्याह प्रमाणान्तरम्—सकलसहृदयप्रत्यक्षमिति । यथा ब्रह्मानन्देऽनुभवोऽपि प्रमाणं योगिनां तथैवात्रापीति भावः । द्वितीयपक्षे = यद्वेत्युक्त-

अन्यथा वासनारूप में अयोग्य होने से उसका आस्वादन (साक्षि-प्रत्यक्ष) असम्भव है। अद्वैतमत में भी योग्य अन्तःकरण-धर्मों का हीं साक्षि-प्रत्यक्ष माना गया है, अयोग्य का नहीं। इसीलिए सुलादि के समान अदृष्ट के भी अन्तःकरण-धर्म होने पर भी योग्य सुलादि का साक्षि-प्रत्यक्ष होता, अयोग्य अदृष्टादि का नहीं।

इस चित्तवृत्तिस्वरूप रसचवंणा में आनन्द का भान केसे होता—यह प्रश्न तो समानरूप में निर्विकल्प समाधि में मान्य आनन्द के भान के विषय में भी है। अतः जिस आधार पर उक्त समाधि में आनन्द का भान होता उसी आधार पर रसचवंणा में भी आनन्दांश का भान मानना चाहिए। यदि कहा जाय कि "ओ अतीन्द्रिय आत्यन्तिक सुख है वह बुद्धिवृत्ति से ग्राह्य होता" यह गीतावचन तथा इसी के समानायंक वचनान्तर समाधिकाल में आनन्द के भान में प्रमाण हैं तो रसचवंणा में भी आनन्दांश के भान के प्रमापक "वह आत्मा तो रस हीं है", "रसस्वरूप आत्मा को प्राप्त कर हीं यह जीव आनन्दित—आत्मस्वरूपानन्दाकारा वृत्ति से सम्पन्त होता" इत्यादि श्रुतियां हैं। इसके अतिरिक्त, सिच्चितानन्द ब्रह्म के समान सभी सहुदयों का साक्षात्कारात्मक अनुभव भी इसमें आनन्दांशभान का प्रमापक है हीं। अतः रसचवंणा में आनन्द-भान अप्रमाणिक नहीं है। पूर्वोक्त द्वितीयपक्ष में जो स्थाय्युपहित आनन्द के आकार में चित्त की वृत्ति को रसचवंणा

द्वयम् । येयं द्वितीयपक्षे तदाकारचित्तवृत्त्यात्मिका रसचर्वणोपन्यस्ता सा शब्दव्यापारभाव्यत्वाच्छाब्दी । अपरोक्षसुखालम्बनत्वाच्चापरोक्षात्मिका तत्त्वंवाक्यजबुद्धिवत् । इत्याहुरभिनवगुप्ताचार्यपादाः ॥

(२) भट्टनायकास्तु "ताटस्थ्येन रसप्रतीतावनास्वाद्यत्वम् । आत्मगत-

पक्षे, वस्तुतिस्त्वत्यादिपक्षे वा । अथवा वस्तुतिन्त्रत्यादिपक्षे प्रथमं चिद्गतावरण-भङ्गस्य चवंणापदार्थंत्वं निरूप्य पश्चात् स्थाय्यपहितानन्दाकारचित्तवृत्तेः तत्त्वमूक्तम् । तत्रान्त्यः पक्ष एव चर्वणास्वरूपविषयोत्र द्वितीयपक्षः । स्थाय्यूपहितानन्दाकारचित्त-वृत्तिरत्र तदाकारचित्तवृत्तिशब्देन विवक्षिता । शब्दव्यापारेत्यादि । काव्यात्मकः, तेन स्वगतव्यञ्जनव्यापारद्वारा भाव्यत्वाद भावनापरपर्यायचर्वणा-विषयीकरणादित्यर्थः । व्यञ्जनापादितभानयोग्यत्वेन स्थायिनोपहितस्यैवानन्दस्य चर्वणाविषयत्वादेतदुक्तम्। शाब्दी = शब्दप्रमाणजन्या। तथा सत्यस्याश्चवंणायाः कथं न परोक्षत्विमत्याशङ्कायां विषयस्वभावकृते परोक्षत्वाऽपरोक्षत्वे, न पुनः प्रमाणस्वभाव-कृते इति 'दशमस्त्वमित' इत्यादौ प्रसिद्धमिति विवरणकुन्मतानुसारेण समाधत्ते— अपरोक्षेत्यादि । सुखस्य ब्रह्मस्वरूपानन्दस्य 'यत् साक्षादपरोक्षाद् ब्रह्म' इत्यादिश्रुते-रपरोक्षत्विमिति हृदयम् । तत्र श्रुतौ 'अपरोक्षाद्' इत्यस्याऽपरोक्षमित्यर्थो वेदान्त-सम्प्रदायप्रसिद्ध एव । उक्तार्थं एव श्रीतं दुष्टान्तमाह—तत्त्वमित्यादि । 'तत्त्वमित' इत्युपदेशमहावाक्याज्जायमाना 'अहं ब्रह्मास्मि' इत्याकारान्तःकरणवृत्तियंथा शब्द-जन्याप्यपरोक्षब्रह्मविषयत्वादपरोक्षा तथैव प्रकृतवृत्तिरपीति भावः। तत्त्वमित्यस्य प्रत्यक्षत्विमिति रसचन्द्रिकाविवरणन्तु न स्वाभाविकम् । अभिनवगुप्तपादा इत्याद-राथं बहुवचनम् ॥

सम्प्रति भट्टनायकस्य भरतव्याख्यातृष्वन्यतमस्य मतमुपन्यस्यति-भट्टे त्यादिना '।

कहा गया है वह काव्यात्मक शब्द के व्यापार—व्यञ्जना व्यापार द्वारा जन्य होने से शाब्दी—शब्दप्रमाणजन्य है, किन्तु इसके विषय आनन्द के स्वतः अपरोक्ष होने से यह चवंणा अपरोक्षस्वरूप है। वेदान्त-सम्प्रदाय में विवरणकार के अनुसार ब्रह्म-क्षान (= ब्रह्माकारा चित्तवृत्ति, चित्त की ब्रह्म-प्रवणता) 'तत्त्वमित' आदि उपदेशवाक्य से होता, किन्तु ब्रह्म के अपरोक्ष होने से वाक्यजन्य होने पर भी वह ज्ञान परोक्ष न होकर अपरोक्षात्मक होता। उनके मत में ज्ञान का परोक्षत्व या अपरोक्षत्व प्रमाण के स्वभाव पर निर्भर नहीं अपितु विषय के स्वभाव पर निर्भर होता। अतः शाब्द ब्रह्म-ज्ञान की तरह शाब्दी रसचवंणा भी अपरोक्षात्मक है। अभिन्न नगुप्त का रस के विषय में यही मत है।

भरत नाटचशास्त्र के अन्यतम व्याख्याकार भट्टनायक का रसास्वाद के

ताटस्थ्येनेति। तटस्थो नाट्ये नटः, श्रव्ये च दुष्यन्तादिः, तिन्नष्टत्वेन परगतत्वेनेत्यर्थः। अनास्वाद्यत्विमत्यस्य सामाजिकानामिति शेष इति प्राचीना व्याख्या। वस्तुतस्तु ताटस्थ्यं हेतुरत्रानास्वाद्यत्वस्य । यदि परगतत्वेन रत्यादि: प्रतीयेत तर्हि सामाजिकानां तदास्वादो न स्यात्, तेषामपकुष्टत्वे 'परसम्पद्दकर्षो हीनसम्पदं दु:खाकरोति' इति -स्वभावाद्रत्यादिविषये सामाजिकानां मात्सर्यम् शोकादिविषये त्वानन्दोऽनुभूयेतेति अनुभवविपर्ययः स्यात् । अथ सामाजिकानामुत्कृष्टानामेव सहृदयत्वं तदाऽपि पर-गतत्वेन रसप्रतीतौ 'दुष्यन्तः शकुन्तलाविषयकरितमान्' इति सामाजिकप्रतीत्या रत्यादौ स्वगतत्ववाधात्तत औदासीन्यमापद्येत सामाजिकानामिति नात्र पक्षे रसस्य सामाजिकास्वादविषयत्वमुपपद्यत इत्येवं योजनीनो ग्रन्थ: । अत्र चात्मगतत्वेनेति पर-कल्पानुरोधेन परगतत्वेनेति पूरणीयम् । ताटस्थ्यस्य परगतरत्यादिविषयकप्रतीत्यना-अयत्वे सामाजिकानां हेतुत्वं भट्टनायकमतानुवादपरकेण लोचनग्रन्थेनाऽपि — 'ननूक्तं भट्टनायकेन-रसो यदा परगततया प्रतीयेत तर्हि ताटस्थ्यमेव स्याद्' इत्यादिना स्पष्टम्। अत्र च रसशब्द: स्थाय्यर्थक:, आस्वाद्यत्वं रसत्वम्, अनास्वाद्यत्वम् रसत्वाभावः । परगतत्वे रत्यादेः सामाजिकेभ्यो रसत्वं न स्यात्, तेषां तत्रीदासीन्यादिति भावोऽस्य ग्रन्थस्य । पूर्वव्याख्यायान्तु ताटस्थ्यपदार्थस्वरसभङ्गोऽपि । अधिकं विज्ञैविवेचनीयम् ।

विषय में यह मत है—''रस की प्रतीति होती है—यह कहना असंगत है, क्योंकि इसके दो हीं अर्थ हो सकते हैं—(क) रस की प्रतीति दुष्यन्त आदि नायकों को होती या (ख) सामाजिक को होती। किन्तु ये दोनों हीं अर्थ असंगत हैं। यदि रस की प्रतीति सामाजिक को न होकर दुष्यन्त आदि को होती-यह माना जाय तव तो सामाजिक में उससे उदासीनता (तटस्थता) आ जाएगी, फलतः वह रत्यादि सामाजिकों का आस्वाद्य न हो सकेगा। ऐसी स्थिति में अनास्वाद्य रत्यादि को सामाजिक के लिए रस कहना सम्भव न हो सकेगा, क्योंकि जो आस्वाद्य है वही तो रस है। अतः रसप्रतीति सामाजिक से भिन्न व्यक्ति—दुष्यन्तादि को होती— (परगत होती) — यह नहीं कहा जा सकता। अब रही बात सामाजिक द्वारा रसप्रतीति की। किन्तु विचार करने पर इसमें भी संगति नहीं दीखती, क्योंकि जब दुष्यन्त की पत्नी शकुन्तला सामाजिक के लिए विभाव का स्वरूप हीं प्राप्त नहीं कर सकती तो फिर सामाजिक में शकुन्तलाविषयक रित कहाँ से हो सकती? विना विभाव के तो रित हो नहीं सकतीं, अतः सामाजिक को रसास्वाद असम्भव है। अब यह प्रश्न है-विभावतावच्छेदक से अवच्छिन्न पदार्थ हीं विभाव होता। विभावतावच्छेदक है कान्तात्व, वह जब शकुन्तला में भी है हीं तो फिर वह सामा-जिक के लिए विभाव क्यों न हो सकती ? इसका उत्तर यही है कि केवल (सर्व-कान्ता-साधारण) कान्तात्व विभावतावच्छेदक हो नहीं सकता, क्योंकि तब तो त्वेन तु प्रत्ययो दुर्घटः, शकुन्तलादीनां सामाजिकान्प्रत्यविभावत्वात् १ विना विभावमनालम्बनस्य रसादेरप्रतिपत्तेः । न च कान्तात्वं साधारणं विभावतावच्छेदकमत्राप्यस्तीति वाच्यम् । अप्रामाण्यनिश्चयानालिङ्गि-ताऽगम्यात्वप्रकारकज्ञानविरहस्य विशेष्यतासवन्धावच्छिन्पप्रतियोगिताकस्य

आत्मगतत्वेन रत्यादिप्रतीति निरस्यति —आत्मगतत्वेनेत्यादिना । सकलकान्तासाधारणम् । साधारणिकभावतावच्छेदकमित्मपपाठः, विभावतावच्छेद-विभावमात्रसाधारण्येन व्यावस्याभावात्, विभावातिरिवतेऽवर्त्तमानत्वेन च साधारण्याभावात् साधारण्यस्य तदिशेषणत्वानुपपत्तेः । अत एव लोचने 'कान्तात्वं साधारणं वासनाविकासहेतुभूतविभावतायां प्रयोजकम्' इत्याद्यक्तम् । कान्तात्वस्य विभावतायच्छेदकत्वे तदयच्छिन्ने विभावत्वमव्याहतमित्याशङ्कार्थः। अप्रामाण्येत्यादि । इयमगम्या इत्याकारकं ज्ञानमगम्यात्वप्रकारकं ज्ञानम् । तत्रेदम्पदेनोपस्थिता कान्ता विशेष्यभूता । तथा च यस्या विषये इयमगम्येति ज्ञानं भवति तस्या विशेष्यतास्यविषयतासम्बन्धेन इयमगम्येति ज्ञानं वर्त्तते. यस्यां पुनरि-यमगम्येति ज्ञानं न भवति तस्यां विशेष्यतास्यविषयतासम्बन्धेनेयमगम्येत्या-कारकागम्यात्वप्रकारकस्य ज्ञानस्य विरहो वत्तंते । यस्य च विरहः = अभावः स तस्याभावस्य प्रतियोगी । प्रकृते चेयमगम्येत्याकारकज्ञानस्याभावो विवक्षित इति तादृशं ज्ञानं प्रतियोगि भवत्यस्याभावस्य । तादृशे ज्ञाने च प्रतियोगिता, तादृशं ज्ञानत्वं च प्रतियोगिताऽवच्छेदको धर्मः । येन च सम्बन्धेन कश्चिदभावो ग्राह्यः स सम्बन्धोऽभावीयप्रतियोगिताऽवच्छेदकः, सा च प्रतियोगिता तेन सम्बन्धेनाऽ-विच्छना। येन च सम्बन्धेन प्रतियोगी नवचित् सम्भवति, असति विशेषानुल्लेखे तेनैव सम्बन्धेन तदभावीऽपि गृह्यते । यथा-भूतले घटः संयोगेन सम्भवतीति तत्र घटाभावोऽपि संयोगेन विवक्षित इति घटनिष्ठाऽभावीयप्रतियोगितावच्छेरकः संयोगः, घटनिष्ठा प्रतियोगिता च संयोगसम्बन्धाविच्छन्ना । प्रकृते च यदि कान्तायामियम-गम्येति ज्ञानं भवेत् तर्हि विशेष्यतास्यविषयतासम्बन्धेनैव नाऽन्येनेति ताद्शज्ञानस्या-भावोऽपि तस्यां तत्सद्वयां वाऽन्यस्यां कान्तायां विशेष्यतास्यविषयतासम्बन्धेनैव वर्त्ते-

सामाजिक के लिए उस कान्तात्व से युक्त होने के कारण उनकी बहुन एवं अन्य कान्ताएँ भी विभाव हो जाएगीं। इससे महान् अनयं होगा। अतः 'विशेष्यता-सम्बन्धाविष्ठन्नप्रतियोगिताक अप्रामाण्यज्ञानानास्कन्दितागम्यात्वप्रकारकज्ञानाभावः से विशिष्ट कान्तात्व' को हीं विभावतावच्छेदक मानना उचित् है। इसका तात्पर्यं यही है कि जिस कान्ता के विषय में सामाजिक को 'यह गमन करने योग्य नहीं इस प्रकार का प्रमात्मक बोध अथवा 'यह गमन करने योग्य है या नहीं' इस

प्रकार का संशयात्मक बोध होता हो उससे अन्य कान्ता हीं विभाव हो सकती है। उक्त विभावतावच्छेदक का विश्लेषण इस प्रकार करना चाहिए-अगम्यात्व है प्रकार (=विशेषण) जिस ज्ञान में उसे 'अगम्यात्वप्रकारक ज्ञान' कहा जाता। इसका स्वरूप है- 'इयम् अगम्या'। किसी भी विषय के ज्ञान के विषय में तीन कोटियां सम्भावित हैं-प्रमात्वितश्चय-'इदं ज्ञानं प्रमैव', प्रमात्वसंशय-'इदं ज्ञानं प्रमान वा?' (इसी को अप्रमात्वसंशय भी कह सकते, क्योंकि एक कोटि तो प्रमात्वसंशय में अप्रमात्व हीं है) और अप्रमात्विनश्चय-'इदं ज्ञानम् अप्रमैव'। अतः 'इयमगम्या' इस ज्ञान के विषय में भी उक्त तीन कोटियाँ हो सकती हैं-(क) "इयमगम्या" - इति ज्ञानं प्रमैव", "इयमगम्या" - इति ज्ञानं प्रमा न वा?" और "इयमगम्या"—इति ज्ञानमप्रमैव। इनमें प्रथम को प्रामाण्यनिश्चयालिङ्गिता-गम्यात्वप्रकारक ज्ञान, द्वितीय को प्रामाण्यसंशयालिङ्कितागम्यात्वप्रकारक ज्ञान अथवा अप्रामाण्यसंशयालिङ्गितागम्यात्वप्रकारक ज्ञान और तृतीय को अप्रामाण्यनिश्च-यालिङ्गितागम्यात्वप्रकारक ज्ञान कहा जाता। यह भी ज्ञातव्य है कि निश्चय यथार्थ भी हो सकता है और अयथार्थ भी। अब यह स्पष्ट है कि उक्त तीनों ज्ञानों में प्रथम और दितीय ज्ञान को 'अप्रामाण्यनिश्चयाऽनालिङ्गितागम्यात्वप्रकारक ज्ञान' कहा जा सकता है। उक्त त्रिविध अगम्यात्वप्रकारकज्ञानविषयक प्रमात्वनिश्चय आदि में से प्रथम या द्वितीय प्रकार के होने पर रित सम्भव या उचित नहीं है। अतः उक्त दोनों हीं प्रकारों के ज्ञान का अभाव जिस कान्ता के विषय में होगा वहीं उक्त विभा-वतावच्छेदक धर्म रहेगा और वही कान्ता सामाजिक की रित का विभाव हो सकती है, अन्य, अर्थात् जिसके बारे में प्रथम या द्वितीय प्रकार का अगम्यात्वप्रकारक ज्ञान हो वह, विभाव नहीं हो सकती। इस प्रकार प्रथम और द्वितीय इन दोनों के अभाव को स्वतन्त्ररूप में व्यक्त करने पर दो अभाव कहने पड़ते। इन दोनों का समावेश करने के लिए 'अप्रामाण्यनिश्चयानालिङ्गितागम्यात्वप्रकारकज्ञानाभाव' कहा गया है।

अब यह विचारणीय है कि इस अभाव को विभावतावच्छेदक में विशेषणरूप में कैसे रखा जाय, क्योंकि विभावतावच्छेदक (चाहे उसका विशेषणांश हो या विशेष्यांश) को विभावता के अधिकरण—विभाव में रहना ही चाहिए। 'इयमगम्या' यह ज्ञान समवाय सम्बन्ध से सामाजिक में आश्रित है, अतः यदि सामाजिक में यह ज्ञान उत्पन्न नहीं होता तो इस ज्ञान के अभाव की (इसी ज्ञान में रहने वाली) प्रतियोगिता का अवच्छेदक सम्बन्ध समवाय होगा, क्योंकि जिस अधिकरण में प्रतियोगी (—जिसका अभाव विवक्षित हो वह पदार्थ) जिस सम्बन्ध से रह सकता उस अधिकरण में उसके अभाव को भी, यदि किसी विशेष सम्बन्ध का निर्देश न

तेति भवति तादृशज्ञानिवरहो विशेष्यताख्यविषयतासम्बन्धाविच्छन्नप्रतियोगिताकः।
यद्यपीयमगम्येत्याकारकज्ञानिवरहः समवायेन नायकेऽपि वत्तंते तथापि विभावभूतायां
कान्तायां विद्यमान एव तादृशज्ञानिवरहो विभावतावच्छेदककोटौ निवेश्यः, न
त्वाद्यः, व्यधिकरणत्वात्। अतः 'विशेष्यतासम्बन्धः समवायः' इति नागेशोक्तिश्चिन्त्या। इयमगम्येतिज्ञानिवपये इदं ज्ञानं प्रमेत्याकारकः प्रमात्व- (प्रामाण्य)निश्चयः, इदं ज्ञानं प्रमा न वेत्याकारकः प्रमात्वसंशयोऽप्रमात्वसंशयो वा, इदं ज्ञानमप्रमेत्याकारकोऽप्रमात्विनश्चयश्चेति त्रिविधं ज्ञानं सम्भवति। तत्र प्रथमे इयमगम्यैवेति निश्चयः, द्वितीये इयं गम्याऽगम्या वेति संशयः, तृतीये इयं गम्यैवेति
निश्चयः प्रतिफलति। तत्र प्रथमे ज्ञाने कस्याश्चिदिप कान्ताया विषये जाते
न तत्र रत्युदयः। द्वितीयेऽपि अनर्थसंशयान्न रत्युदयः, तृतीये तु भवत्येव
रत्युदयः। यद्यपि इयमगम्या न वेति संशयसत्त्वेऽपि शकुन्तलादौ दुष्यन्तादे
रतिष्ठदिता तथाऽपि स रत्याभास एवेति न दोषः। यद्वा 'असंशयं क्षत्रपरिग्रहक्षमा'

किया हो तो, उसी सम्बन्ध से माना जाता है। दूसरे शब्दों में, अन्योन्याभाव ( भिन्नता ) से अतिरिक्त अभाव को संसर्गाभाव कहा जाता । इसमें एक पदार्थ (प्रतियोगी) के अधिकरण विशेष (अनुयोगी) में उस संसर्ग का प्रतिषेध किया जाता जिस संसर्ग से प्रतियोगी का अनुयोगी में अस्तित्व सम्भावित हो। यही संसर्ग अभावीयप्रतियोगितावच्छेदक संसर्गं कहलाता । इससे स्पष्ट है कि सामाजिक, जिसमें 'इयमगम्या' यह ज्ञान उत्पन्न नहीं होता उसमें समवायसम्बन्धाविकन्न-प्रतियोगिताक अगम्यात्वप्रकारकज्ञानाभाव रहेगा। किन्तु यह अभाव विभावनिष्ठ न होने से विभावतावच्छेदककोटि में विशेषणरूप से प्रविष्ट हो नहीं सकता। इस अभाव को उस रूप में व्यक्त करना है जिससे यह विभाव में आश्रित हो। इसीलिए ग्रन्थकार ने समवायसम्बन्धाविन्छन्नप्रतियोगिताक उक्त अभाव का निवेश न कर विशेष्यतासम्बन्धाविक्छन्नप्रतियोगिताक अगम्यत्वाप्रकारकज्ञानाभाव का निवेश किया है। इसका तात्पर्य यह है—'इयमगम्या' यह अगम्यत्वाप्रकारक ज्ञान समवाय सम्बन्ध से तो सामाजिक में अवश्य रहता, परन्तु जिस कान्ता के विषय में यह ज्ञान होता उस कान्ता-स्वरूप विषय में भी यह ज्ञान विषयता सम्बन्ध से रहता हीं है। विषय तीन प्रकार के होते हैं-विशेषण, विशेष्य और दोनों का संसर्ग। इसलिए विशेषण में विशेषणतास्य या प्रकारतास्य विषयता रहती, विशेष्य में विशेष्यतास्य विषयता और संसर्ग में संसर्गतास्य विषयता। अत एव विषयतासम्बन्ध

निर्विकल्पक ज्ञान में विशेषण आदि का भान न होने से उस ज्ञान की विषयता स्वतन्त्र प्रकार की होती है।

इत्यादिनाऽगम्यात्वप्रकारकज्ञानेऽप्रामाण्यनिश्चये जात एव रत्युदय इति मन्तव्यम् ।
एप् च ज्ञानेषु प्रतिफिल्तिषु प्रययद्वितीये त्वप्रमाण्यनिश्चयानालिङ्गिते । अत एतयोरन्यतरस्यापि सत्त्वे रत्युदयाभावाद् अनयोरभावः कान्ताविषये रत्युदयेऽपेक्षितः ।
अन्त्यस्तु निश्चयः स्वयमेव रत्युदयहेनुरिति तस्याभावो नाऽपेक्षितस्तत्रेति हेतोः
प्रथमदितीयज्ञानाभावयोर्लाघवेन संग्रहाय अप्रामाण्यनिश्चयाऽनालिङ्गितेति विशेषणमगम्यात्वप्रकारकज्ञानस्योपानम् । अप्रामाण्यनिश्चयश्च प्रमात्मको भ्रमात्मको वा
भवेदविशेषेण रत्युदयहेतुः । अत एव वस्तुतोऽगम्यायामिष इयमगम्येत्याकारकं
ज्ञानमप्रमेति भ्रमात्मकाप्र।माण्यनिश्चये रत्युदयो भवत्येव । अगम्यात्वप्रकारकं ज्ञानं हि इयमगम्येत्येकम् इयमगम्या न वेश्ते द्वितीयम् । आद्यं निश्चयरकं ज्ञानं हि इयमगम्येत्येकम् इयमगम्या न वेश्ते द्वितीयम् । आद्यं निश्चयरकं द्वितीयं तु संशयरूपम् । अनयाक्ष्मयोरिष रत्युदयप्रतिबन्धकत्वादुभयसंग्रहाय
अगम्यात्वप्रकारकं ज्ञानमुपात्तम्, न त्वगम्यात्वप्रकारकनिश्चयः तथाविधः संशयो
वेति वोध्यम् । अप्रामाण्यनिश्चयालिङ्गितागम्यात्वप्रकारकज्ञानाभावेषि तदनालिङ्गितज्ञानाभावे इयं गम्येति ज्ञानसत्त्वे रतेः सम्भवादभावमुखेन निवेशः ।

तदेवमेतत् पर्यवसितम् - न केवलं कान्तात्वं विभावतावच्छेदकमपि तु विशेष्यता-

के तीन भेद हो जाते - विशेषणताख्य (या प्रकारताख्य) विषयतासम्बन्ध, विशेष्य-ताल्यविषयतासम्बन्ध और संसर्गताल्यविषयतासम्बन्ध। यतः इस ज्ञान का विषयीभूत कान्ता उस ज्ञान में विशेष्य है अतः उस कान्ता में उक्त जान विशेष्यताख्यविषयतासम्बन्ध से रहेगा। इसके विपरीत जिस कान्ता के विषय में 'इयमगम्या' यह ज्ञान नहीं होता उस कान्तास्वरूप विषय में उक्त ज्ञान के अस्तित्व का अभाव विशेष्यताख्यविषयतासम्बन्ध से हीं रहेगा। इसीलिए विशेष्यतास्यविषयतासम्बन्धाव च्छिन्नप्रतियोगिताक अगम्यात्वप्रकारकज्ञानाभाव उस कान्ता में रहेगा जिसके विषय में 'इयमगम्या' इस प्रकार के अप्रामाण्यनिश्च-यानालिङ्गितज्ञान — (क) 'इयमगम्या — इति ज्ञानं प्रमैव' और (ख) 'इयमगम्या – इति ज्ञानं प्रमा न वा ? ये दोनों ज्ञान-न हुए हों। अतः स्पष्टं है कि 'विशेष्यता-स्य विजयतासम्बन्धाविच्छन्नप्रतियोगिताक अप्रामाण्यनिश्चयानालिङ्गितज्ञानाभाव-विशिष्ट कान्तात्व' को हीं विभावतावच्छेदक मानना उचित है। यतः शकुन्तला दुष्यन्त की प्रियतमा है अतः उसके बारे में प्रमाण्यनिश्चयालिङ्गित ( = अप्रामा-ण्यनिश्चयानालिङ्गित) अगम्यात्वप्रकारकज्ञान का अभाव नहीं। अत एव शकुन्तला में सामाजिक की दृष्टि से उक्त विभावतावच्छेदक के विशेषण उपयुक्तज्ञानाभाव के न रहने से उससे विशिष्ट कान्तात्व (विभावतावच्छेदक) नहीं रहता, अतः विभावता भी नहीं रहती। फिर शकुन्तला सामाजिक की रित का विभाव कैसे विभावतावच्छेदककोटाववश्यं निवेश्यत्वात् । अन्यथा स्वस्नादेरपि कान्ता-त्वादिना तत्त्वापत्तेः । एवमशोच्यत्वकापुष्ठषत्वादिज्ञानविरहस्य तथाविधस्य

स्यविषयतासम्बन्धाविच्छन्नाऽप्रामाण्यनिश्चयानालिङ्गितागम्यात्वप्रकारकज्ञानत्वाव — चिछन्नप्रतियोगिताकाभाविशिष्टं कान्तात्वम् । शकुन्तलायाः परनायिकात्वेन तत्रे-यमगम्येत्याकारकमगम्यात्वप्रकारकं ज्ञानं प्रामाण्यनिश्चयालिङ्गितं सदप्रामाण्यनिश्च-यानालिङ्गितमेवेति तद्विषयेऽप्रामाण्यनिश्चयानालिङ्गितागम्यात्वप्रकारकज्ञानमेव न तु तद्विरह इति विभावतावच्छेदकविशेषणीभूतस्य तादृशज्ञानिवरहस्याऽसत्त्वाद्विशिष्टस्य विभावताऽवच्छेदकस्याप्यसत्त्वमिति न शकुन्तलादौ परकीयनायिकायां सामाजिकान् प्रति विभावत्वमिति । विषयतासम्बन्धस्य वृत्तिनियामकत्वमभिप्रेत्यायं निवेशौ विभावतावच्छेदककोटौ संगतः । तस्य वृत्त्यनियामकत्वे तु अप्रामाण्यज्ञानानास्क-निदतागम्यात्वप्रकारकज्ञानिवशेष्यत्वाभावविशिष्टं कान्तात्वमेव तथेति वोध्यम् । एप चाऽभावस्तदात्म्येन कान्तायां वर्त्तमानः । तादृशविरहस्य विभावतावच्छेदककोटा-वनिवेशेऽतिप्रसङ्गमाह—अन्यथेति । तत्त्वापत्तेः—विभावत्वापत्तेः ।

रसान्तरेऽपि विभावतावच्छेदकस्वरूपनिर्धारणमनयैव रीत्येत्याह—एविम-त्यादि । तथाविधस्य = विशेष्यतासम्बन्धाविद्यन्तप्रतियोगिताकाऽप्रामाण्यनिश्चयानाः

हो सकती ? शकुन्तला के समान हीं अपनी बहन तथा अन्य सिपण्ड-सगात्र स्त्रियों में भी उक्त ज्ञानाभावस्व रूप विशेषण के न रहने से विशेषणाभावप्रयुक्त विशि-ष्टाभाव स्वरूप विभावतावच्छेदकाभाव है।

इस प्रसंग में यह भी जातव्य है कि पूर्वोक्त प्रमात्वादिनिश्चय यथार्थ भी हो सकते हैं, अयथार्थ भी । अतः यदि किसी गम्या स्त्री के विषय में किसी को पहले 'इयमगम्या' यह बोध हो और सोचने पर उसे यह भ्रमात्मक प्रमात्विनश्चय हो जाय—'इदं ज्ञानं प्रमैव' तो उसमें रित नहीं हो सकती। इसके विपरीत, यदि किसी अगम्या स्त्री के विषय में किसी को पहले 'इयमगम्या' ज्ञान हो और पीछे

<sup>9.</sup> विशेषणयुक्त विशेष्य का सभाव (=विशिष्टाभाव) केवल विशेषण के, केवल विशेष्य के और दोनों के अभाव के आधार पर भी माना जाता है। प्रथम को विशेषणाभावप्रयुक्त विशिष्टाभाव, द्वितीय को विशेष्याभावप्रयुक्त विशिष्टाभाव और तृतीय को उभयभावप्रयुक्त विशिष्टाभाव कहते। नील-घटविशिष्ट भूतल में रक्त घट का सभाव, उसी भूतल में नील पट का सभाव और उसी भूतल में रक्त पट का सभाव क्रमश: उक्त तीनों विशिष्टाभावों के उदाहरण हैं।

करुणरसादौ । तादृशज्ञानानुत्पादस्तु तत्प्रतिबन्धकान्तरिनर्वचनमन्तरेण दुरुपपादः । स्वात्मनि दुष्यन्ताद्यभेदबुद्धिरेव तथेति चेत् ? न,

लिङ्गिताऽशोच्यत्वकापुरुषत्वप्रकारकज्ञानिवरहिविशिष्टपुरुषत्वादेः करुणरसादौ विभावतावच्छेदकत्वं वाच्यमित्यथंः । शकुन्तलादौ सामाजिकानाम् इयमगम्येत्याकारकाप्रामाण्यनिद्ययानालिङ्गितज्ञानस्यानुत्पाद एव कथं न भवतीत्याशङ्कायामाह—
तादृशेति । निर्वचनिमिति । एतेन योग्यस्य तादृशज्ञानोत्पादप्रतिवन्धकस्याभावः
सूच्यते । यस्य पुनरुन्मादादिना तथाविधज्ञानानुदयो दृष्टस्तस्य रितरेव नोत्पद्यत
इति न तस्यापि विभावः शकुन्तलादिरिति बोध्यम् । तथा च योग्यप्रतिवन्धकाभावसहकृतोत्पादसामग्रीसत्त्वात् परकीयनायिकाविषये तथाविधं ज्ञानं जायत एव सम्यानामिति न शकुन्तलादौ तेषां विभावत्वमिति निष्कर्षः । जगन्मानृत्वेनाभिमते सीतादौ

चलकर उसे यह भ्रमात्मक अप्रमात्विनिश्चय हो जाय — 'इदं ज्ञानमप्रमैव' तो उसमें रित हो हीं सकती है।

इस सन्दर्भ में एक विषय पर ध्यान देना आवश्यक है—विषयतासम्बन्ध वृक्तिनियामक (जिस सम्बन्ध से किसी पदार्थ का किसी अधिकरण में रहना प्रसिद्ध हो वह सम्बन्ध) है या नहीं—यह विवादप्रस्त है। अतः विशेष्यताख्यविषयता-सम्बन्ध की वृक्तिनियामता मानने पर तो उक्त वर्णन उचित है। किन्तु इसे वृक्ति-नियामक न मानने पर विभावताबच्छेदक का स्वरूप होगा—अप्रामाण्यनिश्चयाना-लिज्जितागम्यात्वप्रकारकज्ञानविशेष्यत्वाभावविशिष्ट कान्तात्व। इस पक्ष में अभावीय प्रतियोगिताबच्छेदक सम्बन्ध होगा तादाम्य। अतः निष्कर्ष यह है कि वही कान्ता विभाव हो सकती है जो अगम्यात्वप्रकारक ज्ञान का विशेष्य न हो।

शृङ्गार के समान हीं करण के प्रसङ्ग में अप्रामाण्यनिश्चयानालिङ्गिताशोच्यत्वप्रकारकज्ञानाभाविशिष्ट पुरुपत्वादि को, वीररस के प्रसङ्ग में अप्रामाण्यनिश्चयानालिङ्गितकापुरुपत्वज्ञानाभाविशिष्ट पुरुपत्वादि को विभावतावच्छेदक समझना
चाहिए। प्रतियोगितावच्छेदक सम्बन्ध का स्वरूप पूर्ववत् है। अतः स्पष्ट है कि
शकुन्तलादि सामाजिक के लिए विभाव नहीं हो सकते; क्योंकि उनके विषय में उक्त
अगम्यात्वप्रकारकज्ञान हीं उत्पन्न होता, उसका अभाव नहीं। हाँ, यदि कोई
योग्य प्रतिबन्धक होता तो शकुन्तलादि के विषय में उक्त ज्ञान उत्पन्न न होता और
वे विभाव हो जाते। किन्तु विचार करने पर कोई वैसा प्रतिबन्धक प्रस्तुत किया
नहीं जा सकता। यह तो सम्भव नहीं कि सामाजिक नाट्यादि देखते-पढ़ते समय
यह भूल जाते कि वे दुष्यन्त से भिन्न हैं, क्योंकि दुष्यन्त आदि के कुछ अलीकिक
गुणों—धीरोदात्तता, साम्राज्य-सम्पन्नता आदि आदि—के अपने में अभाव

नायके घराधौरेयत्वधीरत्वादेरात्मिन चाधुनिकत्वादेर्वेधर्म्यस्य स्फुटं प्रति-पत्तेरभेदबोधस्यैव दुर्लभत्वात्।

किं च केयं प्रतीतिः ? प्रमाणान्तरानुपस्थानाच्छाव्दीति चेत्? न। व्याव-हारिकशव्दान्तरजन्यनायकिमथुनवृत्तान्तवित्तीनािमवास्या अप्यहृद्यत्वापत्तेः।

सामाजिकान् प्रत्यविभावत्वन्तु इतोऽपि स्फुटतरम् । तथा = तावृशक्ञानोत्पादप्रति-बन्धकः । वैधम्यंस्येति । एतदुपलक्षणमलोकसामान्यस्य नायकादिगतधमंवैध-म्यंस्य । तथा च यद्यपि धराधौरेयत्वादेनीयकधर्मस्य वयचित्सामाजिकेऽपि सम्भव इति तत्राभेदप्रतीतिः शक्या स्वीकतुंम् तथापि रामादेरलौकिकगुणसम्पन्नस्य साधम्यं न लौकिकेषु पुरुषेषु सम्भवतीत्यभेदबुद्धिस्तत्र नायकसामाजिकयोरशस्यसम्पादैवेति नाऽ-भेदबुद्धिमादाय तावृशक्तानोत्पादप्रतिवन्ध इत्याशयः ।

एतावता परगतत्वेन स्वगतत्वेन च रसप्रतीतेरशक्यत्वमुपपाद्य प्रतीतेरिप पराभिमताया अलीकिककाव्यव्यापारानपेक्षलीकिकप्रमाणवेद्यत्वे अहृद्यत्वापत्तिमुखेन अयुकत्वं प्रतिपादयन् 'प्रतीयते रसः' इति पक्षं निराकतुं काम बाह—िकञ्चेत्यादि ।
रसप्रतीतिरत्र प्रतीतिशब्देन विवक्षिता । प्रमाणान्तरं शब्दातिरिक्तं प्रत्यक्षादि,
तदभावात् काव्यात्मकशब्दप्रमाणजन्यैव रसप्रतीतिरित्ययंः प्रतिप्रश्नस्य । व्यावहारिकशब्दान्तरेति । एतच्चोपलक्षणं लीकिकप्रमाणमात्रस्य प्रत्यक्षादेरिप ।
अहृद्यत्वापत्तेरिति । एतच्चाऽसहृदयत्वं भट्टनायकस्य ख्यापयित, यतो हि भिङ्गभेदेन शाब्दप्रतीतेरिप हृद्यत्वस्य सर्वानुभवसिद्धत्वात् । अथवा यादृशं हृद्यत्वमली-

होने से वे अपने को दुष्यन्त आदि से अभिन्न कैसे समझ सकते? अतः नायक से अपने को अभिन्न समझने के कारण भी शकुन्तला आदि को सामाजिक की रितं का विभाव मानना असम्भव है। अतः रस की स्वगत प्रतीति भी नहीं हो सकती।

उक्त रीति से प्रतीति के परगत या स्वगत न होने से उस पक्ष का निराकरण कर अब भट्टनायक उपयुक्त प्रमाण न होने से भी रसप्रतीति-पक्ष का खण्डन कर रहे. हैं, क्योंकि परगत रत्यादि की सामाजिक को बाह्य प्रत्यक्ष तो हो नहीं सकता, कारण आन्तरिक पदार्थ चाहे स्वगत हो या परगत वह बोह्य न्द्रिययोग्य होता हीं नहीं। यदि चेष्टा आदि से उसकी अनुमिति हो भी तो भी उसमें अलौकिकता नहीं आ सकती। काव्यात्मक शब्द-प्रमाण से प्रतीति मानने पर भी अलौकिका-स्वाद की समस्या पूर्ववत् बनी रहेगी, क्योंकि इतिहास-पुराणादि के वाक्यों से होने बाली नायक-नायिका के प्रेमाख्यान की प्रतीति मे अलौकिक आनन्द किसी को नहीं मिलता। उक्त रत्यादि की मानस-प्रतीति होती है (सामाजिक को)—यह कहना भी

नापि मानसी, चिन्तोपनीतानां तेषामेव पदार्थानां मानस्याः प्रतीतेरस्या वैलक्षण्योपलम्भात् । न च स्मृतिः, तथा प्रागननुभवात् ।

तस्मादिभिधया निवेदिताः पदार्था भावकत्वव्यापारेणाऽगम्यत्वादिरस-

किकं रसप्रतीतावनुभवसिद्धं सहदयानां ताद्शं हचत्वं शब्दात् तत्रतीतौ न स्यादि-त्याशयेनेदम् । तादशालीकिकं हृद्यत्वं मानस्यामपि तत्प्रतीतौ न स्यादित्याशयेनाह-नाऽपीति । चिन्तेत्यादि । पूनः पूनरनूसन्धानं चिन्ता, तयोपनीतानां ज्ञान-लक्षणसिन्नकृष्टानां काव्यार्थानां शकुन्तलादीनां विभावत्वादिना मानस्यां प्रतीतौ यया नाली किकं हृ बदवं तथैव रसस्यापि मानस्यां प्रतीती न स्यात्, इच्यते तु तत । अतो न रसप्रतीतिर्मानसी भवित्महंतीत्याशयः। अलौकिकगुणस्य नायकादेः स्मृतिरेव रसप्रतीतिः सामाजिकानाम्, अलीकिकविषयकत्वादेव चेयं स्मृतिरिप रमणीया स्या-दित्याशङ्कां निराकुरुते-न च स्मृतिरिति । अनुभवो हि पूर्वकालिकः स्वजन्य-संस्कारद्वारा स्मृतिहेतुरिति प्रसिद्धम् । प्रकृते च ताद्शगुणविशिष्टनायकादे: सामा-जिकानुभवविषयत्वामावेन न तद्विषयकः संस्कारः सामाजिकानां येन तद्विषया स्मृतिः स्यादिति न स्मृतिरूपाऽपि रसप्रतीतिः शक्याऽभ्यूपगन्तुम् इत्ययः। तदेवं रसप्रतीतिपक्षे निराकृते रसोत्पत्त्यभिन्यक्तिपक्षाविप लोचनाद्यक्तभद्रनायकयुक्त्या निराकरणीयौ पाठकै: । तथां हि लोचन उक्तम्—'उत्पत्तिपक्षे च करुणस्योत्पादाद दु:खित्वे करुणप्रेक्षास् पुनरप्रवृत्तिः स्यात् । तन्नोत्पत्तिरपि । नाप्यभिव्यक्तिः, शक्तिरूपस्य हि शुङ्कारस्याभिव्यक्ती विषयाजनतारतम्यप्रवृत्तिः स्यात् । तत्रापि कि स्वगतोऽभिव्यज्यते रसः परगतो वेति पूर्ववदेव दोषः । तेन न प्रतीयते, नोत्पद्यते, नाभिव्यज्यते काव्येन रसः' इति ।

अधुना स्वमतमाह भट्टनायकः — तस्मादित्यादिना । अभिधयेत्युपलक्षणं लक्षणाया अपि । यथावत्पदार्यप्रतिपादनमभिधाया लक्षणायाश्च कृत्यमत्र मते । तद-

सम्भव नहीं, क्योंकि एक तो दूसरे के रत्यादि आन्तरिक पदार्थों का सामाजिक को मानस प्रत्यक्ष हो नहीं सकता और दूसरे, पुन: पुन: अनुसन्धान किये गये काव्यार्थ- भूत शकुन्तलादि की विभावादि ए में होने वाली मानस-प्रतीति में वह आनन्द नहीं मिलता जो रसप्रतीति में अभीष्ट है। उन अलौकिकानन्दमय दुष्यन्तादिनिष्ठ रत्यादि का सामाजिक को नाटघदर्शनादि के पूर्व अनुभव न होने से उनकी स्मृति भी असम्भव है। अतः रस-प्रतीति की मान्यता सर्वधा हेय है। इसी तरह, रसोत्पत्ति-पक्ष भी असंगत है, क्योंकि तब तो नायक के शोक से सामाजिक में भी शोक की उत्पत्ति माननी होगी जिसका अर्थ यही होगा कि एक बार कष्ण-रस-प्रधान नाटक-काव्य देख-सुनकर शोकातुर सामाजिक पुन: कभी उन्हे देखने-सुनने में

विरोधिज्ञानप्रतिबन्धद्वारा कान्तात्वादिरसानुकूलधर्मपुरस्कारेणावस्थाप्यन्ते। एवं साधारणीकृतेषु दुष्यन्तशकुन्तलादेशकालवयोऽवस्थादिषु, पङ्गौ पूर्व-व्यापारमहिमनि, तृतीयस्य भोगकृत्त्वव्यापारस्य महिम्रा निगीर्णयो रजस्त-मसोरुद्रिक्तसत्त्वजनितेन निजचित्स्वभावनिवृतिविश्रान्तिलक्षणेन साक्षा-

नन्तरं भावकत्वाख्यकाव्यव्यापारकृत्यं दर्शयति—भावकत्वेर्ति । तथा च भावकत्वव्यापारस्य साधारणीकरणं फलम् । तदाह—एविमिति । पूर्वव्यापारः =
भावकत्वव्यापारः । निगीणंयोरित्यादिना भोजकत्वापरपर्यायभोगकृत्त्वाख्यतृतीयकाव्यव्यापारस्य रजस्तमोवृत्तिनिरोधः फलम् । ततश्च सत्त्वोद्वेकाज्जायमानेन
मानसेन विलक्षणेन साक्षात्कारेण भोगापरपर्यायेण भृज्यते विषयीक्रियते ,रस इत्ययमाशयो भट्टनायकस्य बोध्यः । निजचिदित्यादि । निजस्य = सामाजिकस्यात्मनः,
चित्त्स्वभावनिवृंतिः = आवरणनाशादात्मस्वभावभूतचितः स्फुरणम्, चिदित्युपलक्षणमानन्दरूपस्यापि, तस्या विश्वान्तिः = चिदानन्दात्मभिन्नवस्त्वगोचरत्वम्,
तदेव लक्षणं सादृश्येन ज्ञापकं यस्य तेन साक्षात्कारेण परब्रह्मसाक्षात्कारसदृशेन
साक्षात्कारेणेति तात्पर्यम् । सत्त्वोद्वेकाच्च रससाक्षात्कारः सुखात्मकोऽत्र मते,
सत्त्वस्य सुखक्ष्पेण परिणामात् । एतावतेव चास्य मतस्य सांख्यीयत्वप्रवादोऽपि ।
साधारणात्मेत्यनेनदं सूचितं यत्परगत एव रत्यादिः सामाजिकभूं ज्यते, परन्तु भावकत्वव्यापारेण साधारणीकरणात्मना परगतत्वं न गोचरीक्रियते इत्ययं विशेषः।

प्रवृत्त नहीं होंगे, जब कि वस्तुस्थिति इसके विपरीत है। यदि यह रसोत्पत्ति नायकादि में ही मान्य हो तो सामाजिक का इससे क्या प्रयोजन सिद्ध होगा? रमाभिव्यक्ति-पक्ष भी त्याज्य है, क्योंकि अभिव्यक्ति पूर्वसिद्ध पदार्थ की होती। अतः पूर्वसिद्ध रत्यादि की हीं अभिव्यक्ति माननी होगी। यदि ये रत्यादि नायकितृष्ठ हैं तो सामाजिक पुनः उनसे उदासीन हो जायेंगे। सामाजिक में उन रत्यादि की स्थिति तो है नहीं। ऐसी स्थिति में किसकी सामाजिक में अभिव्यक्ति होगी? साथ हीं, अभिव्यञ्जक की स्थिति में तो तारतम्य के आधार पर रसाभिव्यक्ति में भी तारतम्य मानना होगा। किन्तु रसस्वरूपभूत अखण्ड आनन्द की अभिव्यक्ति में तारतम्य मानना असंगत है। अतः अभिव्यक्ति-पक्ष भी अनुचित है।

अतः रस की भुक्ति (भोग—साक्षात्कार) उचित है। इसकी व्याख्या इस प्रकार करनी चाहिए—सर्वप्रथम तो अभिषावृत्ति द्वारा काव्यादि से वाच्यार्थं की

१. वस्तुतः यह कथन संगत नहीं है, क्योंकि अभिव्यञ्जकतारतम्यप्रयुक्त अभि-व्यञ्जय की अखण्डता में अन्तर नहीं पड़ता। भट्टनायक के 'विषयार्जनतार-तम्यप्रवृत्तिः' कथन का कोई दूसरा अभिप्राय हो, अथवा पाठ शुद्ध न हो!

त्कारेण विषयीकृतो भावनोपनीतः साधारणात्मा रत्यादिः स्थायी रसः । तत्र भुज्यमानो रत्यादिः, रत्यादिभोगो वेत्युभयमेव रसः । सोऽयं भोगो विषय-संवलनाद्ब्रह्मास्वादसविधवर्तीत्युच्यते । एवं च त्रयोंऽशाः काव्यस्य-"अभिधा

अत्र पक्षे स्थायिनो भोगस्य च विशेषणविशेष्यभावे विनिगमकाभावाद् भुज्यमानः स्थायी स्थायिविषयकभोगो वा रस इत्याह—तत्रेत्यादिना । पूर्वकल्पे साक्षात्कार-स्यैव सत्त्वोद्रे कजिनतस्य मुखमयत्वेन रसस्यापि सुखमयत्वं बोध्यम् । विषयसम्ब-लनादित्यनेन विषयासम्बिलतब्रह्मास्वादाद्भिन्नत्वं रसास्वादस्य विशेतम् । सविधत्वं च रसास्वादस्यानन्दप्रचुरत्वात्तत्प्राधान्याद्वा प्रतीत्यपेक्षात् । भट्टनायकमतं तदुक्त्यै-वोपसंहरति—एवं चेत्यादिना । त्रयोशाः = त्रयो व्यापाराः, अभिधा, भावना, भोगीकृतिः (भोजकत्वं) चेति । तत्राभिधा वाच्यार्थविषयिणी = वाच्यार्थोपस्थापिका, भावना = भावकत्वं साधारणीकरणद्वारा सामाजिकैः सह रत्यादेः सम्बन्धस्य प्रति-पादिका, भोजकत्वं च सहृदयविषयम् = रसास्वादजनकम् इति । एतेन भट्टनायको व्यञ्जनां नोरीकरोतीत्यपि सुव्यक्तमेव । अभिनवगुप्तभट्टनायकमतयोविशेषं निरू-

उपस्थिति होती है। इस दशा में शकुन्तलादि से दुष्यन्तादि का सम्बन्ध बना रहता है जिससे सामाजिक को रस-साक्षात्कार होने में बाधा पड़ती। काव्य में अभिधा से भिन्न एक 'भावकत्व' नामक व्यापार मानना चाहिए। इस व्यापार के प्रभाव से 'साधारणीकरण' होता, अर्थात् रस-भोग में वाधकीभूत शक्-न्तलादिविषयक परकीयत्व, अगम्यात्व, शकुन्तलात्व आदि धर्मों का प्रतिबन्ध और कान्तात्व आदि रस-भोगानुकूल धर्मों का उद्भावन होता। इसी से शकुन्तलादि के वय, अतीत काल आदि रस-प्रतिबन्धक तत्त्वों का भी विलोप हो जाता है। अत एव दुष्यन्तादिनिष्ठ शकुन्तलादिविषयक रति भी केवल कान्ताविषयक रति रूप में प्रस्फुटित होने लगती। इससे सामाजिक को उस रित के विषय में जो परकीत्व-बोध हो रहा था वह भी विलुप्त हो जाता। 'भावकत्व' व्यापार का कृत्य यहीं समाप्त हो जाता है। किन्तु इतने से हीं, विना भोग-साधन के, रस का भोग हो नहीं सकता। भोग-साधन तो वह चित्त हो सकता है जिस में सत्त्वगुण का अत्यन्त प्रकर्ष हो। यह कार्य चित्त के रजोगुण और तमोगुण के प्रभाव को सर्वेया समाप्त किए विना असम्भव है। अतः 'भोगकृत्त्व' (=भोजकत्व) व्यापार के प्रभाव से रजोगूण और तमोगुण का प्रभाव सर्वथा क्षीण हो जाता जिसके फल-स्वरूप सत्त्वगुण का चित्त में 'उद्रेक' हो जाता। इससे चित्त प्रकाशानन्दमय हो जाता। इसके सम्पर्क से रत्यादि में भी आनन्दमयता प्रकट हो जाती है। इसी 'वित्तसत्त्व' (=सत्त्वातिशयविशिष्ट चित्त) से साधारणीकरणसाधनीभूत भावकत्व

भावना चैव तद्भोगीकृतिरेव च' इत्याहुः। मतस्यैतस्य पूर्वस्मान्मताद्भाव-कत्वव्यापारान्तरस्वीकार एव विशेषः। भोगस्तु व्यक्तिः। भोगकृत्वं तु व्यञ्जनादविशिष्टम्। अन्या तु सैव सरणिः।।

(३) नन्यास्तु काव्ये नाट्ये च कविना नटेन च प्रकाशितेषु विभावादिषु

पयित—मतस्यैतस्येत्यादिना । व्यक्तिः = भग्नावरणा चित्, तस्या एव साक्षात्का-रात्मकत्वात्, 'यत् साक्षादपरोक्षाद् ब्रह्म' इत्यादिश्रुतेः । यद्यपि भट्टनायकमते चित्तसत्त्ववृत्त्यात्मक एवानन्दः प्रतीयते तथापि ब्रह्मातिरिक्तस्यानानन्दत्वात्तत्सम्पर्कं विना कस्याप्यानन्दरूपत्वं न सम्भवतीत्यौपनिषदमताभिप्रायेणयमुक्तिः पण्डितराज-स्येति प्रतीयते । व्यञ्जनात् = व्यञ्जनव्यापारात् । तदुक्तं लोचने — 'भोगीकरण-व्यापारश्च काव्यस्य रसविषयो व्वननात्मैव, नान्यत् कि चिद्' इति । अन्या = आस्वाद्यमानः स्थाय्येव रसः, साधारणीकरणं चेत्याद्या पूर्ववर्णिता । अत्र भट्टनायकमते भावकत्वास्यकाव्यव्यापारेण साधारणीकरणम्, पूर्वमते च भावना-विशेषेणिति विशेषः ॥

रसविषये तृतीयं मतमाह—नव्यास्त्वित्यादिना । प्रकाशितेषु = कविना शब्देन नटेन चामिनयाद्युपस्कृतेन शब्देन सहृदयहृदयं प्रापितेषु । विभावादिष्विति ।

व्यापार द्वारा पहले से हीं सहृदय के अन्तःकरण में उपस्थापित परकीयत्वसम्बन्ध-रिहत रत्यादि का सामाजिक को आनन्दमय तत्त्व के रूप में भोग (=साक्षात्कार) होता। यह रसस्वरूप आनन्द उस ब्रह्मानन्द जैसा होता जिसमें आत्मा के चिदा-नन्दस्वभाव की प्रकटता की पराकाष्ठा मानी जाती, क्योंकि सत्त्वोद्रे कमयचित्तगत आनन्द अन्य चित्तगत आनन्दों में उत्तम होता। अन्तर दोनों में यह है कि ब्रह्मानन्द वृत्तिभिन्न है जबिक रसानन्द रत्यादिविषयक चित्तवृत्ति है। अतः भोगविषयीकृत रत्यादि या रत्यादिविषयक उक्त भोग (=साक्षात्कार) हीं रस है। इस प्रकार काव्य के तीन व्यापार हुए, जैसा भट्टनायक ने स्वयं कहा है—''अभिद्या, भावना (=भावकत्व) और रसभोगीकृति, अर्थात् भोजकत्व (ये तीन काव्यव्यापार हैं)।"

इसमें पूर्वमत (अभिनवगुप्त के मत) से यही अन्तर है कि इसमें एक 'भावकत्व' नामक अतिरिक्त काव्यव्यापार की कल्पना की गई है। भट्टनायक का 'भोग' तो 'व्यक्ति'—भग्नावरणा चित् हीं हैं; केवल शब्दभेद है, अर्थमेद नहीं, क्योंकि साक्षा-त्कार 'यत् साक्षादपरोक्षाद ब्रह्मा' इत्यादि श्रुतियों के अनुसार भग्नावरणचित्स्व-रूप हीं है। इनका 'भोजकत्व' व्यापार भी व्यव्जनाव्यापार से भिन्न नहीं है, क्योंकि दोनों का कृत्य एक हीं है। अन्य प्रक्रिया दोनों की समान हैं।

कुछ नवीन आचार्य (जिनके नाम अज्ञात हैं) सामाजिक में उत्पन्न अनिवंचनीय

व्यञ्जनव्यापारेण दुष्यन्तादौ शकुन्तलादिरतौ गृहीतायामनन्तरं च सहृदय-तोल्लासितस्य भावनाविशेषरूपस्य दोषस्य महिम्ना कल्पितदुष्यन्तत्वाव-च्छादिते स्वात्मन्यज्ञानाविच्छन्ने शुक्तिकाशकल इव रजतखण्डः समुत्पद्य-मानोऽनिर्वचनीयः साक्षिभास्यशकुन्तलादिविषयकरत्यादिरेव रसः।

एतेन मतेऽस्मिन्नालम्बनकारणादीनां शकुन्तलादीनां विभावादिपदवीप्रापणाय न भावनाविशेपस्य न वा भोजकत्वव्यापारस्य प्रयोजनिमिति प्रतीयते, आलम्बनकारणा-दीनामेव नामान्तराणि विभावादय इति जायते । सहृदयता = प्राक्तनी काव्यार्थ-वासना, रत्यादिवासनेति यावत्। तया सहृदयतया उल्लासितस्य = सहकृतस्य, श्किरजतभ्रमोऽपि तस्यैव भवति यस्य रजतविषयकसंस्कारः पूर्वत एव वर्त्तते । अतोऽत्र रत्यादिश्रमेऽपि वासनाख्यः कश्चन रत्यादिविषयकः संस्कारिवशेषः सहृदये नितरामपेक्षितः । तस्य चोद्वोघो दुष्यन्तादिस्थानीयनटकत्तृं करत्यनुकूलविलासादि-ज्ञानेन काव्याध्ययनश्रवणजन्यतज्ज्ञानेन वा यथायथमवगन्तव्यः । सेयं वासना रत्या-देर्भ्रमात्मकदुष्टफलजनकत्वाद्दोष इत्युच्यते । स्वतस्तु वासनाया दोषत्वं दुर्घटम् । यद्वा भावनात्मकदोषसहकारितया रत्यादिवासनाया दोषत्वं निर्वाह्मम् । त्यादि । काव्यार्थस्य पुनः पुनर्नेरन्तयेणानुसन्धानं भावना, सा चात्र सामाजिक-गतस्वत्वस्य (== दुष्यन्तादिभिन्नत्वस्य) अपलापकत्वेन दोष इत्यभिहिता। भावनाविशेपस्व इपदोषेण स्वस्मिन् दुष्यन्तरूपेण प्रतीतिः । अयं च दुष्यन्तादि-रिनवर्चनीयो यावत्प्रतिभासमवस्थानात् प्रातिभासिक इत्युच्यते वेदान्तनये। दुष्यन्तकल्पनायां च दुष्यन्तत्वमपि कल्पितं भवत्येवेति दुष्यन्तत्वमपि प्रातिभासिकं सदसद्भ्यामनिवंचनीयं तत्रोत्पद्यत एव । इदमेव प्रातिभासिकत्वं सामाजिके दुष्यन्तत्वादेः कित्पतत्वमुक्तं ग्रन्थे । यदा च सामाजिके दुष्यन्तादिः कल्प्यते तदा दुष्यन्तत्वादिः तत्सहचरितो रत्यादिरिप शकुन्तलादिविषयकः कल्पित एव रङ्गे रजत-स्य कल्पनायां रजतत्ववहुमूल्यत्वादिकल्पनवत् । कल्पितेत्यादि । अज्ञानाविच्छन्नेऽत एव दुष्यन्तत्वाद्यवच्छादिते स्वात्मनीत्यन्वय:। यदा भावनास्वरूपदोषवशात्सामा-जिकस्य स्वत्वं दुष्यन्तादिभिन्नत्वमवच्छाद्यते आन्नियते तदा भेदाग्रहात् सामाजिकः स्वं दुष्यन्तमभिमन्यमानः 'दुष्यन्तोऽहं शकुन्तलाविषयकरितमान्' इति प्रत्येति । अस्यां प्रतोतौ शकुन्तलाविषयिणी रतिर्विशेषणीभूता दुष्यन्तत्वविशिष्टश्च विशेष्य

<sup>(</sup>सदसद्विलक्षण-प्रातिभासिक) रत्यादि को हीं रस मानते । इस रस की उत्पत्ति प्रक्रिया इस प्रकार है—सर्वप्रथम सामाजिक काव्य या नाट्य का अध्ययन या अव-लोकन करते । इससे काव्य में किव द्वारा विणत और नाट्य में नट द्वारा अभि-नीत विभाव, अनुभाव एवं सञ्चारिभावों की यथासभ्भव प्रत्यक्षात्मक या अनुमित्या-

## अयं च कार्यो दोषविशेषस्य । नाश्यश्च तन्नाशस्य । स्वोत्तरभाविना

इति भवति दुष्यन्तत्वं विशेष्यतावच्छेदकमत्र । इदमेव दुष्यन्तत्वस्य स्वात्मावच्छा-दकत्वमत्राभिमतमिति वक्ष्यत्यनुपदमेव ग्रन्थकृत् ।

अयम् = रत्यादि: । दोपियशेषस्य = सहृदयतोल्लासितभावनाविशेषस्य । तन्नाशस्य = उक्तदोपिवशेषनाशस्य । एतेन पूर्वोक्तमतिसद्धं नित्यत्वं निराकृतं रसस्येति बोध्यम् । अनिवंचनीयरत्यादे रसपदाभिलप्यस्य कथं मुखपदव्यपदेश इत्यत्र हेतुमाह—स्वोत्तरभाविनेत्यादिना । अयमाशयः—रत्यादिसाक्षिप्रत्यक्षस्य स्वरूपत आनन्दरूपत्वाऽभावेऽपि आस्वादात्मकस्यास्य प्रत्यक्षस्यालौकिककाव्यव्यापार-भावनाजन्यरत्यादिविषयकत्याऽलौकिकाह्मादजनकत्वम्, आह्नादाच्चाऽव्यवहिताद् भेदे॰

त्मक प्रतीति उन्हें (सामाजिक को) होती। इन विभाव आदि की सहायता से व्यञ्जित दुष्यन्तादिनिष्ठ शकुन्तलादिविषयक रत्यादि का उन्हें बोध होता। उसके पश्चात् विभावादिसम्बल्ति रत्यादि की जब वे अपनी सहृदयता से सम्बल्ति भावना, वर्षात् पुनः पुनः अनुसन्धान करते तो इसी भावनास्वरूप दोष के प्रभाव से उनका स्वत्व (दुष्यन्तादिभिन्नत्व) अज्ञानादृत हो जाता और उनमें कल्पित (अनिवर्चनीय) दुष्यन्तत्वादि धमं की उत्पत्ति हो जाती जिससे उनका व्यक्तित्व अवच्छादित हो शब्दान्तर में, वे अपने को 'शकुन्तलादिविषयकरत्यादि के आश्रय समझने लग जाते—"शकुन्तलाविषयकरतिमान् दुष्यन्तोऽहम्"" इत्यादि बोब उन्हें होने लगता। ऐसी स्थिति में उनमें शकुन्तलादिविषयक रित की उत्पत्ति भी हो हीं जाती है, अन्यथा उक्त बोध हो नहीं पाता। यह रित वास्तिविक (ब्यावहारिक) तो हो नहीं सकती, क्योंकि वह है तो दुष्यन्त में हीं हो सकती है, सामाजिक में नहीं। अतः यह प्रातिभासिक पदार्थ जिसकी स्थिति प्रतिभासकाल-पर्यन्त होती, उससे पूर्व या पश्चात् नहीं । यह रति प्रतिभास जबतक होता तभी तक होती, उससे पहले या पश्चात् नहीं। इस अनिवर्चनीय रित की उत्पत्ति सामाजिक में उसी प्रकार होती जिस प्रकार अद्धैत-मत में अज्ञानावृत शुक्तिका में काचादिदोष के प्रभाव से रजतत्व एवं तत्सहचरित बहुमूल्यत्व आदि धर्मों की प्रति-भासकालमात्र में उत्पत्ति होती। प्रातिभासिक पदार्थं को अर्द्धतमत में साक्षिभास्य माना जाता। अतः सामाजिक में उत्पन्न रत्यादि को भी साक्षिभास्य मानना चाहिए। यतः रसास्वादन सामाजिक को हीं होता अतः सामाजिक में रत्यादि-स्वरूप रस का अस्तित्व अनिवार्य है। इसीलिए उनमें इस प्रातिभासिक रत्यादि

१. स्पष्टता के लिए केवल रित को लेकर उदाहरण दिया गया है। यही प्रक्रिया
रसान्तर के प्रसङ्घ में भी समझनी चाहिए।

लोकोत्तराह्नादेन भेदाऽग्रहात्सुखपदव्यपदेश्यो भवति । स्वपूर्वोपस्थितेन रत्यादिना तदग्रहात्तद्रतित्वेनैकत्वाध्यवसानाद्वा व्यङ्गयो वर्णनीयश्चोच्यते ।

नानध्यवसीयमानो रत्यादिः सुखपदव्यपदेश्योऽपि भवति । अस्मिरच पक्षे सुखमा-ह्लादापरपर्यायं चित्तवृत्त्यात्मकमेव, आनन्दरूपावरणनिवृत्त्यभावेन आत्मानन्दाऽ-स्पुरणात् । प्रातिभासिकपदार्थंतत्प्रतिभासयोस्तुल्पकालत्वाद्रत्यादिप्रत्यक्षोत्तरजाय-सानस्याप्याह्नादस्य रत्याद्युत्तरभावित्वमुक्तम् । यद्वाऽनिवर्चनीयरत्यादिविषयक-साक्षिप्रत्यक्ष रूपेण जायमानयाऽविद्यावृत्त्या स्वात्मानन्दावरणनिवृत्तिः, ततः व स्वात्म-भूतानन्देन सह पूर्ववद् गोचरीक्रियमाणत्वाद्रत्यादेः सुखपदव्यपदेशः। अस्य च सुख-स्यात्मस्वरूपभूततया अलौकिककाव्यव्यापारप्रयोज्यतया चाऽलौकिकत्वम्, विशेषणी-भूतस्य विशेष्यभूतस्य वा रत्यादेः काव्यार्यभावनाजन्यतया वा जन्यत्वमुपपाद्यम् । अथवा रत्यादेः सुखजनकत्वेन सुखत्वव्यपदेशः । सुखस्य नित्यत्वेऽपि रत्याद्यपहित-सुखस्य जन्यत्वमुक्तम् । अस्मिश्च पक्षे शोकादेरप्यनिवर्चनीयस्य सुखव्यपदेश इब्टरचेदान्मस्वरूपभूतानन्दसंस्पर्शादेव, 'सरसिजमनुबिद्धं शैवलेनाऽपि रम्यम्' इति वदिति वक्ष्यति । तदेवमस्मिन् मते सामाजिककर्तृ करसानुभवीपपादनाय सामा-जिकेषु प्रतिभासिकरत्याद्युत्पत्तिसाधनमेव विशेष इति बोध्यम् । अस्य सामाजि-निष्ठरत्यादेरनिवर्चनीयस्य भावनादोषजन्यतया साक्षिप्रत्यक्षविषयतया व्यङ्गचत्व-व्यपदेशः अनिवंचनीयत्वेन च वर्णनीयत्वव्यपदेशः कथमित्युपपादयति—स्वपूर्वेत्या-दिना । उपस्थितेन = व्यङ्ग्येन वर्णनीयेन च । रत्यादिनेत्यस्य दुष्यन्तादौ शकुन्तलादिविषयकेणेत्यादिः । तदग्रहात् = भेदाग्रहात् । ननु ब्रह्मजगदध्यासे धर्मिणोः परस्पराध्यासाद्धमंयोरपि परस्पराध्यासो यद्यपि प्रसिद्धस्तयापि लोके यस्मिन् यद्भेदाग्रहस्तत्रानुयोगिनि प्रतियोगिधर्माध्यास एव प्रसिद्धः, यथा शुक्ती रजतधर्मा-ध्यासः, तथा चानिवंचनीयसामाजिकनिष्ठरत्यादिधर्मस्य दुष्यन्तादिनिष्ठशकुन्तलादि-विषयकरत्यादिधर्मिण्यव्याससम्भवेऽपि तद्विपर्ययेणानिवंचनीयरत्यादौ दुष्यन्तादिनिष्ठ-रत्यादेः सामाजिकैव्यंञ्जनया गृहीतस्य यो धर्मौ व्यङ्गचत्वं तस्याध्यासोऽनुपपन्न एवेत्यतः समाधानान्तरमाह—एकत्वाध्यवसानाद्वेति । इदन्त्वाद्यारोपादुत्तरान्तर-मेन वा। अत्रैव हेतु: - रितत्वेनेति । रितत्वं ह्युभयसाधारणम्, यश्च पूर्वोपस्थिते व्यङ्ग्ये रत्यादौ बुष्यन्तादिनिष्ठत्वं नाम भेदको धर्मस्तस्य च भावनास्वरूपदोष-महिम्ना स्वात्मनि दुष्यन्ताद्यभेदबुद्धचा प्रतीतिरेव नेति न तद्धर्मस्य तयोभेरदकत्वमिति सूपपादोऽनयोरेकत्वाध्यवसाय इत्याशयः। तथा च रसे व्यङ्गचत्वमुपचरितमेवेति बोध्यम् ।

की उत्पत्ति माननी पड़ती है।

यह अनिवंचनीय रत्यादिस्वरूप रस भावनात्मक दोषविशेष से उत्पन्न होने

अवच्छादकं दुष्यन्तत्वमप्यिनिर्वचनीयमेव । अवच्छादकं च रत्यादि-विशिष्टबोधे विशेष्यतावच्छेदकत्वम् । एतेन—''दुष्यन्तादिनिष्ठस्य रत्या-देरनास्वाद्यत्वास्न रसत्वम् । स्वनिष्ठस्य तु तस्य शकुन्तलादिभिरतत्सं-वन्धिभिः कथमभिष्यक्तिः ? स्वस्मिन्दुष्यन्ताद्यभेदबुद्धिस्तु बाधबुद्धिपराहता'' इत्यादिकमपास्तम् । यदिष विभावादीनां साधारण्यं प्राचीनैष्कःं तदिष काव्येन शकुन्तलादिशब्दैः शकुन्तलात्वादिप्रकारकबोधजनकैः प्रतिपाद्यमानेषु शकुन्तलादिषु दोषविशेषकल्पनं विना दुष्पपादम् । अतोऽवश्यकल्प्ये दोष-विशेषे तेनैव स्वात्मिन दुष्यन्ताद्यभेदबुद्धिरिष सूपपादा ।

सम्प्रति नव्यमतानुसारेण भट्टनायकमतपूर्वपीठिकां निराकरोति — एतेनेत्यात्यादिना । अस्यापास्तिमत्यनेनाऽन्वयः । एतेनेत्यस्य च सामाजिके दुष्यन्ताभेदबुद्धघाऽनिवर्चनीयरत्याद्युत्पत्तिसम्भवेनेत्यर्थः । अनास्वाद्यत्वादिति । अनास्वाद्यतं च सामाजिकस्य तादृशरत्यादि प्रति ताटस्थ्येनोपपद्यते । वाधबुद्धिपराहतेत्यादि भट्टनायकमतिन्हपणावसरे व्याख्यातम् । साधारण्यमित्यस्य भट्टनायकमते भावकत्वव्यापारेण काव्यनिष्ठेनेत्यादिः, अभिनवगुप्तादिमते च भावनाविशेषणेत्यादिः । विशेषप्रतिपादकशब्दस्य विशेषधमंपुरस्कारेणैवार्थप्रतिपादकत्वमित्याह —
शकुन्तलादिशब्दैरित्यादिना । शकुन्तलादिष्विति । अत्र विषयत्वं सप्तम्यर्थः ।
तथा च शकुन्तलादिविषयको यो दोषविशेषो भावनाविशेषात्मकस्तस्य कल्पनं विनेत्यर्थः । भावकत्वव्यापारोऽपि फलतो भावनाविशेषाऽव्यतिरिक्त एवेति हृदयम् ।
तैनैव — दोषविशेषणैव ।

अत्र च पक्षे दुष्यन्तादिनिष्ठवास्तवरत्यादेरेव स्थायित्वम् ।

स्वोत्तरभाविना लोकोत्तराह्नादेन भेदाऽग्रहादेकत्वाध्यवसायाद्वा रसस्य सुखत्व-ग्यपदेश: पूर्वं समर्थित: । स च रतिविषये सम्भवति, तस्या इष्टत्वेन तद्बोधोत्तरं सुखानुभवस्यानुभविकत्वात् । यत्र त्वनिवंचनीयशोकाद्यप्रियभावोत्पत्तिः सामाजिके तत्र तद्त्तरं सुखानुभवाऽनावात् कथं शोकाद्यात्मकस्य करुणादे: सुखत्वव्यपदेश उप-

के कारण तभी तक सामाजिक में रहता जब तक उक्त दोषविशेष बना रहता है। उसके नध्ट होते ही यह रस भी नध्ट हो जाता है। यद्यपि यह रस स्वरूपतः सुख-स्वरूप नहीं है तथापि स्वोत्तरभावी लोकोत्तर आह्नाद से इसका भेद-ज्ञान न होने से इसे सुखरूप भी कहा जाता है। तात्पर्य यह है कि स्विनष्ठ अनिवंचनीय रत्यादि के अनुभव (=साक्षिप्रत्यक्ष) के बाद काव्यव्यापार (=व्यञ्जना) के प्रभाव से उक्त अनुभव से सामाजिक को अलौकिक सुख होता। (करुण आदि रस के सन्दर्भ में प्रातिभासिक सामाजिक निष्ठ शोकादि से अलौकिक सुख होता है या नहीं —यह विचार बाद में स्वयं ग्रन्थकार करेंगे।) दोनों —रत्यादि और तत्समकालिक

नन्वेवमिष रतेरस्तु नाम दुष्यन्त इव सह्दयेऽिष सुखिवशेषजनकता, कष्णरसादिषु तु स्थायिनः शोकादेर्दुःखजनकतया प्रसिद्धस्य कथमिव सह-दयाह्नादहेतुत्वम् । प्रत्युत नायक इव सहदयेऽिष दुःखजननस्यैवौचित्यात् ? न च सत्यस्य शोकादेर्दुःखजनकत्वं क्खप्तं न किल्पितस्येति नायकानामेव

पद्यत इत्याशङ्कते — नन्वेवमपरीत्यारभ्य चेदित्यन्तेन ग्रन्थेन । किल्पत्तस्येत्यस्य शोकादेरिति शेषः । किल्पत्तत्वं चात्र प्रातिभासिकत्वरूपं ग्राह्मम् । समाधत्ते — सत्यिमित्यादिना । सहृदयेत्यादि । तदुक्तं विश्वनाथेन —

करुणादाविप रसे जायते यत् परं सुखम्। सचेतसामनुभव: प्रमाणं तत्र केवलम्।। इति।

उसके साक्षिप्रत्यक्षात्मक आस्वाद तथा इससे होने वाले अलौकिक सुख में अब्यवधान आदि के कारण भेद-बोध नहीं होता और इसी से प्रतिभासमान रत्यादि और अलौकिक बाह्लाद में भी भेद-बोध न होने से रत्यादिस्वरूप रस को सुखरूप कहा जाता है। यह प्रातिभासिक रत्यादिस्वरूप रस स्वत: न तो व्यङ्ग्य है और न वर्णनीय (=अनिवर्चनीयभिन्न) हीं फिर भी इससे पूर्व सामाजिक द्वारा अनुभूत जो दुष्यन्तादिनिष्ठ रत्यादि हैं वे तो व्यङ्ग्य एवम् वर्णनीय हैं हीं। रसस्वरूप रत्यादि का दुष्यन्तादिनिष्ठ रत्यादि से भेद-बोध न होने से अथवा दोनों के बीच सादृश्यमूलक एकत्वभ्रम से रसस्वरूप रत्यादि को भी व्यङ्ग्य और वर्णनीय कह दिया गया है। पहले सामाजिक के स्वत्व को किल्पत दुष्यन्तत्वादि धर्मों से अवच्छादित और दुष्यन्त-त्वादि धर्मों को स्वत्व का अवच्छादक कहा गया है। इसका अभिप्राय यहीं है कि सामाजिक को जो बोध होता—''दुष्यन्तोऽहं शकुन्तलाविषयकरितमान्'' उस बोध में वही कल्पत दुष्यन्तत्व विशेष्यतावच्छेदक हो जाता है, क्योंकि उक्त बोध में शकुन्तलाविषयकरत्यादिमत्त्व विशेष्यण है और दुष्यन्त विशेष्य है जिससे दुष्यन्तत्व का दुष्यन्तिव्यक्तरत्यादिमत्त्व विशेषण है और दुष्यन्त विशेष्य है जिससे दुष्यन्तत्व का दुष्यन्तिविष्ठविशेष्यता का अवच्छेदक होना स्पष्ट है।

इससे भट्टनायक आदि का यह मत निरस्त हो जाता कि दुष्यन्त।दिनिष्ठ रत्यादि से सामाजिक के उदासीन होने से उस रत्यादि का सामाजिक को आस्वाद हो नहीं सकता; सामाजिक में जो रत्यादि हैं उनका शकुरतला आदि के साथ किसी अपेक्षित सम्बन्ध के न होने से उसकी भी सामाजिक में अभिव्यक्ति नहीं हो सकती; जहाँ तक दुष्यन्तादिनिष्ठ शकुन्तलादिनिष्यक रत्यादि का सासाजिक द्वारा आस्वाद का प्रश्न है वह तो उठता हीं नहीं, क्योंकि सामाजिक और दुष्यन्तादि में इतना वैद्यम्यें है कि दोनों में अभेदश्रम हीं असम्भव है। जहाँ तक भट्टनायक द्वारा भावकत्वव्यापार से और अभिनवगुत द्वारा भावनाविशेष से साधारणीकरण की बात

अत एव कण्णप्रधानकाव्यनाट्गाध्ययनदर्शनादी भूयो भूयः प्रवृत्तिः सहृदयानां संगच्छते। काव्यव्यापारस्य व्यव्यव्यापाः, यद्वा दोषत्वेनाभिमताया भावनायाः। विश्वनाथमते तु लोकिकशकुःतलादिपदार्थानलोकिकविभावादिपदवीं नयन्तो विभावनादिव्यापारा एवात्र विविधिताः। आह्नादप्रयोजकत्वम् = आनन्दजनकत्वप्रयोजकत्वम् । यद्यपि दुष्यन्तादिनिष्ठरत्यादौ स्वरूपतोऽप्यानन्दजनकत्वमस्त्येव तथापि प्रातिभासिके रत्यादौ मामाजिकनिष्ठे यदाह्नादजनकत्वं तद्दुष्यन्तादिनिष्ठरत्यादिव्यव्जनाजन्यभावनाप्रयोज्यमेव, तद्व्यव्जनामन्तरेण तादृशभावनायास्तां च विना सामाजिके रत्यादेरनुत्पत्तेरिति हृदयम् । दुःखप्रतिवन्धकत्वम् = शोकादावनिर्वचनीये दुःखजनकत्वप्रतिबन्धकत्वम् । अनुकूलपरिस्थितौ भावितः पूर्वशोकादिरिष सुखमेव जनयतीति प्रसिद्धम् । तथा चोक्तम् —

है वह भी शकुन्तलादिविषयक दोषिवशेष की कल्पना किये विना असंगत है, क्यों कि कान्य द्वारा शकुन्तला आदि विशेषार्थक शब्दों से तो सामान्यतया शकुन्तलात्वादि-प्रकारक अर्थों का हीं बोध सम्भव है, कान्तात्वादिसाधारणधर्मप्रकारक बोध नहीं। यह दोष भावना हीं हो सकती या उसके स्थान में स्वीकृत भावकत्व न्यापार, क्यों कि इससे अतिरिक्त किसी दोष की कल्पना असम्भव है। अत: जब साधारणीकरण के उपपादनार्थ प्रचीनों को भी भावनास्वरूप अथवा उसके समानान्तर भावकत्वन्यापाररूप दोषविशेष मानना हीं है तो उसी से सामाजिक को दुष्यन्तादि से अभिन्न होने का भ्रम भी हो हीं सकता है। इसलिए अभेदभ्रम न होने की बात असंगत है।

अब प्रश्न यह है—रित तो प्रिय वस्तु है, इसलिए जैसे दुष्यन्तादि में वह प्रिय सुख का उत्पादन करती वैसे ही सामाजिक में भी उत्पन्न प्रातिभासिक रित काव्यव्यापार की मिहमा से उनमें अलौकिक सुख का उत्पादक हो सकती है। किन्तु करण आदि रसों के सन्दर्भ में तो सामाजिक में भी प्रातिभासिक शोकादि ही उत्पत्न होंगे। जैसे नायक में शोकादि दुःख को उत्पन्न करते वैसे ही सामाजिक में भी उन प्रातिभासिक शोकादि से दुःख ही उत्पन्न होना चाहिए। ऐसी स्थित में करण आदि रसों को सामाजिक में अलौकिकसुख का जनक कैसे माना जा सकेगा? नायकनिष्ठ शोकादि सत्य (व्यावहारिक) होने से दुःखजनक होते, किन्तु सामाजिकनिष्ठ शोकादि प्रातिभासिक होने से दुःखजनक नहीं होंते—यह कहना भी सम्भव नहीं, क्योंकि वैसा मानने पर रज्जुसपीदि से जो द्रष्टा में भय, कम्पन आदि की उत्पत्ति देखी जाती उसकी व्याख्या न की जा सकेगी। साथ हीं, किल्पत शोकादि को दुःखजनक न मानने पर सामाजिक में किल्पत रित से सुख भी न हो सकेगा। ऐसी स्थित में सामाजिक में अनिवैचनीय रत्यादि की उत्पत्ति

दुःखम्, न सह्दयस्येति वाच्यम् । रज्जुसपिदेर्भयकम्पाद्यनुत्पादकतायत्तः । सह्दये रतेरिप किल्पतत्वेन सुखकनकतानुपपत्तेश्चेति चेत् ? सत्यम् । शृंगारप्रधानकाव्येभ्य इव करुणप्रधानकाव्येभ्योऽपि यदि केवलाङ्काद एव सह्दयहृदयप्रमाणकस्तदा कार्यानुरोधेन कारणस्य कल्पनीयत्वाल्लोकोत्तर-काव्यव्यापारस्यंवाङ्कादप्रयोजकत्विमव दुःखप्रतिबन्धकत्वमपि कल्पनीयम् । अथ यद्याङ्काद इव दुःखमपि प्रमाणसिद्धं तदा प्रतिबन्धकत्वं न कल्पनीयम् । स्वस्वकारणवशाच्चोभयमपि भविष्यति ।

तयोर्यथाप्राधितमिन्द्रियार्थान् आसेदुषोः सद्ममु चित्रवन्मु । प्राप्तानि दुःखान्यापि दण्डकेषु सञ्चिन्त्यमानानि मुखान्यभूवन् ॥ इति ।

एतेन व्यञ्जनाऽजन्यदुष्यन्तादिनिष्ठरत्यादेनं रसत्विमत्यिप सूचितं भवतीति वेदितव्यम्, तस्य स्वोत्तरभाविनाऽलोकिकाह्लादेन भेदाऽग्रहाऽसम्भवात् । यस्तूत्तर-कालिकस्तद्रत्यादिजन्माऽऽनन्दः स तु लोकिक एवेति विवेचनीयम् । उभयम् = रत्यादे-राह्लादः शोकादेर्दुः खं च ।

मानकर भी करुण आदि रसों के सन्दर्भ में अलौकिक मुख का समर्थन कैसे सम्भव है? इसका समाधान निम्नलिखित है—करुण आदि रसों के सन्दर्भ में दो पक्ष हैं, एक तो शृंगारादि की तरह वहां भी सुख माना जाय और दूसरे यह कि वहां विलक्षण दु:ख हीं, मुख नहीं, माना जाय । इनमें यदि प्रथम पक्ष सहृदयों के अनुभव से समर्थित हो तब तो जिस प्रकार अलौकिक काव्यव्यापार (व्वञ्जना) को सामाजिकमें उत्पन्न प्रातिभासिक रत्यादि से विलक्षण सुखजनकता का प्रयोजक माना जाता उसी प्रकार उसी काव्यव्यापार को (सामाजिकनिष्ठ शोकादि में भी विलक्षण सुखजनकता का प्रयोजक मानने के साथ-साथ) उन (शोकादि ) में दु:खजनकता का प्रतिवन्धक भी मानना होगा, क्योंकि जैसा कार्य देखा जाता तदनुष्ट्य कारण की भी कल्पना करनी होती है। काव्यव्यापार की अलौकिकता का यह भी एक लक्षण है कि वह व्यापार स्वविषयीभूत नायकनिष्ठ रत्यादि से जिस सामाजिकनिष्ठ रत्यादि का एकत्वज्ञान होता उसमें सुखजनकता और शोकादि में सुखजनकता के साथ-साथ दु:खजनकता के अभाव का भी प्रयोजक है। यह स्थिति किसी अलौकिक पुरुष के व्यवहार से भी समर्थित है। अतः सामाजिक में

विश्वनाथ के अनुसार लौकिक पदार्थ को अलौकिक विभावादिरूप देने वाले विभावन आदि व्यापार हीं प्रकृत व्यापार हैं।

अथ तत्र कवीनां कर्तुम्, सहृदयानां च श्रोतुम्, कथं प्रवृत्तिः, अनिष्ट-साधनत्वेन निवृत्तेरुचितत्वात् इति चेत् ? इष्टस्याधिक्यादनिष्टस्य च

करणादौ दुःखाङ्गीकारे तत्प्रधानकाव्ये कथं सामाजिकानां कवीनां च प्रवृत्ति-रित्याशङ्कते—अथेत्यादिना । श्रोतुनित्युपलक्षणम् द्रष्टुमित्यपि बोध्यम् । समाव्यते—इष्टस्येत्यादिना । चरमफलज्ञानकाल एव प्रायेण दुःखम्, पूर्वमङ्गरसा-चनुभवकाले च सुखमेव जायत इति भवतीष्टस्याधिक्यमनिष्ढस्य चाल्पीयस्त्वम् । तथा च बलवदनिष्टानुबन्धित्वाभावात् करुणादिप्रधानकाव्याद्यद्ययनादाविष

उत्पन्न शोकादि भी रत्यादि की तरह विलक्षण मुख को हीं उत्पन्न करते, दुःख को नहीं। इसके विपरीत यदि द्वितीय पक्ष, अर्थात् करुण आदि रस दुःखात्मक हीं होंते—यह पक्ष प्रामाणिक हो तब तो जैसे मुख के प्रसिद्ध कारण रत्यादि से सामाजिक को मुख होता वैसे हीं दुःख के कारण के रूप में प्रसिद्ध शोकादि से सामाजिक को दुःख का हीं अनुभव होगा।

इस प्रकार यदि करुण आदि रसों को दु:सस्वरूप मान लिया जाय तब करुणादि-रसप्रधान काव्यों और नाटघों की रचना में कवियों की और उस प्रकार के काव्यों के अध्ययन तथा नाटघों के दर्शन में सहृदयों की भूयो भूय: प्रवृत्ति की व्याख्या की समस्या उठ खड़ी होती। कारण यह है कि कवियों की काव्य-नाटच की रचना में प्रवृत्ति का अन्यतम प्रयोजन है रसिकों को आनन्दित करना जो दु:खप्रद करणादि-प्रधान काव्यों-नाटघों द्वारा सिद्ध हो नहीं सकेगा। इसी प्रकार, प्रवृत्ति के प्रति इब्टसाधनताज्ञान के कारण होने से अनिब्टसाधनीभूत करणादिप्रधान काव्यादि के अध्ययनादि में यदि अज्ञानवश सहृदयों की एक बार प्रवृत्ति हो भी जाय तो भी दूसरी बार तो उनकी प्रवृत्ति कथमपि नहीं होनी चाहिए थी, जब कि वस्तुस्थिति यह है कि उक्तविध काव्यादि के अध्ययन-दर्शन में सहृदयों की बार-बार प्रवृत्ति होती हीं है। करुणादिरसप्रधान काव्यादि के दु:खप्रद होने पर यह कैसे सम्भव है ? इसका यही समाधान है कि यदि किसी विषय में सुख अधिक और दु:ख स्वल्प हो तो उसमें प्रवृत्ति होती हीं है। जैसे चन्दन-घर्षणादि में स्वल्प दु:ख होने पर भी उसकी सुगन्वि और शीतलता आदि से होने वाले सूख की मात्रा की अधिकता होने से उसमें प्रवृत्ति लोकसिद्ध है उसी प्रकार करुणादिप्रधान काव्यादि के अध्ययन-दर्शन में अन्तिम फल के दु:खद होने पर भी आदि के कयांशों तथा अङ्गरसाभिव्यक्ति आदि में भी यथासम्भव सुख होने से सुख का आधिक्य और दु:ख का अल्पत्व स्पष्ट होने के कारण वैसे काव्यादि के अध्ययननादि में सहृदयों की भूयो भूयः प्रवृत्ति होना सम्भव है। वस्तुतः उक्तविध काव्यादि के अध्ययनादि में सहदयों की भूयो भूयः

न्यूनत्वाच्चन्दनद्रवलेपनादाविव प्रवृत्तेरुपपत्तेः । केवलाह्नादवादिनां तु प्रवृत्तिरप्रत्यूहैव । अश्रुप।तादयोऽपि तत्तदानन्दानुभवस्वाभाव्यात्, न तु दुःखात् । अत एव भगवद्भक्तानां भगवद्वर्णनाकर्णनादश्रुपातादय उपपद्यन्ते । न हि तत्र जात्वपि दुःखानुभवोऽस्ति ।

न च करुणरसादौ स्वात्मिन शोकादिमद्शरथादितादात्म्यारोपे यद्याह्लाद-स्तदा स्वप्नादौ संनिपातादौ वा स्वात्मिन तदारोपेऽपि स स्यात्, आनुभिवकं च तत्र केवलं दुःखिमतीहापि तदेव युक्तमिति वाच्यम् । अयं हि लोकोत्तरस्य

सचेतसां प्रवृत्तिरुपपन्नैव । ये तु रसमात्रं सुखक्षं मन्यन्ते तन्मते तु तत्र प्रवृत्तिरिनिष्टमधिनताज्ञानाभावान्निष्प्रत्यूहं भवत्येवेत्याह—केवलेत्यादिना । ननु यदि
करुणप्रधानकाच्याद्यध्ययनादिष सुखमेष जायते तिह् कथन्तदध्ययनादेरश्रुरातादयो
आयन्ते, तेषां दुखैकमात्रजन्यत्वादित्याशङ्कां व्यभिचारप्रदर्शनद्वारा समाधते—अश्रुपातेत्यादिना । ननु यद्यानन्दानुभवादिष भवन्त्यश्रुपातादयस्तिहं श्रृङ्गारादाविष ते
स्युरित्यन आह—तत्तिदित । शोकादिभावनाजन्यप्रातिभासिकशोकादिविषयकानुभवजन्यानन्द एवाश्रुपातादिजनकत्वं कार्यानुरोधेन कल्प्यत इत्यतो न श्रृङ्गारादौ
तत्यसिकरित्याशयः ।

करुणादौ सुखाभावप्रसाधकं पूर्वपक्षान्तरं निरस्यति—नचेत्यादिना। सिन्नगतो ज्वरिविशेषः, आदिपदात् शोकादिजनकरोगान्तरपरिप्रहः। ननु भवतु स्वप्नादाविप शोकादिजन्यं सुखमेवेत्यत आह—आनुभविकिमित्यादि। तथा चानुमविकद्धत्वान्न तत्र सुखमभ्युपगन्तुं शक्यम्, तदनुरोधेन च करुणा-दाविप न सुखाभ्युपगम उचित इति पूर्वपक्षाशयः। अमुमेव पूर्वपक्षं न च बाच्यमित्यनेन निराचष्टे। निराकरणे हेतुमाह—अयं हीत्यादिना। काव्य-

प्रवृत्ति से हीं वहाँ सुख के आधिक्य की अनुमिति कथिञ्चित् करनी चाहिए। जो आचार्य करुणादि रसों को भी आह्लादस्वरूप हीं मानते उनके मत में तो प्रवृत्ति, विना किसी प्रतिबन्ध के, उपपन्न है हीं, क्योंकि इस पक्ष में अनिष्टसाधनताज्ञान, जो प्रवृत्ति का प्रतिबन्धक है, नहीं होता। अब प्रश्न यह है कि कन्णरसप्रधान काव्यादि के अध्ययनादि से सहृदयों में जो अश्रुपातादि देखे जाते वे कैसे सम्भव हैं, क्योंकि ये तो दुःख के चिन्ह हैं न कि सुख के; ऐसी स्थिति में करुणादि रसों को सुखस्वरूप कैसे माना जा सकता? इसका उत्तर यही है कि ये अश्रुपादि दुःखमात्र से नहीं, अपि तु सुख से भी होते। क्या भगवत्कथाश्रवण में भी भक्तों को कुछ दुःख होता? फिर भी अश्रुपात आदि तो उस समय भी होते हीं। अतः सुखस्वरूपता में अश्रुपातादि को प्रतिकृत्य लक्षण नहीं कहा जा सकता।

काव्यव्यापारस्य महिमा यत्प्रयोज्या अरमणीया अपि शोकादयः पदाथ आह्नादमलौकिकं जनयन्ति । विलक्षणो हि कमनीयः काव्यव्यापारज आस्वादः प्रमाणान्तरजादनुभवात् । जन्यत्वं च स्वजन्यभावनाजन्य रत्यादि-विषयकत्वम् । तेन रसास्वादस्य काव्यव्यापाराजन्यत्वेऽपि न क्षतिः । शकुन्तलादावगम्यात्वज्ञानोत्पादस्तु स्वात्मनि दुष्यन्ताद्यभेदबुद्धचा प्रति-बध्यते' इत्याहुः ।।

(४) परे तु 'व्यञ्जतव्यापारस्यानिर्वचनीयस्यातेश्चानभ्युपगमेऽपि प्रागु-क्तदोषमहिम्ना स्वात्मनि दुष्यन्तादितादातम्यावगाही शकून्तलादिविषयकः

व्यापारस्य = व्यञ्जनायाः । अरमणीया इति । लोके दुःखजनकत्वेन प्रसिद्धाः अपीत्यर्थः । प्रमाणान्तरजात् = प्रत्यक्षादिप्रमाणजन्यात् । शोकाद्यास्वादस्य काव्य-व्यापारजन्यत्वं कथमुक्तं तस्य सामाजिकतिन्नष्ठानिवंचनीयशोकादिजन्यत्वादित्यतः काव्यव्यापारजन्यत्वं परिष्करोति जन्यत्वमित्यादिना । स्वं काव्यव्यापारो व्यञ्जना, तज्जन्या रत्यादिभावना तज्जन्यः सामाजिके प्रातिभासिको रत्यादिस्त-द्विषकयत्वं तदास्वादस्येति काव्यव्यापारस्यास्वादजनकत्वं परम्परया समागत-मित्यथः । यद्यपि भावनाऽपि न काव्यव्यापारजन्या तथापि विषयत्या भावना-जनकोभूततुष्यन्तादिनिष्ठरत्यादेरभिव्यञ्जकत्या व्यञ्जनाया भावनाजनकत्वमुक्त-मित्यपि बोर्ध्यम् । भावनारूपदोषविशेषमिहम्ना सामाजिके दुष्यन्तत्वोत्पत्तिहारेण या दुष्यन्ताभेदबुद्धिरहं दुष्यन्त इत्याकारिका तस्याः प्रभावेण शकुन्तलादावगम्यात्व-प्रकारकज्ञानाभावमुपपादयति शकुन्तलादावित्यादिना । अगम्यात्वप्रकारकज्ञाने हि सति तदिषयकरितमत्त्ववेद्याभाव एव सामाजिकानां स्यादित्ययः ।।

भावनारूपदोषवशात् सामाजिकेऽनुत्पन्नस्यैव रत्यादेर्भ्रमात्मको बोधः 'अहं शकुन्तलाविषयकरितमान् दुष्यन्तः' इत्याद्याकारको रस इति चतुर्थं मतमाह—परे त्विंत्यादिना । अत्र च मते दुष्यन्तादिनिष्ठरत्यादिरनुमेय एव, व्यञ्जनाया अनम्युपः गमात् । भावनावशात् स्वात्मिन दुष्यन्ताद्यभेदभ्रमे कृतं सामाजिके प्रातिभासिकरत्याः दुत्पादाभ्युपगमेनेति मतस्यैतस्य सारम् । तदेतदाह—व्यञ्जनव्यापारेत्यादिना ।

कुछ अन्य आचार्य तो रस के विषय में यह मानते हैं—दुष्यन्तादिनिष्ठ रत्यादि के बोध के लिए व्यञ्जना दृत्ति की कोई आवश्यकता नहीं। रत्यादि-बोध तो अनुमान से हीं सम्भव है। इसी तरह सामाजिक में प्रातिभासिक रत्यादि की उत्पत्ति मानने का भी कोई प्रयोजन नहीं है। तब सामाजिक को रस-प्रतीति कैसे होती—इस प्रश्न के उत्तर में यही समझना चाहिए कि सर्वप्रथम काव्य के अध्ययन या अवण से सामाजिक को दुष्यन्तादि तथा उनके रत्यादि के व्याप्य चेप्टा आदि का शाब्द जान होता। नाट्य के अवलोकन से तो

रत्यादिमदभेदबोधो मानसः काब्यार्थभावनाजन्मा विलक्षणविषयताशाली रसः। स्वाप्नादिस्तु तादृशबोधो न काब्यार्थचिन्तनजन्मेति न रसः। तेन तत्र न तादृशाह्णादापत्तिः। एवमपि स्वस्मिन्नविद्यमानस्य रत्यादेरनुभवः कथं नाम स्यात् ? मैवम्। न ह्ययं लौकिकसाक्षात्कारो रत्यादेः, येनावश्यं

अनिवंचनीयस्यातेः = सामाजिकेऽनिवंचनीयरत्यादिप्रतीतेस्तत्समकालिकतदुत्पनेश्च ।
प्रागुक्तोदोषोऽत्र रत्यादिभावनात्मकः । मानस इति आत्माश्रयत्वादत्यादिबोधस्योक्तम् । काव्यार्थभावनेति । काव्यस्य वाच्यो लक्ष्यो वा योऽर्यस्तस्यानुमन्धानम् ।
इयं च भावना प्रागुक्तदोषात्मकभावनाया अनुमितरत्यादिविषयिकाया अभिन्नैवेति
बोध्यम् । इयमेव ज्ञानलक्षणसन्निकर्पः । विलक्षणेति । विषयतायां वैलक्षण्यं
चात्राऽसिद्धषयाश्रितत्वमेव बोध्यम् । श्रम् इति । तथा च विषयसद्भावाऽभावेषि
यया शुक्तिरजतस्य चाकचिक्यदर्शनसमुद्योधितरजतविषयकसंस्कारजन्यस्मरणात्मकज्ञानलक्षणजन्यो श्रमात्मकः साक्षात्कारोऽलीकिको नैयायिकादिभिः स्वोक्रियते तथैव
प्रकृतेऽपीति भावः । धम्यंशे त्वयमिष बोधः साक्षात्कारात्मको लीकिक एवेति
बोध्यम् । अत्र च मते वोधस्यैवास्वादक्ष्यस्य रसत्वाभ्यूपगमाद् 'रसस्यास्वादः' इति

दुष्यन्तादिस्थानीय नट की दुष्यन्तादिचेष्टासद्श चेष्टा आदि को देखकर दुष्यन्तादि की रत्यादिव्याप्य चेव्टा बादि की अमुमिति और उस अनुमित चेव्टादि से दुष्यन्तादिनिष्ठ रत्यादि की अनुमिति हो जाती है। उसके बाद जब सामाजिक उस रत्यादि की भावना करता तब इसी भावनास्वरूप दोप के प्रभाव से सामाजिक को दुप्यन्तादि के साथ अपने तादातम्य का भ्रम होता और वह अपने को शकुन्तला-दिविषयक रत्यादि से युक्त समझने लग जाता । यह समझना मानस बोध है, क्योंकि रत्यादि का आत्मिनिष्ठ पदार्थं के रूप में बोध मनोजन्य हीं हो सकता है। इस बोध के विषय अपने में वस्तुतः अविद्यमान रत्यादि में जो विषयता होती वह सद्विषय-निष्ठ विषयता से विलक्षण हीं होती। अविद्यमान रत्यादि जो सामाजिक के बोध का विषय होता वह काव्यार्थं के पुन: पुन: अनुसन्धान (= भावना) के कारण। (यही अनुसन्धान ज्ञानलक्षणसन्निकर्ष का कार्य करता जिससे सामाजिक की आत्मनिष्ठ रूप में रत्यादि का अलीकिक प्रत्यक्ष होता।) उक्त रत्यादिवोध हीं 'रस' है। स्वप्न आदि में भी यद्यपि 'अहं दुष्यन्तः शकुन्तलाविषयकरितमान्' इत्याद्यारक बोध हो सकता है तथापि उसे 'रस' नहीं कहा जा सकता, क्योंकि वह काव्यार्थभावना से उत्पन्न नहीं होता, अर्थात् उस बोध में विशेषगीभूत रत्यादि का ज्ञानलक्षणसिक्तक्षंजन्य अलोकिक साक्षात्कार नहीं होता। अतः स्वाप्नादि-बोंघ को 'रस' कहना सम्भव नहीं। इसलिए स्वाप्नादि-वोध में लोकोत्तर आल्ला-

विषयसद्भावोऽपेक्षणीयः स्यात् । अपि तु भ्रमः । आस्वादनस्य रसविषय-कत्वव्यवहारस्तु रत्यादिविषयकत्वालम्बनः' इत्यपि वदन्ति ।।

एतैश्च स्वात्मिन दुष्यन्तत्वधर्मितावच्छेदकशकुन्तलादिविषयकरित वैशिष्टचावगाही, स्वात्मत्वविशिष्टे शकुन्तलादिविषयकरितविशिष्टदुष्यन्त-तादात्म्यावगाही, स्वात्मत्वविशिष्टे दुष्यन्तत्वशकुन्तलाविषयकरत्यौर्वे-

व्यवहार आस्वादविषयीभूते रत्यादौ रसत्वारोपनिवन्धन इत्याह—आस्वादन-स्येत्यादिना। 'राहोःशिरः' इतिवदभेदाधिकैव रसस्येति षष्ठीत्यपि समाधा-नान्तरमूह्यम्।

विशेषणविशेष्यभावे विनिगमकाभावादुक्तबोधस्य रसत्वेनाभिमतस्य त्रैविध्यं दशंयति—एतैश्चेत्यादिना । 'दुष्यन्तोऽहं शकुन्तलाविषयकरितमान्', 'शकुन्तला-विषयकरितमान् दुष्यन्तोहम्', 'अहं दुष्यन्तः शकुन्तलाविषयकरितमांश्च' इति क्रमेण बोधन्यम् । प्रथमे बोधे रितिनिष्ठा प्रकारता, तिन्निष्ठिता धर्मिता (=विशेष्यता) अहम्पदार्थे सामाजिके तस्या अवच्छेदकं दुष्यन्तत्वम् । अतोत्र दुष्यन्तत्वं धर्मिता-वच्छेदकं यस्य रत्याख्यस्य धर्मस्य तस्य वैशिष्ट्यः (दुष्यन्तत्वविशिष्टे) अहम्पदार्थे भासते । अतोऽयं बोधो दुष्यन्यत्वविशिष्टे रितवैशिष्ट्यावगाही भवति । अत एवात्र प्रथमं स्वात्मिन दुष्यन्तत्वस्य तदनन्तरं च दुष्यन्तत्वविशिष्टे स्वात्मिन प्रकारतया रतेर्भानमिति भावः । द्वितीये रितदुष्यन्ते विशेषणम्, तादृशश्च दुष्यन्तः स्वात्मिन अभेदेन विशेषणमिति स्वात्मत्वमेव विशेषणम्, तादृशश्च दुष्यन्तः स्वात्मिनि अभेदेन विशेषणमिति स्वात्मत्वमेव विशेषणताऽवच्छेदकमत्र । रतेश्च स्वात्मिविशेषणीभूते दुष्यन्ते विशेषणत्वेन विशेषणताऽवच्छेदकत्वम् । विशेषणे यद् विशेषणं तदेव विशेषणतावच्छेदकमित्युच्यते । अतोऽत्र रितिविशिष्टस्य दुष्यन्तस्य स्वात्मिनि वैशिष्ट्यः भासते । तृतीये च वोधे दुष्यन्तत्वं रितिश्च स्वात्मिनि प्रकारत्वा भासेते । व्यञ्जनाया अत्र मतेऽनम्युपगमात् कथं रत्यादिन्याः स्वात्मिनि प्रकारत्वा भासेते । व्यञ्जनाया अत्र मतेऽनम्युपगमात् कथं रत्यादिन्यः स्वात्मिनि प्रकारत्वा भासेते । व्यञ्जनाया अत्र मतेऽनम्युपगमात् कथं रत्यादिन्यः स्वात्मिनि प्रकारत्वा भासेते । व्यञ्जनाया अत्र मतेऽनम्युपगमात् कथं रत्यादिन्यः स्वात्मिनि प्रकारत्वा भासेते । व्यञ्जनाया अत्र मतेऽनम्युपगमात् कथं रत्यादिन्यः स्वात्मिनि प्रकारत्वा भासेते । व्यञ्जनाया अत्र मतेऽनम्युपगमात् कथं रत्यादिन्यः स्वात्मिनि प्रकारत्वाः भासेते । व्यञ्जनाया अत्र मतेऽनम्युपगमात् कथं रत्यादिन्यः स्वात्मिनि प्रकारत्वाः स्वात्मिनि स्वात्मिन

दात्मकता नहीं बाती । बब प्रश्न यह है कि जब सामाजिक में शकुन्तलादिविषयक रत्यादि रहता हीं नहीं तो उसे उसका उपर्युक्त बोध होता कैसे । इसका उत्तर यही है कि लौकिक प्रमात्मक साक्षात्कार के लिए हीं विषय का अस्तित्व आवश्यक होता । भ्रमात्मक साक्षात्कार में तो विषय का अस्तित्व होता हीं नही । उस में तो जानलक्षणसिक के से असद विषय का हीं भ्रमात्मक अलौकिक साक्षात्कार होता । जैसे— शुक्ति में रजत का भ्रमात्मक साक्षात्कार । वहाँ शुक्ति और रजत दोनों के चमकीले होने से चमकीली शुक्ति को देख कर (और दोष के कारण शुक्तित्व का आन न होने से) पूर्वानुभूत देशान्तरीय रजत का स्मरण होता। यतः 'इदं रजतम्' यह बोध प्रत्यक्षात्मक है और वहाँ रजत के न होने से उसके साथ प्रष्टा के चक्षका लौकिक संयोग सिक्षक है हो नहीं पाता। अतः रजतस्मरणस्व हप ज्ञान हीं चक्ष और वहाँ

शिष्टचावगाही, वा त्रिविधोऽपि बोधो रसपदार्थतयाभ्युपेयः। तत्र रते-विशेषणीभूतायाः शब्दादप्रतीतत्वाद्व्यञ्जनायाश्च तत्प्रत्यायिकाया अनभ्यु-पगमाच्चेष्टादिलिङ्गकमादौ विशेषणज्ञानार्थमनुमानमभ्युपेयम्।।

वोद्यः सामाजिकस्येत्युपपादयति—रतेरित्यादिना । अत्र च मते नटेऽपि शङ्कुकमतविचित्रतुरगादिन्यायेन दुष्यन्ताद्यभेदबुद्धिः स्वीकर्त्तंच्या, तदभावे नटचेष्टा-दिभिदुंष्यन्तिनष्ठरतेरनुमित्यसम्भवादिति ध्येयम् । यद्वा सादृश्यादिना नटचेष्टादौ दुष्यन्तादिचेष्टादितादात्म्यारोपाद् भेदाग्रहाद्वा नटे दुष्यन्तादितादात्म्यारोपस्तद्-भेदाग्रहो वा मन्तव्यः । अत्र च पक्षे दुष्यन्तादौ नटसमवेतचेष्टादेरभावादेतच्चेष्टादे-हेंत्वाभासत्वेन दुष्यन्तादिनिष्ठरत्यादेरनुमितिरिष यद्यप्याभासरूपैव तथापि तत्र रत्यादिसत्त्वं न विष्ठध्यते, बाधातिरिक्तहेत्वाभासानां साध्यसाधकत्वाभावेऽपि साध्याऽभावाऽसाद्यकत्वात् । अथवा रत्यादिवासनावतः सामाजिकस्य नटे रत्यादि-ध्याप्यचेष्टासदृशचेष्टादर्शनाद्दिनष्ठतादृशचेष्टानुमितिः, तस्याश्च दुष्यन्तादिनष्ठरत्याद्यनुमितिः, तस्याश्च दुष्यन्तादिनष्ठरत्याद्यनुमितिः, तस्याश्च दुष्यन्तादिन

अविद्यमान रजत के बीच सन्निकपं का कार्य करता । यद्यपि इस ज्ञान में इदम्पदार्थ के साथ चक्षु का संयोग और अविद्यमान किन्तु स्मर्यमाण रजत के साथ ज्ञानलक्षण-सन्निकर्ष होता तथापि 'इदं रजतम्' इत्यकारक ज्ञान एक हीं होता, दो नहीं, क्योंकि अनेक सन्निक्षों से एक ज्ञान की उत्पत्ति विषयान्तर में भी प्रसिद्ध है। इसी से यह भी स्पष्ट है कि इस मत में जिस रत्यादिबोध को रस कहा गया है उस बोध में धर्मी अहम्पदार्थ का तो लौकिक सिन्नकर्ष-संयोग से मन द्वारा प्रत्यक्ष होता जब कि धर्म-विशेषणीभूत रत्यादिका ज्ञानलक्षणसन्निकर्षजन्य अलौकिक प्रत्यक्ष हीं होता। परन्तु उभयसन्निकर्षजन्य यह मानस साक्षात्कार एक है, अनेक नहीं -- यह पहले हीं कहा जा चुका है। साथ हीं, यह बोध भ्रमात्मक है, क्योंकि जिस रत्यादि का स्वनिष्ठ रूप में बोध होता वह वस्तुत: सामाजिक में रहता नहीं। ज्ञानलक्षण-सन्निकषंजन्य बोध भी यथार्थ हो सकता है यदि उसका विषय जहाँ ज्ञात हो रहा है वहाँ सत् हो। इसका प्रसिद्ध उदाहरण है 'सुरिभ चन्दनम्' यह प्रत्यक्ष। इस मत में आस्वादात्मक बोध के ही 'रस' होने से रस तथा आस्वाद दोनों एक वस्तु, के ही दो नाम है, रस विषय हो और आस्वाद रसविषयक बोध हो-ऐसा नहीं। अतः 'रस का आस्वाद होता है' यह प्रसिद्धि औपच।रिक है, वास्तविक नहीं । जिस पत्यादि के बोध को रस कहा जाता वह रत्यादि हीं औपचारिक रूप में 'रस' कहलाता जिसको विषय बनाते वाला है, आस्वादात्मक बोध (= रस)।

उक्त रसात्मक बोध के तीन रूप हो सकते हैं—(१) "दुध्यन्तोऽहं शकुन्तला-

(५) 'मुख्यतया दुब्न्तादिगत एव रसो रत्यादिः कमनीयविभावाद्य-भिनयप्रदर्शनकोविदे दुब्यन्ताद्यनुकर्तरि नटे समारोप्य साक्षात्क्रियते'

लोल्लटाखनुसारेणाह—मुख्यतयेत्वादि । रसो रत्यादिरितिवचनेनास्मिन् मते स्यायिभाव एव रसो न तु बोधात्मकः पूर्वमतविदित स्पष्टम् । कमनीयेत्यादि । कमनीयो यो विभावादीनामभिनयस्तत्प्रदर्शने कोविदो निपुणस्तस्मिन् । अभिनय-प्रदर्शनकोविदत्वेनेदं बोध्यते यन्नटकर्तृं काभिनयस्य कृत्रिमत्वेऽप्यकृत्रिमवत् प्रतीतिः सामाजिकानामिति नटे दुष्यन्तत्वारोपः सुकर इति । दुष्यन्तोऽयं शकुन्तला-विषयकरितमानिति प्रत्यक्षाकारप्रदर्शनेन चेदमपि स्पष्टमेव यत्प्रथमं नटे दुष्यन्त-त्वारोपस्तदनन्तरं च तस्मिन् शकुन्तलाविषयकरत्यारोपः । एतच्च ज्ञानं सामाजिकानां जायमानं साक्षात्कारात्मकम्, तच्चेदम्पदार्थोपस्थितस्य चक्षुषा संयोगात्तदंशे लोकिकम्, आरोप्यस्य च रतेस्तद्वतो दुष्यन्तत्वस्य च चक्षुषा सह संयुक्त-समवायो न सम्भवति, तयोरारोप्ययोस्तत्राऽसत्त्वात् । अत आरोप्येण सह चक्षुषो ज्ञानलक्षणात्मकोऽलोकिक एक एव सन्निकर्षं इत्युभाम्यामपि सन्निकर्षंभ्यामेकमेव पूर्वोक्तवत्साक्षात्कारात्मकं भ्रमज्ञानं जायते । यच्च रत्यादिज्ञानं सन्निकर्षस्थानीयं

विषयकरितमान्", (२) "शकुन्तलाविषयकरितमान् दुष्यन्तोऽहम्" और (३) "अहं दुष्यन्तः शकुन्तलाविषयकरितमां ।" प्रथम बोध में अहम्पदार्थं धर्मी, दुष्यन्तत्व धर्मितावच्छेदक है। अतः दुष्यन्तत्विशिष्ट अहम्पदार्थं में रितका वैशिष्टय—सम्बन्ध विषय होता। अतः इसमें पहले दुष्यन्तत्व का और उसके बाद रित का सम्बन्ध प्रकट होता। दितीय बोध में रित दुष्यन्त का विशेषण है और रितविशिष्ट दुष्यन्त अहम्पदार्थं का विशेषण है। इसमें विशेषण (दुष्यन्त) का विशेषण होने से रित को विशेषणतावच्छेदक कहा जाना चाहिए। तृतीय बोध में रित तथा दुष्यन्त दोनों हीं अहम्पदार्थं के विशेषण हैं। इस मत में रित का बोध दुष्यन्तादिनिष्ठ तत्त्व के रूप में अनुमान प्रमाण द्वारा पहले होता और बाद में भावना के आधार पर दुष्यन्त से अपना भेद न समझने के कारण सामाजिक को ज्ञानलक्षणसन्तिकर्यं से उसका अलौकिक प्रत्यक्ष होता। इस अनुमान में हेतुभूत है दृश्य काव्य में दुष्यन्तस्थानीय नट में दुष्यन्तचेष्टासदृश चेष्टा (का ज्ञान) और श्रव्य (या पाठ्य) काव्य में शब्द से होने वाले दुष्यन्त की चेष्टा का ज्ञान।।

अब ग्रन्थकार भरतसूत्र के एक व्याख्याकार लोल्लट के मत को प्रस्तुर कंर रहे हैं—रसस्वरूप रत्यादि वास्तिविक रूप में तो दुष्यन्तादि में हीं रहते। किन्तु विभाव आदि के रोचक (अत्यन्त स्वाभाविक) अभिनय के प्रदर्शन में निपुण नटों में पहले दुष्यन्तादि के सादृश्यातिशय के कारण दुष्यन्तत्व आदि का आरोप सहदय

इत्येके । मतेऽस्मिन्साक्षात्कारो दुष्यन्तोऽयं शकुन्तलादिविषयकरितमानि-त्यादिः प्राग्वद्धम्यंशे लौकिक आरोप्यांशे त्वलौकिकः ॥

तत्काव्यात्मकशब्दजन्यं नटवृत्तिदुष्यन्तादिचेष्टालिङ्गकानुमितिर्वा। यद्वा नटे दुष्यन्तत्वारोपप्रयुक्त एव नटचेष्टादौ दुष्यन्तचेष्टादिभेदाऽग्रहस्तदेकत्वाध्यवसायो वेति सुलभा रत्याद्यनुमितिः। अनुमितिपक्षेंऽपि न तावन्मात्रेण विश्वान्तिः, परोक्षात्मिकाया अनुमितेरलौकिकास्वादाननुभवादिति साक्षात्कारपर्यन्तानुधावनम्। तथा चास्मिन् मते दुष्यन्तादिनिष्ठरत्यादिरेवारोपितदुष्यन्तांदितादात्म्ये नटे समारोपितः सामाजिकैः साक्षात्क्रमाणो रस इति प्रतिफलति।।

आरोपितदुष्यन्तत्वे नटे रत्युनुमितेनं ज्ञानलक्षणसन्निकषंत्वम्, लौकिकाऽनुभवसामग्रघा अलौकिकानुभवसमग्रीतो बलवत्त्वात्; अत एव पवंतो विल्लमानित्यादौ न
बिल्लस्मृतेर्ज्ञानलक्षणसन्निकषंत्वमाश्रित्य विल्लप्रत्यक्षमपि त्वमुमितिरेव; लौकिकप्रत्यक्षसामग्रघा अनुमितिसामग्रीतो बलवत्त्वमपि समानविषयकत्वे सत्येव, नान्यथेति
धर्मिणो लौकिकप्रत्यक्षसामग्रीसत्त्वेपि तन्निष्ठत्वेनाभिमतरत्यादेरनुमितिसामग्रघा
एव सत्त्वेन रत्यादेरनुमितिरेव, न प्रत्यक्षं लौकिकम्, तद्विषयकलौकिप्रत्यक्षसामग्रघ-

कर लेते जिसके कारण दुष्यन्तादिनिष्ठ रत्यादि काभी नटों में आरोप स्वतः प्राप्त हो जाता। अब नटनिष्ठ आरोपित रत्यादि का सहृदयों को होने वाला ज्ञान—'दुष्यन्तोऽयं शकुन्तलाविषयकरतिमाम्' यतः साक्षात्कारात्मक है। अत एव इसे ज्ञानलक्षणिनकर्ष द्वारा होने वाला अलोकिक साक्षात्कार माना जाता, क्योंकि परगत रत्यादि आन्तरिक पदार्थों के साथ सहृदयों के इन्द्रिय का कोई लीकिक सिन्नकर्षं बन नहीं सकता। यह साक्षात्कार भी प्रमात्मक न होकर भ्रमात्मक है, नयोंकि जिस नट में रत्यादि का साक्षात्कार होता उसमें रत्यादि हैं नहीं। यदि उसमें अन्य प्रकार के रत्यादि हों भी तब भी शकुन्तलादिविषयक रत्यादि, जिनका अलौकिक साक्षात्कार होता वे तो निश्चित हीं नहीं हैं। हाँ, रत्याभास हो सकता है नट में भी, किन्तु उसके साक्षात्कार को रससाक्षात्कार नहीं कहा जा सकता। अतः यह रत्यादिसाक्षात्कार शुक्ति में रजतत्व-साक्षात्कार के समान भ्रमात्मक होता । आनन्द तो भ्रमज्ञान से भी होता हीं है । उक्त साक्षात्कार में भी, पूर्वनिर्दिष्ट मत के समान, अलौकिकता केवल धर्माश-आरोपित रत्यादि में हीं है, धर्मी-दुष्यत्त के रूप में प्रतीयमान इदम्पदार्थ नट के अंश में तो लौकिकता हीं है, क्योंकि उसके साथ तो सहृदय के चक्षु का संयोगात्मक लौकिक सन्निकर्ष होता हीं है।।

भरतसूत्र के अन्य व्याख्याकार शङ्कुक आदि का रसास्वाद विषयक-मत लोल्लट

## (६) 'दुष्यन्तादिगतो रत्यादिनंटे पक्षे दुष्यन्तत्वेन गृहीते विभावादिभिः

भावात्; यदापि साध्यधमंविशिष्टधर्मिणोऽनुमेयत्वं तदाऽपि नटमात्रविषयकल्गैिककप्रत्यक्षसामग्रचा रत्यादिविशिष्टनटानुमितिसामग्रीवाधकत्वं न, समानविषयत्वाभावात्;
अलौकिकप्रत्यक्षसामग्री तु तद्विषयविशिष्टविषयकलौकिकानुभवसामग्रघाऽपि
वाध्यत एव, अनुभववलादिति न लोल्लटाद्यभिमतो रत्यादिः साक्षात्क्रियमाणोऽपि॰
त्वनुमीयमान एव रसः, अनुमीयमानस्यापि रत्यादेरलौकिकाह्लाद जनकत्वन्तु
विषयस्वभाववलादेवास्थेयमिति मन्यमानानां शङ्कुकादीनां मतं प्रस्तीति—
दुष्यन्तादिगत इत्यादिना । अत्रापि मते रत्यादिरेव रस इति स्वप्टमेव ।
दुष्यन्तत्वेन गृहीत इति । दुष्यन्तत्वग्रहश्च नटे मुख्यतः शब्दादेव । क्विचत्
पूर्ववासनाऽपि निमित्तभावमुपयात्यत्र । पोषितश्चायं दुष्यन्तचेष्टादिसदृशचेष्टादि-

आदि के मत से कुछ भिन्न है। जहाँ तक रत्यादिस्वरूप रस के मुख्य आश्रयों की बात है वह तो पूर्ववत् दुष्यन्त आदि हीं है। दुष्यन्त तथा शकुन्तला आदि के स्वाभाविक क्रियाकलापों के अभिनय में पूर्ण सफल नट-नटी आदि में सादृश्यातिशय के कारण दुष्यन्तत्व-शकुन्तलात्व आदि का समारोप तथा नट-नटी के चेष्टादि में दुष्यन्त-शकुन्तला आदि के चेष्टादि का आरोप भी पूर्ववत् इन्हें मान्य है। किन्तु सहृदयों को जो-'दुष्यन्तोऽयं शकुन्तलाविषतकरितमान्' इत्याकार बोध होता वह अलौकिक भ्रमात्मक साक्षात्कार नहीं, अपि तु अनुमित्यात्मक है। कारण यह है कि अलोकिकसन्निकषंजन्य प्रत्यक्ष का लोकिक अनुभव की सामग्री बाधक होती। इसी लिए 'पर्वतो विल्लमान्' इत्यादि स्थलों में व्याप्तिस्मरणरूप ज्ञान को बलौकिक सन्निकर्ष मानकर नैयायिक विल्ल का अलौकिक प्रत्यक्ष नहीं, अपि तु अनुमिति हीं मानते । अतः जहाँ 'सुरिभ चन्दनम्' आदि में सुरिभ अंश का अलीकिक प्रत्यक्ष मान्य है वहाँ अनुमितिसामग्री का फल के आधार पर अभाव मानना चाहिए। हाँ, लौकिक-प्रत्यक्ष की सामग्री अन्य परोक्षज्ञान की सामग्री से प्रवल अवस्य है। इसी लिए कहीं यदि किसी विषय के प्रत्यक्ष और अनुमित्यादि की भी सामग्रियाँ समानकाल में उपस्थित होतीं तो वहाँ उस विषय का प्रत्यक्षज्ञान हीं होता, अनुमित्यादिस्वरूप परोक्षज्ञान नहीं। अत एव न्यायदर्शन के प्रत्यक्ष सूत्र की तात्पर्यटीका में वाचस्पति मिश्र ने अपने आचार्य की उक्ति उद्धृत की है-

> शब्दजत्वेन शाब्दं चेत् प्रत्यक्षं चाक्षजत्वतः। स्पष्टप्रहणसम्बन्धाद् युक्तमैन्द्रियकं हितत्॥

किन्तु यह बाध्यबाधकभाव विरोध होने पर हीं होता है, अन्यया नहीं। विरोध असमानविषयता होने पर हीं सम्भव है, इसके विना नहीं। अत: 'पर्वतो विह्नमान्'

कृत्रिमैरप्यकृत्रिमतया गृहीर्तेभिन्ने विषयेऽनुमितिसामग्रचा वलवत्त्वादनु-मीयमानो रसः' इत्यपरे ॥

(७) 'विभावादयस्त्रयः समुदिता रसाः' इति कतिपये।। (८) 'त्रिषु य एव चमत्कारी स एव रसोऽन्यथा तु त्रयोऽपि न' इति वहवः।। (९) 'भाव्य-

वोधेन । अकृत्रिमत्तयेति । अत्र हेतुरिभनयपाटवादिः । शेषो ग्रन्थो व्याख्यातप्रायः । अनुमानप्रधोगश्च — दुष्यन्तोऽयं शकुन्तलाविषयकरितमान्, तद्रितव्याप्यचेष्टादिमत्त्वात्, ताद्शचेष्टादिमत्त्वात्, ताद्शचेष्टादिमत्त्पुरुषान्तरवत् । यद्वा आत्मैव दृष्टान्तोऽत्र । अत्र च नटे दुष्यन्त- सरीयशकुन्तलाविषयकरतेः, तद्व्याप्यचेष्टादेश्च पूर्विरोपसादृश्यादिनेकत्वाध्यव- सायादारोपितत्वेनेयमनुमितिः भ्रमात्मिकैव, न प्रमात्मिकेति स्पष्टम् । अत्र प्रयोगे ऐतिहासिकदुष्यन्तस्य दृष्टान्तत्वं रसचित्रकायामुक्तं विज्ञीविवेचनीयम् ।।

सप्तमं मतमाह—विभावादय इत्यादिना । समुदिता इत्यनेन प्रत्येकं रसत्व-निरासः । एते समुदिता रस्यमानत्वाद्रसा इत्यभिप्रायः । एतेषां समुदितानां रसनमेव तदास्वाद इति बोध्यमत्र मते । पुनमंतान्तरमाह—त्रिष्वित्यादिना । विभावानुभावव्यभिचारिषु य एव कविकल्पनातिशयावाप्तप्रकर्पाच्चमत्कारजनकः स एव रस्यमानत्वाद्रस इत्याशयः । अत्रापि मते रसनमेवास्वादो मन्तव्यः । अतः परं सूत्रप्रतिकूलानि मतानि । तत्र प्रामुख्याद्विभावस्यैव रसत्वमिति मतान्तरमाह—

इस ज्ञान में पवंतविषयक प्रत्यक्षसामग्री विह्नविषयक अनुमिति-सामग्री का बाधक नहीं होती, क्योंकि दोनों के विषय भिन्न-भिन्न हैं। यदि विह्नविशिष्ट पवंत को भी अनुमेय माना जाय तो भी समानविषयता नहीं है, क्योंकि पवंतत्वविशिष्ट पवंत की प्रत्यक्षसामग्री और विह्नविशिष्ट पवंत की अनुमिति सामग्री में भिन्न-विषयता के कारण कोई विरोध नहीं है। अतः विह्न अथवा विह्नविशिष्ट पवंत की अनुमिति हीं अनुभविसद्ध है। अत एव यह स्पष्ट है कि भिन्न-विषयता होने पर अनुमिति-सामग्री प्रत्यक्ष-सामग्री से प्रवल होती। एवन्ब प्रकृत में नट की प्रत्यक्ष-सामग्री होने पर भी रत्यादिविशिष्ट नट की अनुमिति-सामग्री के विद्यमान होने पर रत्यादिविशिष्ट नट की अनुमिति-सामग्री के विद्यमान होने पर रत्यादिविशिष्ट नट की अनुमिति हीं होतो, अलौिक या लौकिक प्रत्यक्ष नहीं। यही अनुमीयमान रत्यादिस्वरूप स्थायी भाव रसपदवाच्य है और उसकी अनुमिति उस रस का आस्वाद है। अथवा रसानुमिति के पश्चात् होने वाला मानस-प्रत्यक्षात्मक अनुव्यवसाय को ही रसास्पाद कहना चाहिए।।

कुछ आचार्यं विभाव, अनुभाव और व्यभिचारिभाव इन तोनों को समुदितरूप में ही रस मानते ॥ बहुत से आचार्यों का यो यह मत है कि विभाव बादि तीन मानो विभाव एव रसः' इत्यन्ये ।। (१०) 'अनुभावस्तथा' इतीतरे ॥ (११) 'व्यभिचार्येव तथा तथा परिणमित' इति केचित् ।।

तत्र 'विभावानुभावव्यभिचारिसंयोगाद्रसनिष्पत्तः' इति सूत्रं तत्तन्मत-परतया व्याख्यायते— 'विभावानुभावव्यभिचारिभिः संयोगाद्व्यञ्जना-द्रसस्य चिदानन्दविशिष्टस्थाय्यात्मनः स्याय्युपहितचिदानन्दात्मनो वा निष्पत्तिः स्वरूपेण प्रकाशनम्' इत्याद्ये। 'विभावानुभावव्यभिचारिणां सम्यक्साधारणात्मत्या योगाद्भावकत्वव्यापारेण भावनाद्रसस्य स्थाय्युप-हितसत्त्वोद्रेकप्रकाशितस्वात्मानन्दरूपस्य निष्पत्तिभौगाख्येन साक्षात्कारेण

भाग्यमान इति । भावनाविषयीभूतः । विभावस्य प्रामुख्यं च स्यायिभावाश्रयत्वा-द्वोध्यम् । मतान्तरमाह—अनुभावस्तथेति । तया = भाग्यमानः । रस इति शेषः । भाग्यमान इत्यनेन तदभावे न रस्वमिति सूचितम् । अन्त्यं मतमाह—व्यभि-चार्यवेति । तथा = भाग्यमानः । तथा = रसक्ष्पेण ।।

तदेवमेकादश मतानि रसिवषये पण्डितराजेन विणितानि, स्वमतं च प्रथममेव निरूपितम्। एषु चरमाणि त्रीणि मतानि निहायान्येषु भरतसूत्रं यथा व्याख्यातव्य तदाह—तत्रेत्यादिना। रसस्वरूपिवषय इत्यर्थः। अत्र चाद्येष्वष्टम् मतेषु सूत्रस्य-संयोगनिष्पत्तिशब्दयोरयंभेदमाश्रित्य सूत्रसमन्वयः प्रदश्यते। धातूनामनेकाथंतयाः चोक्तशब्दद्वयस्य तत्तदर्थपरत्वं स्वीकृतम्। तत्तदर्थश्च पूर्वमेव तत्तन्मतव्याख्यानावसरे

में जो चमत्कारातिशयजनक हो वही रस है। अतः कहीं चमत्कारातिशयजनक विभाव, कहीं वैसा अनुभाव और कहीं तादृश सन्धारिभाव ही रस है।। अन्य बाचार्यों का मन्तव्य यह है कि भावनाविषयीभूत विभाव हीं रत्यादि का बाश्रय होने से रस है।। कुछ आचार्य अनुभाव के रत्यादि-प्रकाशन में सामर्थ्य प्रकट होने से अनुभाव हीं भावना—पुनः पुनः अनुसंधान के फलस्वरूप रसरूप में परिणत हो जाता।। जब कि कुछ आचार्य परिषोषक होने से भावना-विषयीभूत व्यभिचारि-भाव का हीं रसरूप में परिणाम मानते।।

अब 'विभावानुभावव्यभिचारिसंयोगांद्रसनिष्पत्तः' इस भरतकृत रस-सूत्र की विभिन्नमतानुसारिणी व्याख्या की जा रही है। इस सूत्र में आए 'संयोग,' 'रस' और 'निष्पत्ति' शब्द हीं अनेकार्थंक माने गये हैं। प्रथममतानुसारिणी व्याख्या यह है कि विभाव, अनुभाव और व्याभिचारी भाव के संयोग, अर्थात् उन तीनों से व्याञ्जित होने पर, रस, अर्थात् चिदानन्दविशिष्ट रत्यादि स्थायी भाव की अथवा रत्याद्य पहित चिदानन्द की विष्पत्ति, अर्थात् स्वरूपप्रकाशन, होती। द्वितीयमत के अनुसार 'सँयोग' का अर्थ है सम्यग्-योग—विभाव, अनुभाव और व्यभिचारी भावों

निषयीकृतिः' इति द्वितीये। 'विभावानुभावव्यभिचारिणां संयोगाद्भाव-नाविशेषक्ष्पाद्दोषाद्रसस्यानिर्वचनीयदुष्यन्तरत्यःद्याःसनो निष्पत्तिरुत्पत्तः' इति तृतीये। विभावादीनां संयोगाज्ज्ञानाद्रसस्य ज्ञानविशेषाःसनो निष्पत्ति-रूपत्तिः' इति चतुर्थे। 'विभावादीनां सम्बन्धाद्रसस्य रत्यादेनिष्पत्ति-रारोपः' इति पञ्चमे। 'विभावादिभिः कृत्रिमैरप्यकृत्रिमतया गृहीतः संयोगादनुभानाद्रसस्य रत्यादेनिष्पत्तिरनुमितिः, नटादौ पक्ष इति शेषः' इति षष्ठे। 'विभावादीनां त्रयाणां संयोगात्समुदायाद्रसनिष्पत्ती रसपदव्यवहारः' इति सप्तमे। 'विभावादिषु सम्यग्योगाच्चमत्कारात्' इत्यष्टमे। तदेवं

विवृत उपपादितश्चेति नेह पुनः प्रयत्यते तत्र । नटादौ पक्ष इति । एतच्च वस्तु-गत्या, न शब्दतः, अनुमितौ हि तस्य दुष्यन्तत्वेनोयस्थित्या नटशब्देनानुपात्तत्वात् । तदेविमिति । मिल्तितानामेव विभावानुभावव्यभिचारिणां रसोपकारित्वे रसत्वे वा सूत्रेण समर्थिते सतीत्यर्थः । त्रिषु मतेषु = प्रत्येकं विभावादीनां रसत्वसमयैकेषु

की (सम्यक् = ) साधारण रूप में (योग = ) भावकत्व न्यापार द्वारा भावना, उससे रस, अर्थात् भोजकत्व व्यापार द्वारा चित्त में हुए सत्त्वगुण के प्रकर्ष से प्रकाशित और रत्यादि से उपहित आत्मस्व रूपानन्द', की भोगस्व रूप साक्षातकार द्वार निष्पत्ति (स्थाय्युपहित आनन्द को विषय बनाया जाना ) होती है। तृतीय मत में विभाव, अनुभाव और व्यभिचारिभावों के संयोग (=भावनाविशेषस्वरूप दोष) से रस, अर्थात् अनिवंचनीय रत्यादि, की सामाजिक में निष्पत्ति, अर्थात् उत्पत्ति हीं सुत्रार्थ है। विभाव आदि के संयोग-ज्ञान से ज्ञानविशेषस्वरूप रस की निष्पत्ति ( उत्पत्ति ) होती है-यह चतुर्थमतानुसारी सुत्रार्थ है। पञ्चममत में विभावादि के संयोग ( = सम्बन्ध ) से सामाजिक में रत्यादि स्वरूप रस की निष्यत्त-आरोप ही सूत्र का तात्पर्य है। बष्ठमतानुसारिणी व्याख्या यह है कि कृत्रिम होने पर भी नटादि की अभिनयचानुरी से अकृतिम रूप में समझे जाने वाले विभाव बादि के साथ रत्यादि का संयोग = अनुमान = ज्याप्ति सम्बन्ध होने से ज्याप्य शिभावादि के द्वारा नट में सामाजिक को व्यापकीभूत रत्यादिस्वरूप रस की निष्पत्ति, अर्थात् अनुमिति, होती है। सप्तम मत के अनुसार भरत के रससूत्र का यह अयं है-विभाव, अनुभाव और व्यभिचारिभाव के संयोग = समुदान के कारण हीं रसनिष्पत्ति, अर्थात् समुदित रूप में इनके लिए रस-पद का प्रयोग होता।

<sup>9.</sup> यद्या भट्टनायक के मत में चित्तसत्त्वगत आनन्द की हीं प्रतीति माननी चाहिए तथापि वास्तविक आनन्द के आत्मस्वरूपभूत होने से आत्मानन्द कहा है पण्डितराजने।

पर्यंविसतिस्त्रिषु मतेषु सूत्रविरोधः । विभावानुभावव्यभिचारिणामेकस्य तु रसान्तरसाधारणतया नियतरसव्यजञ्कतानुपपत्तेः सूत्रे मिलितानामु पादानम् ।

एवं च प्रामाणिके मिलितानां व्यञ्जकत्वे यत्र ववचिदेकस्मादेवाः साधारणाद्रसोद्बोधस्त्तत्रेतरद्वयमाक्षेप्यम् । अतो नानैकान्तिकत्वम् । इत्थं

अन्त्यपु त्रिषु पक्षेषु 'भाव्यभानो विभाव एव रसः' इत्यादिषु । रसान्तरसाधारण-तयेति । अत्र काव्यप्रकाश उक्तम् — 'व्याघ्रादयो विभावा भयानकस्येव रौद्राद्भुत-वीराणाम् । अश्रुपातादयोऽनुभावाः श्रुंगारस्येव कहणभयानकयोः । चिन्तादयो व्यक्तिचारिणः श्रृङ्कारस्येव कहणवीरभयानकानाम्' इति ।

उपसंहरति — एवं चेत्यादिना । प्रामाणिके = सूत्रसमयिते । व्यञ्जकत्व इति स्वमतानुरोधेन । एकस्मादेवेति । असाधारणाद् विभावात्, तथाविधादनुभावात्,

अष्टम मत के अनुकूल यह व्याख्या है-विभाव आदि में संयोग, अर्थात चमत्कार के कारण किसी एक, चाहे वह चमत्कारी विभाव हो या वैसा अनुभाव या वैसा व्यभि शरिभाव, को रस कहा जाता है। नवम, दशम और एकादश मतों में तो क्रमशः केवल विभाव, केवल अनुभाव और केवल व्यभिचारिभाव को रस कहे जाने से तीनों को समुदित रूप से रसोपयोगी बताने वाले उक्त रसमूत्र का विरोध स्पष्ट हीं है। विभाव।दि तीनों का सम्मिलित रूप में उल्लेख आवश्यक भी है, क्योंकि कुछ विभावों, कुछ अनुमावों और कुछ व्यिमचारिभावों के अनेक रसों में समान रूप से उपयुक्त होने के कारण किसी एक विभाव या अनुभाव या व्यक्तिचारिभाव से किसी एक रस का अभिव्यञ्जन, इन मतों के अनुसार, मानना सम्भव नहीं। उदाहरणार्थं व्याघ्र आदि पदार्थं भयानक, रौद्र तथा वीर इन तीनों हीं रसों के विभाव हो सकते हैं। ऐसी स्थिति में केवल व्याघादि विभाव को रस मानने पर उनसे किसी एक रस की अभिव्यक्ति कैसे हो सकेगी? इसी तरह अश्रुपात आदि अनभाव शृङ्गार, वीर, करण और भयानक रसों के प्रसङ्घ में समानरूप से होते। अतः केवल अनुभाव या केवल व्यभिचारिभाव को रस मानने में वही आपत्ति ह जो केवल विभाव को रस मानने में कही गई है। सभी विभावों, या सभी अनुभावों या सभी व्यभिचारिभावों के रसान्तरसाधारण न होने पर भी उनमें किसी एक के समुदाय को रस कहना सम्भव नहीं, क्योंकि विभाव-समुदाय बादि के व्यक्तिभेद से भिन्त-भिन्त होने से समुदाय का स्वरूप हीं स्पष्ट करना असम्भव है। अतः किसी एक को रस कहने वाले सभी पक्ष सुत्रविरुद्ध हैं।

इस प्रकार विभावादित्रितम के रसन्यष्टजक सिद्ध हो जाने से जब किसी ऐसे कान्य से सामाजिकों को रसाभिन्यक्ति होती जहाँ तीनों—विभाव, अनुभाव और

नानाजातीयाभिः शेपुषीभिनीनारूपतयावसितोऽपि मनीषिभिः परमाह्लादा-विनाभावितया प्रतीयमानः प्रपञ्चेऽस्मिन् रसो रमणीयतामावहतीति निर्विवादम् ॥

स च-

श्रुङ्गारः करुणः शान्तो रौद्रो वीरोऽद्भृतस्तया। हास्पो भयानकश्चेत्र वीमत्सश्चेति ते नव।।

तादृशाद् व्यभिवारिणो वेत्यथे: । क्रमेणोदाहरणं च 'वियदिलमिलनाम्बुः समेथम्', 'परिमृदितमृणालीम्लानमङ्गं प्रवृतिः,' 'दूरादुत्सुकमागते' इत्यादि काव्यप्रकाशादिक्यो जेयम् । आद्ये मुग्धादिवितमेवादिकपाणामालम्बनोद्दीपनिविभावानाम्, दितीयेऽङ्गम्लानिविषयवैतृष्ण्यादीनामनुभावानाम्, तृतीये चौत्सुक्यत्रीडादीनां व्यभिवारिणां केवलं निदेशेऽपि द्वयोरन्य गेराक्षेपः प्रकरणादिवशाद् भवत्येव, रसाभिव्यञ्जकत्यस्य ताम्यां विनाऽनुपपत्तेः । एवमेव यदि वत्रविद् द्वयोनिर्देशस्तत्रावशिष्टमेकं समाक्षेप्यमजगन्त-व्यम् । संगृहीतं चैतद् दर्षणेऽपि—

सद्भावश्चेद् विभावादेढं योरेकस्य वा भवेत्। अटित्यन्यसमाक्षेपे तदा दोषो न विद्यते ॥ इति।

वस्तुतस्त्वाक्षेपोदाहरणतया मुक्तकमेत्र प्रदर्शनीयम् । प्रबन्धे नाटचे च पूर्वा-परसन्दर्भत एवेतरप्रतीतेः सूपपादत्वादिति विज्ञांसो विभावयन्तु । नाऽनैकान्ति-कत्विमिति । क्वचिदेकेन द्वाक्यां वा रसव्यञ्जनामादाय त्रितयपर्याप्तरसव्यञ्जक-त्वाक्ष्युपगमे व्यतिरेकव्यभिचारो नेत्ययः । रसस्वरूपविषये मतभेदेऽप्यःचार्याणां यावदिविप्रतिपन्नं तदुदीरयन्नुपसंहरति रससामान्यविवेतनम् — इत्थमित्यादिना ।।

एतावता प्रबन्धेन रसस्वरूपं सामान्यतो निरूप्य तद्भेदनिरूपणाय तद्भेदानाह पूर्वाचार्योक्तपद्येन —स चेत्यादिना । अस्य पद्यस्यावचिनत्वेनाप्रामाण्यशङ्का स्यादिति

व्यभिनारिमात्र निर्दिष्ट नहीं हैं तो वहां भी निर्दिष्ट विभाव या अनुभाव या व्यभिन चारिभाव मात्र में रसव्यञ्जकता नहीं माननी चाहिए अपि तु निर्दिष्ट विभाव आदि के आधार पर अनिर्दिष्ट अनुभाव आदि का आक्षेप करके तीनों के समुदाय में हीं। अतः समुदाय में रसाभिव्यञ्जकत्वपक्ष वैसे काव्यों में भी व्यभिनरित नहीं होता। इस प्रकार यद्यपि रस के स्वरूप के विषय में विभिन्न प्रकार की प्रतिभाओं वाले मनीषियों में मतैक्य नहीं है तथापि यह सर्वसम्मत है कि अलौकिक आह्लाद रूप में प्रतीयमान 'रस' इस विश्व में रमणीयतम तत्त्व है।।

यह रस नौ प्रकार का है-ऐसा प्राचीन आवायों का मत है-"श्रुङ्गार, करुण, शान्त, रोद्र, वीर, अद्भुत, हास्य, भयानक और वीनत्स ये नौ रस हैं।।"

इत्युक्तेर्नवधा। मुनिवचनं चात्र मानम्। केचित् —

तिम्नरासायाह—मुनिवचनिमत्यादि । नाटचशास्त्रस्य पश्ठाध्यायस्यान्ते भरतमुनि श्रोक्तं वचनिमत्यथः । यद्यपि बहुश्वादर्शपुस्तकेषु शान्तरसप्रकरणं न लक्ष्यते तथापि अभिनवगुप्ताचार्यः स्पष्टमङ्गीकृतत्वाच्चिरन्तनपुस्तकानुरोधेनेति पण्डितराजेनापि स्वीकृतमेतद्युक्तमेव । यत्तु पूर्वं भरतेनोक्तम्—

> श्रुङ्गारहास्यकरुणा रौद्रवीरभयानकाः । बीभत्साद्भृतसंज्ञौ चेत्यष्टौ नाट्ये रसाः स्मृताः ॥ ( ना० शा० ६।१५ )

इति तत् पूर्वाचार्यानुरोधेनेति स्पष्टमेय-

"एते ह्याच्टी रसाः प्रोक्ता द्रृहिणेन महात्मना" इति तदुवत्या ज्ञायते । स्वयन्तु भरतिषणा शान्तस्यापि रसत्वं स्वीकृतमेव ।

यद्वा अष्टाविति पाठः शान्ताऽपलापिनामिति स्पष्टमेवाभिनवगुप्ताचार्येष्तम् । तत्वश्च शान्तपक्षपातिनां मते प्रोक्तवचनोत्तराधंम्—'बीभत्साद्भुतशान्ताश्च नाट्ये नव रसाः स्मृताः' इत्येव पठनीयम् । इदमेवात्राभिप्रेतं मुनिववनं गङ्गाधरकृत इति सम्प्रदायः । वस्तुतश्चैतदुपलक्षणमेतदद्वचायान्तेऽभिनवगुप्तादिपठितस्य सकलस्य शान्तविषयकनाट्यशास्त्रीयसन्दर्भस्य ।

इन रसों के समयंन में भरतमुनि का वचन भी प्रमाण है—
श्रुङ्गारहास्यकरुणा रौद्रवीरभयानकाः।
बीभत्साद्भुतशान्ताश्च नाट्ये नव रसाः स्मृताः।।

यद्यपि उक्त कारिका का पाठान्तर भी प्रचलित है जिसमें उत्तरार्ध का स्वरूप—

बीभत्साद्भुतशान्ताश्चेत्यध्टौ नाट्ये रसाः स्मृताः ।।
इस प्रकार उपलब्ध होता तथापि यह पाठान्तर शान्तरस का अपलाप करने
बालों द्वारा गढ़ा गया है —ऐसा आचार्य अभिनवगुप्त ने इस पद्य की टीका में
कहा है ।

सम्पूर्णं सन्दर्भं को पढ़ने से ऐसा प्रतीत होता कि अभिनवगुत भी शान्तरस के विषय मैं दृढ़ विचार नहीं रखते। विशेष विवेचन विद्वानों को स्वयं करना चाहिए।

## शान्तस्य शमसाध्यत्वान्नटे च तदसंभवात्। अष्टावेव रसा नाटचे न शान्तस्तत्र युज्यते॥

इत्याहुः। तच्चापरे न क्षमन्ते। तथा हि—नटे शमाभावादिति हेतुर-संगतः, नटे रसाभिव्यक्ते रस्वीकारात्। सामाजिकानां शमवत्त्वेन तत्र रसोद्बोधे बाधकाभावात्। न च नटस्य शमाभावात्तदिभनयप्रकाशकत्वा-नुपपत्तिरिति वाच्यप्, तस्य भयक्रोधादेरप्यभावेनं तदिभनयप्रकाशक-ताया अप्यसंगत्यापत्तेः। यदि च नटस्य क्रोधादेरभावेन वास्तवतत्का-र्याणां वधवन्धादीनामुत्पत्त्यसंभवेऽपि कृत्रिमतत्कार्याणां शिक्षाभ्यासादित

शान्तापलापिनां मतमुपन्यस्यति—केचित्त्वित्यादिना । शमसाध्यत्वादित्यस्य शमस्यायिकत्वादित्यथंः । तदसम्भवादिति । नटस्य शमवत्त्वे हि तस्य नटत्वानुप-पित्तिरित्याशयः । एतन्मतं निरस्यन्नाह—तच्चेत्यादि । असङ्गतः = असिद्धः, अपक्ष-धर्मत्वादित्यथंः । यत्र सामाजिके शान्तरसोद्वोध इष्टस्तत्र शमाभावस्य पराभिमतस्य हेतोरसत्त्वेन शान्तरसोद्वोधाभावसाध्यसामानाधिकरण्यक्ष्यव्याप्तिमत्त्वेऽपि पक्षावृत्तित्वेन स्वक्ष्पासिद्धोऽयं शमाभावात्मको हेतुः । यत्र तु स वर्त्तमानस्तत्र नटादौ

कुछ लोग मानते हैं-

"शान्त रस का स्थायी भाव है शम जो नट में हो नहीं सकता । अत: नाट्य में आठ हीं रस होते, शान्त रस तो कहाँ हो नहीं सकता ॥"

परन्तु इससे सब आचार्य सहमत नहीं है। इसका कारण यह है—नाट्य में शान्त रस के न होने का जो हेतु 'नट में शम का अभाव' बताया गया है वह असंगत है। वह संगत तब होता जब जिन सामाजिकों को रसानुभूति होती उनमें शम न होता। परन्तु सामाजिकों में तो शम हो हीं सकता है। ऐसी स्थित में उनमें शमाभाव तो है नहीं। हाँ, नट में शमाभाव अवश्य है, किन्तु उसे तो रसानुभूति नट के रूप में होती हीं नहीं। तो फिर नट में शमाभाव से नाट्य में शान्तरस के अभ्युपगम में कौन सी बाधा आती? नट में शम न होने से वह शान्तर रसानुकूल अभिनय हीं नहीं कर सकता—यह कहना भी अयुक्त है, क्योंकि तब तो उसमें अभिनय-काल में वास्तविक भय एवं शोक आदि के भी न रहने से वह भयानक, करण आदि रसों के अभिन्यञ्जक अभिनय भी न कर पाता। अतः अन्य रसों के अनुकूल अभिनय के प्रसंग में यह मानना हीं होगा कि नट में वास्तविक भय आदि तथा उनके कार्य आदि का अभाव होने पर भी अभिनय करने की शिक्षा तथा अभिनय के अभ्यास आदि के प्रभाव से वह भय आदि के कार्यों का अभिनय कर लेता है। ऐसी स्थिति में शम के अभाव में भी शम के कार्यों का

उत्पत्तौ नास्ति बाधकमिति निरीक्ष्यते, तदा प्रकृतेऽपि तुल्यम्।

अथ नाट्ये गीतवाद्यादीनां विरोधिनां सत्त्वात्सामाजिकेष्विपि विषयव॰ मुख्यात्मनः शान्तस्य कथमुद्रेक इति चेत् ? नाट्ये शान्तरसमभ्युपगच्छद्भिः फलबलात्तद्गीतवाद्यादेस्तिस्मिन्विरोधिताया अकल्पनात्। विषयचिन्ता॰ सामान्यस्य तत्र विरोधित्वस्वीकारे तदीयालम्बनस्य संसारानित्यत्वस्य तदुद्दीपनस्य पुराणश्रवण सत्सङ्ग पुण्यवन-तीर्थावलोकनादेरिप विषयत्वेन विरोधित्वापत्तेः। अत एव च चरमाध्याये संगीतरत्नाकरे—

> अष्टावेव रसा नाटचेष्विति केचिदच्चुदन्। तदचारु, यतः कंचिन्न रसं स्वदते नटः॥

शान्तोद्वोधाभावसाधकत्वमस्त्येवेत्याह—न्ट इत्यादिना । तत्कार्याणाम् = क्रोधादि-कार्याणामाङ्गिकाद्यभिनयानाम् ।

सामाजिके शमयत्त्वस्य नःधितत्त्रमाशञ्चते — अथेत्यादिना । दिरोधितायाः = बाधकतायाः । विषयत्वेनेति । विषयत्त्रस्य केवलान्वयित्वादिति भावः । शेषो ग्रन्थो निगदन्यास्यातः ।।

प्रदर्शन उसके द्वारा हो ही सकता है जिससे शान्त रस की सामाजिकों मे अभिव्यक्ति हो जाती है।

अब प्रश्न यह उठता है कि ( शान्त रस के ) विरोधी गीत-वाद्य आदि के अभिनय-काल में आवश्यक होने से सामाजिकों में विषयपराग्यात्मक शान्तरस का उद्योध कैसे होगा। इसका यही उत्तर है कि कि को नाट्य में शान्तरस मानते उनके मत में विशेष प्रकार के गीत-वाद्य आदि शान्त रस के उद्योध में प्रतिबन्धक नहीं है, क्योंकि जब गीत-वाद्य आदि के रहने पर भी सामाजिकों में नाट्यावलोकन से शान्तरसोद्योधरूप फल प्रामाणिक है तो फिर गीत-वाद्य आदि उसके प्रतिबन्धक कैसे हो सकते? यदि विषयमात्र (= सभी विषयों) के चिन्तन को शान्तरसोद्योध का विरोधी मान कर विषयान्तर्गत गीत-वाद्य आदि को भी उसका विरोधी कहा जाय तब गीत-वाद्य आदि को हीं क्यों, शान्तरस के (=शम के ) आलम्बन विभाव—संसाराऽनित्यत्व और उद्दीपनिवमाव—पुराणश्रवण, सत्संग, पुण्यवन और तीथिदि के दर्शन-श्रमण आदि को भी वे विरोधी क्यों नहीं कहते, कारण, ये सब भी तो विषय हीं है। अतः शान्तरस के विरोध में दी गई युक्ति असंगत है। इसी लिए सङ्गीतरत्नाकर के अन्तिम अध्याय में नाट्य में भी शान्तरस की स्थापना करते हुए कहा गया है—

'कुछ लोग ऐसा कहते कि नाट्य में बाठ ही रस होते। किन्तु यह अशो-

इत्यादिना नाट्येऽपि शान्तो रसोऽस्तीति व्यवस्थापितम् । यैरिप नाट्ये शान्तो रसो नास्तीत्यभ्युपगम्यते तैरिप वाधकाभावान्महाभारतादिप्रबन्धानां शान्तरसप्रधानताया अखिललोकानुभवसिद्धत्वाच्च काव्ये सोऽवव्यं स्वीकार्यः । अत एव 'अष्टौ नाट्ये रसाः स्मृताः' इत्युपक्रम्य 'शान्तोऽपि नवमो रसः' इति मम्मटभट्टा अप्युपसमहार्षुः ।। अमीषां च—

रतिः शाकश्च निर्वेदकोधोत्साहाश्च विस्तयः। हासो भयं जुगुप्सः च स्थायिमाबाः क्रमादमो।। १म्यः स्थायिभावानां घटादेर्घटाद्यवच्छित्राकाशादिव प्रथम-

स्थायिभावानामित्यस्य भेदो बोध्य इत्यनेनान्वयः। भेदस्यक्ष्पमाह्—घटा-देरित्यादिना। व्यक्ति (=भग्नावरणिवद् )विषयीक्वतो रत्यादिनेव रस इत्य-भिनवगुप्तमते प्रथमे नीलघटघटयोरिव यसाप रसस्थायिभावयोभेदंस्तथापि वस्तुतस्तु' इत्यादिना वणितेऽभिनवगुप्ततात्ययं वषयीभूने रत्याद्यविष्ठन्नचित एव रसत्वे रसस्याकाशस्थानीयत्वेनावच्छेद्यत्वम् स्थायिभावस्य पुनर्घटादिस्थानीयत्वेनाऽवच्छेदकत्विमत्यनयोभेद उक्तः। द्वितीये पुनर्भट्टनायकोक्तमते भुज्यमानो रत्यादी रस इति पक्षे नावच्छेद्यावच्छेदकवनयोभेद अशि तुप्राग्वदेव। परन्तु पूर्वोक्तवस्तुतिस्त्वत्यादियुक्तिसाहित्येन रत्याद्यवच्छित्रस्थ भोगस्य चिदपरपर्यायसा रसत्विमित पक्षेऽवच्छेद्यावच्छेदकयोरिवानयोभेदो बोध्यः। तृतीये = 'नव्यास्तु' इति प्रतीकमादाय वर्णिते पक्षे। अस्मित्रच दुव्यन्तादिनिष्ठसत्यरत्यादेः स्थःथित्वम् सह्दयनिष्ठाऽनिवंचनीयरत्यादेश्च रसत्विमत्यनयोभेदः। चनुर्थे = 'परे तु' इत्यादिना

भनीय है, क्यों कि नट तो किसी भी रस का आस्वादन करता नहीं। (अतः नट में शमाभाव को शान्तरस न मानने में हेतु नहीं माना जा सकता)।"

जो लोग नाट्य में शान्तरस नहीं मानते उन्हें भी महाभारत आदि प्रवन्त्र काव्यों में शान्तरस मानना हीं है, क्योंकि इन प्रवन्धों के अभिनेय न होने से 'नट में शमाभावस्वरूप' शान्तरस-बाधक हेतु यहाँ बाधक नहीं हो सकता। इसके अतिरिक्त, भारतादि प्रबन्धों में शान्तरस सर्वानुभवसिद्ध भी है। अतः इसका अपलाप किसी भी युक्ति (=युक्त्याभास) से नहीं किया जा सकता।।

उक्त नौ रसों के क्रमशः निम्नलिखित नौ स्थायिभाव हैं—रित, शोक, निर्वेद, क्रोध, उत्साह, विस्मय, हास, भय और जुगुप्सा ॥

इन रसों तथा इनके स्थायिभावों में निम्ननिर्दिष्ट अन्तर है -- रसविषय क अथम और दितीय मतों में तो रस और स्थायिभाव में वही अन्तर है जो घटा- द्वितीययोर्मतयोः, सत्यरजतस्यानिर्वचनीयरजतादिव तृतीये, विषयस्य (रजतादेः) ज्ञानादिव चतुर्थे भेदो बोध्यः ।

तत्र आप्रबन्धं स्थिरत्वादमीषां भावानां स्थायित्वम् । न च चित्तवृत्ति-

प्रविश्वते मते । अत्र च भावनास्वरूपदोषमहिम्ना सामाजिकस्य स्वात्मिन दुष्यन्तादि-तादात्म्यावगाहिशकुन्तलादिविषयकरत्यादिमदभेदबोधस्यैत मानसस्य रसत्वेन रसो ज्ञानस्यानीयः, स्थायी रत्यादिश्च तद्विषयस्थानीय इत्ययः । पञ्चमयष्ठयोस्तु मतयोः प्रकारभेदेन स्थायिन एव रसत्वमिति न भेद उक्तो गङ्गाधरकृता । सप्तमादिमतेषु पुनविभावादीनां समवेतानामसमवेतानां वा रसत्वेन तत्र रसस्थायिभावयोराश्रयाः श्रयिवत् कारणकार्यंवत्सहकार्यंसहकारिवद्वा भेदोऽवगन्तव्यः । मतानामेषामनुपादेयत्वेन प्रन्यकुन्नैतानि विवेचितवान् । पञ्चमादिमते तु न भेद इति न तद्विवेचितमिति व्याख्यानन्तु चिन्त्यम् ।

रत्यादीनां स्थायिपदन्यपदेशनिमित्तमाह—तत्रेत्यादिना । अभिन्यक्ते:=

विच्छिन्न आकाश और उसके अवच्छेदक घट में है। प्रथममत में (अभिनवगुप्तमत), जिसे 'वस्तुतस्तु' प्रतीक के अन्तगंत ग्रन्थकार ने प्रस्तुत किया है, रत्याद्यविच्छन्न भग्नावरणा वित् रस है। अत: रत्यादि स्थायी भाव अवच्छेदक और चित्स्वरूप रस अवच्छेद्य है। द्वितीय मत (भट्टनायकमत) में रत्यादिभोग को रस कहा गया है। इसमें विशेषणीभूत रत्यादि स्थायिभाव अवच्छेदक और भोगस्वरूप रस अवच्छेद्य है। 'नव्यास्तु' इस प्रतीक के अन्तंगत जो तृतीय मत प्रस्तुत किया गया है उसमें दुष्यन्तादिनिष्ठ सत्य रत्यादि स्थायिभाव हैं और सामाजिक मे उत्पन्न अनिवंचनीय रत्यादि रस हैं। अतः वेदान्तसिद्धान्त में जो अन्तर सत्य रजत और अनिवंचनीय रजत में माना गया है वही इस मत में स्थायिभाव और रस में है। 'परे तु' प्रतीकान्तर्गत रसिवषयक चतुर्यं मत में तो शकुन्तलादिविषयक रत्यादि से विशिष्ट दुष्यन्तादि के साथ अपना भ्रमात्मक अभेद-बोध हीं रस है। अतः इस मत में ज्ञान और उसके विषय में जो अन्तर होता वही अन्तर रस और स्थायिभाव में है। पञ्चम और षष्ठ मतों में तो प्रकारभेद से स्थायिभाव की हीं रस कहा गया है। ब्रेंबतः इन दोनों मतों में रस और स्थायिभाव में कोई तात्त्विक अन्तर नहीं है। सप्तम से एकादश तक के मतों में विभावादि को समुदित रूप में अथवा असमुदित रूप में रस कहा गया है। अतः इन मतों के अनुसार रस और स्थायिभावों में आश्रय-आश्रित, कारण-कार्य या सहकार्य-सहकारी के समान अन्तर है। किन्तु इन मतों के उपेक्षणीय होने से प्रन्यकार न इन मतों में अन्तर नहीं बताया है।

रत्यादि भावों को स्थायी इसी लिए कहा जाता है चुँकि ये प्रबन्धपर्यन्त

रूपाणामेषामाशुविनाशित्वेन स्थिरत्वं दुर्लभम् वासनारूपतया स्थिरत्वं तु ध्यभिचारिष्वतिप्रसक्तमिति वाच्यम्, वासनारूपाणाममीषां मुहुर्मुहुरभि व्यक्तेरेव स्थिरपदार्थत्वान्। व्यनिचारिणां तु नैन, तदभिव्यक्तेविंद्युदुः द्योतप्रायत्वान्।

यदाहु: -

विरुद्धैरविरुद्धैर्वा भावैर्विच्छिद्यते न यः । आत्मभावं नयत्यागु स स्थायी लवणाकरः ॥ चिरं चित्तेऽत्रतिष्ठन्ते संबध्यन्तेऽनुबन्धिभिः । रसत्वं ये प्रपद्यन्ते प्रसद्धाः स्थायिनोऽत्र ते ॥

स्मृतेः । एवं छपमेव दृढतरत्वं संस्कारस्य नैयायिकादयोऽप्यङ्गीकुवंन्ति । विच्छिद्यते == विनाश्यते । आत्मभावम् = स्वरूपताम्, स च स्वाङ्गत्वसम्पादनद्वारेति बोध्यम् । लवणाकर इत्युपमानम् । यथा लवणाकरः स्वसंमृष्टानि प्रवाहान्तरजलानि स्वरूपतां लवणरूपतां प्रापयति तद्वदयं स्थायपि स्वसंसृष्टान् विषद्धानिविषद्धांश्वान्यान् स्वरूपतां प्रापयति । एतच्व प्रकर्षकृतमेव रत्यादौ । अयं च सन्दर्भः समूहालम्बनात्मकरसपक्षे सुकरविवरणः । विषद्धत्वं च भावानां स्वभावभेदान्न त्वनुपकारकावात् । अत एव

स्थिर रहते। अब प्रश्न यह है कि ये रत्यादि चित्तवृत्तिविशेषस्वरूप है; अत: ये स्वरूपतः तो स्थिर हो हीं नहीं सकते, क्योंकि योग्य वित्तवृत्तियाँ अपनी उत्पत्ति के नृतीय क्षण में विनष्ट हो जातीं अथवा तभी तक स्थिर रहतीं जब तक अन्य वृत्ति का चित्त में उदय नहीं हो जाता; हाँ वासना (= संस्कार) रूप में ये रह सकतीं हैं, किन्तु संस्कार रूप में तो केवल रत्याद्यात्मक चित्तवृत्तियाँ ही नहीं अपि तु व्यभिचारिस्वरूप चित्तवृत्तियाँ भीं स्थिर रहतीं हों हैं। ऐसी दशा में यदि वासना रूप में स्थिर रहने के कारण रत्यादिभावों को स्थायी कहा जाय तब तो व्यभिचारिभावों को भी स्थायी क्यों न कहा जाय। इस प्रश्न का उत्तर यही है कि वासनात्मक रत्यादि की पुन: पुन: अभिष्यक्ति (= उद्बोधक का समवधान होने से, स्मरण होना) हीं उनकी स्थिरता है। ऐसी स्थिरता वासनात्मक व्यभिचारिभावों की नहीं, क्योंकि उनकी अभिव्यक्ति तो विजली की चमक की तरह कभी-कभी एक दो बार हीं होती है, वारम्वार नहीं। जैसा प्राचीन आचार्यों ने कहा है—

"जो भाव अपने प्रतिकूल और अनुकूल भावों द्वारा कभी विनष्ट न होने से वारम्वार अभिव्यक्त होता और स्वसंसृष्ट अन्य जलों को स्वाङ्ग बनाकर स्वाभिन्न-सा बनाने वाले क्षारसमुद्र के समान अन्य भावों को स्वाभिन्न-सा बना देता वही स्थायी है।। जो भाव चिर काल तक चित्त में वासनारूप में विद्यमान चिरमिति व्यभिनारिवारणाय । अनुबन्धिभिविभावाद्यैः । तथा—

> सजातीयविजातीयैरतिरस्कृतमूर्तिमान् । यावद्रस वर्तमानः स्थायिभाव उदाहृतः ॥ इति ।

केचितु रत्याद्यन्यतमत्वं स्थायित्वमाहुः । तन्त । रत्यादीनामेकस्मिन्प्र-रूढेऽन्यस्याप्ररूढस्य व्यभिचारित्वोपगमात् । प्ररूढत्वाऽप्ररूढत्वे बह्वल्प-

मृष्टभोजनादी स्वभावविरद्धस्याप्यम्लादेरुपकारकत्वं दृष्टम् । स्वभावभेदेऽपि विरो-घोऽयं तावदेव काव्योपकारी यावदिङ्गभावापेक्षयाऽङ्गभावो न प्ररूढतर इत्यादि व्वन्यालोकादिग्रन्थेभ्योऽवसेयम् । स्वयं च ग्रन्थकृद् व्याख्यास्यत्यग्रे । ईदृशमेव विजातीयत्वमभिमतमग्रिमपचेऽपि । मूत्तिः = स्वरूपम्, तच्च वासनात्मकम् । यद्वाः मूत्तिरभिव्यक्तिः, तत्राभिव्यक्तिः स्मृतिः । सा चोत्तरोत्तरा, स्वपूर्वस्मृतेविरुद्धभावेन तिरस्कारात् । अत एव मुद्दमु हुरभिव्यक्तिरुक्ता ।

बह्वल्पेति । निबद्धाक्षिप्तान्यतरसकलविभावजत्वं प्ररूढत्वं तद्भिन्नत्वं चाऽप्ररूढत्वं रत्यादेरित्ययः । विभावपदस्य चात्रानुभावाद्युपलक्षणत्वम् । जन्यत्वः

होकर उद्बोधक की उपस्थिति में वारम्वार अभिव्यक्त होते, अनुविश्वियों ( = विभाव आदि ) से सम्बद्ध होते, अर्थात् उन्हें अपने अनुकूल बना लेते, और अन्ततः रसरूपता को प्राप्त होते वे प्रसिद्ध रत्यादि भाव हीं नाट्यादि में स्थायी नाम से प्रसिद्ध हैं।।"

दितीय पद्य में 'चिर काल तक' यह अंश व्यभिचारी भावों में स्थायी भाव के लक्षण की अतिव्याप्ति के निराकरणार्थ दिया गया है। यहाँ 'अनुबन्धी' शब्द का अर्थ विभाव-अनुभाव-सञ्चारिभाव है। और भी,

"स्थायी भाव उसी को कहा गया है जिसकी मूर्त्त ( = उत्तरोत्तर अभिव्यक्ति) पूर्वंपूर्व सजातीय अथवा विजासीय भावों (व्यभिचारिभावों) द्वारा अवरुद्ध नहीं होती और जो तब तक वासनारूप में वित्त में वर्तमान रहता जब तक वह रसरूपता को प्राप्त न हो जाता ॥"

कुछ आचार रित आदि में से अन्यतम को हीं 'स्थायी' मानते। किन्तु यह छक्षण उचित नहीं है। इन नौ भावों में से एक के प्रकृत होने पर अप्रकृतावस्य अन्य भाव स्थायी नहीं, अपितु व्यभिचारी माने जाते हैं। जैंसे प्रृंगार के सन्दर्भ में रित प्रकृत होती पर हास अपकृत। इसमें स्थायी भाव केवल रित है, हास नहीं। वह तो प्रृंगार के व्यभिचारी भावों में से एक है। किन्तु ऐसे हासादि व्यभिचारी भाव भी तो अभावों में अन्यतम है हीं। अतः रत्याद्यन्यतमत्वस्व कप स्थायिभावलक्षण की उक्त-

विभावजत्वे।

तदुक्तं रत्नाकरे-

रत्यादयः स्थायिभावाः स्युभूँयिष्ठविभावजाः । स्तौकौँवभावैरुत्पन्नास्त एव व्यभिचारिणः ॥ इति ।

एवं च वीररसे प्रधाने क्रोधः, रौद्रे चोत्साहः, शृङ्गारे हासो व्यभिचारी भवति, नान्तरीयकश्च। यदा तु प्रधानपरिपोषार्थं सोऽपि बहुविभावजः क्रियते तदा तु रसालंकार इत्यादि बोध्यम्।।

तत्र-

चात्राभिव्यज्यमानत्वसाधारणम्। एवं चेति । स्तोकविभावजत्वे चेत्यर्थः । वीररसेत्यादि । तदुक्तं दपंणे—

श्रुङ्गारवीरयोहिसो वीरे क्रोधस्तया मतः। शान्ते जुगुप्सा कथिता व्यभिचारितया पुनः॥ इति।

प्रधान इति । उभयोः प्रस्टद्वेऽपि वीरादेः प्राधान्यं प्राकरणिकत्वादिनः वोध्यम् । रसालङ्कार इति । तदुक्तं ध्विनकृता —

प्रधाने ऽन्यत्र वाक्यार्थं यत्राङ्गं तु रसादयः। काव्ये तस्मिन्नलङ्कारो रसादिरिति मे मतिः॥ इति।

विध हासादि में अतिव्याप्ति हो जाने से यह लक्षण असंगत है। जब ये रत्यादि भाव विभावादि (=अनुभाव तथा व्यभिचारिभावों) की सामग्री से उत्पन्न अथवा ज्ञाप्य होते तब इन्हें प्रस्कृ कहा जाता। इसके विप्रीत, यदि ये भाव विभावादि-सामग्री से नहीं अपितु इसमें से कुछ से हीं उत्पन्न या ज्ञाप्य होते तो इन्हें अप्ररूढ़ कहा जाता। यही विषय सङ्गीतरत्नाकर में स्पष्ट रूप में कहा गया है—

"यदि ये रत्यादि भाव सम्पूर्ण विभावादि-सामग्री से उत्पन्न या ज्ञाप्य होते तब तो ये स्थायिभाव कहलाते । किन्तु यत्किन्दि विभावादि से उत्पन्न या ज्ञाप्य होने पर ये हीं रत्यादिभाव व्यभिचारिभाव हो जाते ॥"

इस प्रकार, वीर रस ( जित्साह) के प्रधान ( प्रक्र होने पर क्रोध, रौद्र ( क्रोध) के प्रधान होने पर उत्साह और प्रांगर ( जित्र ) के प्रधान होने पर हास व्यभिचारी भाव हैं। क्रोधादि के विना वीर आदि रसों के परिपुष्ट न होने से ये व्यभिचारि-स्थानीय क्रोधादिभाव उनमें नान्तरीयक ( अवश्यम्भावी) हैं। जब मुख्य भाव के परिपोषण के लिए गौण भाव भी बहुविभावादिजन्य, अर्थात् प्रकृष्ट कर में किव द्वारा निबद्ध किये जाते तो भी ये भाव गौण होने से रसस्थानीन न होकर रस ( प्रधान भाव स्थायी भाव) के अलङ्कार मात्र होते।।

स्त्रोपुंसयोरन्योन्यालम्बनः प्रेमाख्यश्चित्तवृत्तिविशेषो रतिः स्थायि-भावः ॥

गुरुदेवतापुत्राद्यालम्बनस्तु व्यभिचारी।

पुत्रादिश्योगमरणादिजन्मा वैक्लव्याख्यश्चित्तवृत्तविशेषः शोकः ॥
स्त्रीपुंसयोस्तु वियोगे जीवितत्वज्ञानदशायां वैक्लव्यपोषिताया रतेरेव
प्राधान्याच्छृङ्गारो विप्रलम्भाख्यो रसः । वैक्लब्यं तु संचारिमात्रम् । मृतत्व

सम्प्रति स्थायिभावान् विशेषतो लक्षयितुकाम आदौ स्वभावतोऽनुरञ्जकस्य श्रृङ्गारस्य स्थायिभावं रति लक्षयित—स्त्रीपुसयोरिति । पुत्रादीति । आदिशब्देन मुनिवृपादिपरिग्रहः । व्यभिचारीति । तदुक्तं प्रदीपकृता—

रत्यादिश्चेन्निरङ्गः स्याद् देवादिविषयोऽथवा । अन्याङ्गभावभाग्वा स्यान्न तदा स्थायिशब्दभाक् ॥ इति ।

पुत्रादीति । आदिशब्द इष्टमात्रोपसंग्राह्कः । द्वितीय आदिशब्द इष्टाश्रिता-निष्टमात्रोपलक्षकः । सञ्चारिमात्रमिति । वैक्लब्यस्य चिरमवस्थानाभावादिति हेतुरत्र । वैक्लब्यस्येत्यत्र प्राधान्यादित्यनुषज्यते । विप्रलम्भः = विप्रलम्भश्रृङ्गारः ।

रति नामक स्थायिभा वह है जिसे प्रेम कहते। यह एक प्रकार की चित्त-दृत्ति है जिसके आलम्बन परस्पर नायक और नायिका होते।।

किन्तु इसी रित का आलम्बन यदि गुरु, देवता था पुत्र आदि इब्टजनों में से कोई होता तो वह स्थायिभाव न होकर (करुण आदि रसों में) व्यभिचारिभाव हो जाती।

शोक नामक स्थायिभाव वह है जिसे विकलता (=वैक्लब्य) कहते। यह भी एक प्रकार की चित्तवृत्ति है और इसकी उत्पत्ति पुत्र आदि इब्टजन के वियोग अथवा मरण आदि से होती।

यदि नायक-नायिका का वियोग हो किन्तु एक दूसरे के जीवित होने का ज्ञान हो तो वहाँ विप्रलम्भ श्रृंगार हीं होता, क्योंकि वहाँ परस्पर वियोग से विकलता होने पर भी प्रधानता रित की हीं रहती। विकलता तो उस रित का परिपोषण मात्र करती। अतः इसमें होने वाली विकलता व्यभिचारिभाव है, स्यायभाव नहीं। हाँ, यदि एक को दूसरे के मर जाने का ज्ञान हो तब तो विकलता के हीं प्रधान होने से वहाँ करण रस हीं होगा। रित उस विकलता का केवल परिपोषक होगी। तात्पर्य यह है कि जिस व्यक्ति से जितना हीं प्रेम होता उसके विनाश से उतना ही अधिक कलेश भी होता। अतः प्रियतम या प्रियतमा के मरण से सर्वाधिक मात्रा में क्लेश (=विकलता) होना स्वाभाविक है। यतः मरण के ज्ञान के बाद मिलन की कोई बाशा नहीं रह जाती अतः ऐसी दशा में विकलता

ज्ञानदशायां तु रितपोषितस्य वैक्लब्यस्येति करुण एव। यदा तु सत्यिप मृतत्वज्ञाने देवताप्रसादादिना पुनरज्जीवनज्ञानं कथंचित्स्यात्, तदा-लम्बनस्यात्यन्तिकिनरासाभावाच्चिरप्रवास इव विप्रलम्भ एव, न स करुणः। यथा चन्द्रापीडं प्रति महाश्वेतावाक्येषु। केचित्तु रसान्तरमेवात्र करुणविप्रलम्भाख्यमिच्छन्ति।

नित्यानित्यवस्तुविचारजन्मा विषयविरागाख्यो निर्वेदः ॥

केचित् = दर्पणकारादयः । इच्छन्तीति । एतेनात्राविः सूचिता । तद्वीजन्तुः वैक्लव्यस्य चिरमवस्थानाभावेन तस्य स्थायित्वानुपपत्तिरेव । अभिनिवेश्वस्य चिरमवस्थानेऽभ्युपगते तु शृङ्कारोच्छेदापत्तिर्दोषः ।

शान्तस्थायिभावं लक्षयित — नित्येत्यादिना । नित्यं च अनित्यं चेति नित्या-नित्यं, तयोवंसतीति नित्यानित्यवस्तु । यद्वा तयोवंसत इति नित्याऽनित्यवस्तुनी । तयोविचारेण विवेकेन जन्म यस्येति विग्रहः । अनित्यस्य वस्तुत्वाभावेन नित्या-नित्ययोद्वं न्द्वे कृते वस्तुशब्देन कर्मधारयोऽयुक्तः । नित्य आत्मा तदन्यत्सवंमनित्यम् । तथा च परस्परवि रुद्धयोनित्यानित्यधर्मयोविवेकेन जायमानो विषयविरागो निर्वेद इति फलति । इदमेव तत्त्वज्ञानजन्यं वैराग्यमित्युच्यते । एतेनेर्घ्यादिजनितवैराग्यस्य स्थायित्वाभावः सूचितः । अत एव—

का स्थायित्व स्पष्ट है। रित तो उस विकलता का परिपोषक मात्र होती। अत एव यहाँ करुण रस हीं उचित है, विश्रलम्म श्रृङ्कार नहीं। अत एव यि नायक नायिका में से एक के मरण का ज्ञान होने पर भी देवताप्रसाद आदि से उसके पुनरुजीवन का ज्ञान हो तो वहाँ आदि-अन्त में रित के वर्त्तमान रहने से मध्य में मरण के कारण कुछ समय के लिए विकलता होने पर भी स्थायित्व रित का ही होता। अतः ऐसी दशा में रित के वियोगकालाविष्ठिष्ठ होने से विश्रलम्भ श्रृङ्कार रस हीं होता, करुण रस नहीं। कादम्बरी का महाश्वेता-विषयक वर्णन इसका उदाहरण है। यहाँ चन्द्रापीडनिष्ठ महाश्वेताविषयक रित होने से विश्रलम्भश्रृङ्कार रस है, करुण नहीं। साहित्यदपंणकार आदि कुछ आचार्य तो ऐसे स्थलों में करुण-विश्रलम्भ रस मानना चाहते। किन्तु इसमें आदि अन्त में विकलता के न होने से उनका मत उचित नहीं प्रतीत होता।।

शान्तरस का स्थायिभाव निर्वेद है जिसे विषयवैराग्य भी कहते। यह वैराग्य (निर्वेद) नित्य और अनित्य पदार्थों में वर्तमान धर्मों तथा उन धर्मियों के विवेक से उत्पन्न होता।। गृहकलहादिजस्तु व्यभिचारी।।

गुरुबन्धुवधादिपरमापराधजन्मा प्रज्वलनाख्यः क्रोधः ॥

अयं च परिवनाशादिहेतुः । क्षुद्रापराधजन्मा तु परुषवचनासंभाषणाः दिहेतुः । अयमेवामर्षाख्यो व्यभिचारीति विवेकः ।।

परपराक्रम-दानादिस्मृतिजन्मा श्रीन्नत्यःखय उत्साहः ॥ अलौकिकवस्तुदर्शनादिजन्मा विकासाखयो विस्मयः ॥

गन्तव्यं यदि नाम निश्चितमहो ! गन्ताऽसि केयं त्वरा

ढिन्नाण्येव पदानि तिष्ठतु भवान् पश्यामि यावन्मुखम् ।
संसारे घटिकाप्रणालविगलद्वारा समे जीविते

को जानाति पुनस्त्वया सह मम स्याद्वा न वा सङ्गमः ।।
इत्यत्र दैन्यजो निरागो विज्ञलम्भे व्यभिवार्येव, तत्थोषकत्वात् । न त्वस्य
स्थायित्वम् । अतोत्र रससङ्करानौदित्यवर्णनमसह्दयतामेव प्रकाशयति । एतत्सर्वमभिप्रेत्याह —गृहकलहादिजेत्यादि ।

रौद्रस्थायिभावलक्षणमाह—गुरुवन्धुवधेत्यादि । बादिपदिमिष्टमात्रोपसंया-हकम् । प्रज्वलनाख्य इत्यस्य वित्तवृत्तिविशेष इति शेषः । व्यभिचारीति । रौद्रादाविति शेषः ।

गृह-कल्ह आदि से उत्पन्न निर्वेद तो क्षणिक होने से विप्रलम्भ शृंगार आदि रसों में व्यभिचारिभाव होता, स्थायिभाव नहीं ॥

रौद्र रस का स्थायिभाव क्रोध है जिसे चित्त का प्रज्वलन (जलन) भी कहते। यह गुरु अथवा अन्य किसी इब्टजन के वध अयवा उसे अत्यन्त कब्ट आदि पहुँचाने जैसे उत्कट अपराध किये जाने पर उत्यन्न होता।।

यही क्रोध उत्कट अपराधी के विनाश आदि का कारण है। किन्तु यदि अपराध साधारण कोटि का होता तो इससे उसके प्रति लोग कठोर वचन का प्रयोग करते या फिर बोलते हीं नहीं। अन्य प्रकार की कटु भावना आदि भी इसी से उत्पन्न होतीं। साधारण कोटि के अपराध से उत्पन्न कोप को हीं अमर्प कहा जाता जो रौद्र आदि रसों के व्यभिचारिभावों में अन्यतम है। क्रोध और अमर्प में यही अन्तर है।

. बीर रस का स्थायिभाव उत्साह है जिसे चित्त का औन्नत्य, अर्थात् उत्कृष्ट-प्रयत्नसम्पन्नता भी कहा जाता। इसकी उत्पत्ति शत्रु के पराक्रम और उसकी दानशीलता आदि के स्मरण से होती।।

अद्भुत रस का स्थायिभाव विस्मय है। अलौकिक वस्तु के दर्शन आदि से उत्पन्न वित्त का विकास (विस्तार = फैलना) हीं इसका स्वरूप है।।

आगङ्गादिविकारवर्शनजनमा विकासाख्यो हासः ।।
व्याद्मश्रमादिजनमा परमानर्थविषयको वैक्लव्याख्यः स मयम् ।।
परमानर्थविषयकत्वाभावे तु स एव त्रासो व्यभिचारी । अपरे तु
औत्पातिकप्रभवस्त्रासः, स्वापराधद्वारोत्थ भयमिति भयत्रासयोर्भेदमाहुः ॥
कवर्यवस्तुविलोकनजनमा विचिकित्साख्यश्चित्तवृतिविशेषा जुगुष्सा ।।
एवमेषां स्याधिभावानां लोके तत्त्रायकगतानां यान्यालम्बनतयाद्दीपन-

विकारेति । स चात्र स्वात्रात्रिकः, कृत्रिभक्त क्षुद्र एव, गुरुतरविकारोऽपि स्वकृतः न परकृतः, परकृते हि गुरुतरविकारे क्रोधोदयाद् विकत्तंरि इति बोध्यम् ।

निगडनिवद्धव्याद्र।दिवर्शने कागचिद्भयानुत्रयात् परमानथंविषयक इत्युक्तम् । अतश्च यस्य तथाविष्ठव्याद्रादिवर्शनेऽपि परमानथंजनकत्वसम्भावना तस्य भयं ततोऽप्युत्तद्यत एव । क्षुद्रानथंविषयकत्वे त्वाह—व्यभिचारीति । बीभत्सादाविति शेषः । शोकभययोर्वेनलक्यात्मकत्वेऽपि कारणभेदाद् भेदोऽनयोरवगन्तव्यः । औत्पानिकेति । बच्चनिर्घातदिप्रभव इत्ययः । अत्रापि कारणभेदादेव त्रासभययोर्भेदः ।

कदर्यम् = कुत्सितम् । विविकित्सा = गहंणा । एते च रत्यादयो यथोद्देशं श्रुङ्कारादीनां स्थायनः ।

सम्प्रति आलम्बनकारणादीनां विभावपदव्यपदेशे हेतुमाह-एवमित्यादिना ।

हास्य रम का स्थायिभाव हास है। इसे किसी व्यक्ति के वचन, अङ्ग प्रत्यङ्ग तथा वेष आदि में विद्यमान विकार के ज्ञान से उत्पन्न चित्तविकास (चित्त का खिल खठना) कहा जाता है।।

व्याघ्र आदि हिंस जीवों या अन्य किन्हीं परम अनयं ( = मरण आदि) के जनक वस्तुओं के दर्शन श्रवण आदि से उत्पन्न जो चित्त की उत्कट विकलता है वही भय है। यही भयानक रस का स्थायिभाव है।।

यदि यह चित्त विकलता परमानधंविषयक न हो, अर्थात् किमी साधारण अनिष्ट का जनक प्रतीत होती हो तो उसे 'त्राम' कहते, 'भय' नहीं। अतः त्रास व्यक्तिचारी भाष है, स्थायी भाव नहीं। कुछ आचार्यों का मत है कि आधिभौतिक-आधिदैविक आपदाओं से उत्पन्न चित्तविकलता त्रास है जब कि अपने (उत्कट) अपराधों से उत्पन्न विकलता भय है—यही भय और त्रास में किंदिक कारणभेद से भिन्नता (कार्यभेद) माननी चाहिए।।

किसी कुत्सित पदार्थं के दर्शन आदि से उत्पन्न एक प्रकार की वित्तवृत्ति, जिसे विचिकित्सा' (घृणा) कहते, जुगुप्सा है। यही वीभत्स रस का स्थायी भाव है।। इस प्रकार पूर्वोक्त विभिन्न नायक-नायिकाओं में विद्यमान रत्यादि नौ स्थायि-

तया वा कारणत्वेन प्रसिद्धानि तान्येषु काव्यनाटचयोवर्णव्यमानेषु विभाव-

विभावयन्तीति व्युत्पत्तेः । यानि च कार्यतया तान्यनुभावशब्देन ॥ अनु पश्चाद्भाव उत्पत्तिर्षेषाम् । अनुभावयन्तीति वा व्युत्पत्तेः । यानि व्यभिचरन्ति तानि व्यभिचारिशब्देन ॥

एषु = स्थायिभावेषु । व्यज्यमानेष्वित्यनेन वाच्यत्वादिव्यवच्छेद्: । विभावयन्ति = रत्यादिभावान् सामाजिकगतःन् आस्वादाङ्कुरप्रादुर्भावयोग्यान् कुवैन्ति । स्थायि-जनकत्वे सति साधारणीकरणव्यापारविषयत्वं विभावत्वमिति च प्राहु: ।

पश्चादिति । रत्याद्युत्पत्तेरनन्तरम् इत्ययः । अतश्चाव्यवहितप्रानक्षणावच्छेदेन वर्त्तमाना अनन्ययासिद्धा रत्यादयः स्थायिनः कारणानि, तदव्यवहितोत्तरक्षणा-वच्छेदेन जायमानाश्चानुभावाः कार्याणीति व्यपदिश्यन्ते । एतस्य चार्थस्य लौकि-केऽपि रत्यादिकार्ये सम्भवादितव्यापकत्वमिति हेतोः काव्यमात्रनियतानुभावपद-प्रवृत्तिनिमित्तान्तरमाह—अनुभावयन्तीति । अनुमापयन्तीत्यर्थः । अनुभावैहि सामाजिकनिष्ठा रत्यादय अनुमीयन्ते, कार्याणां सकारणत्वनियमादिति तात्पर्यम् ।

व्यभिचरन्तीति । विशेषेण आभिमुख्येन कार्यंजनने चरन्ति स्थायिन उपकुर्वन्ति ये ते व्यभिचारिणः । सह चरन्तीति पाठेऽपि स्थायिसहकारित्वमेव सञ्चारित्वं मावानाम् । तदुक्त दर्पणे—

भावों के जो आलम्बन कारण या उद्दीपन कारण के रूप में लोक-प्रसिद्ध हैं उन्हें हीं काव्य नाट्य में स्थायिभावों के अभिव्यञ्जक होने के कारण 'विभाव' कहलाते।

ये आलम्बनादि कारण विभाव इस लिए कहलाते यतः ये स्थायिभाव को विभावित, अर्थात् आस्वादयोग्य, करते। अन्यथा स्थायिभावों का अस्तित्व प्रमाणित न होने से किसी भी प्रक्रिया द्वारा सहृदयों को रसास्वाद न हो सकेगा।

मुसदर्शनादि को अनुभाव इस लिए कहते यतः इनका भाव, अर्थात् उत्पादन स्थायिभावों के पश्चाद्भावी है। पश्चाद्भावी का नियतपूर्वभावी कारण से उत्पन्न—कार्य होना शास्त्र-सिद्ध है । अथवा, इन्हें अनुभाव इस लिए कहा जाता यतः ये स्थायिभावों को सहृदयों के लिए अनुभावित, अर्थात् प्रतीतियोग्य बनाते—इन्हीं अनुभावों से सहृदयों को नायकादिनिष्ठ स्थायिभावों की अनुभृति होती।

जो स्थायिभावों के साथ कभी कभी रहते उन्हें सञ्चारिभाव और वे हीं

यह जातव्य है कि भिन्त-भिन्त स्थायी भावों से उत्पन्त रोमाञ्च बादि अनु-भावों को भी परस्पर विलक्षण हीं होना चाहिए।

तत्र श्रुङ्गारस्य स्त्रीपुंसावालम्बने । चिन्द्रकावसन्तविविधोपवनरहः-स्थानादय उद्दीपनविभावाः । तन्मुखावलोकनतद्गुणश्रवणकीर्तनादयोऽन्ये सात्त्विकभावादचानुभावाः । स्मृतिचिन्तादयो व्यभिचारिणः ।

करुणस्य बन्धुनाशादय आलम्बनानि । तत्संबन्धिगृहतुरगाभरणदर्शः नादयस्तत्कथाश्रवणादयश्चोद्दीपकाः । गात्रक्षेपाश्रुपातादयोऽनुभावाः ।

विनेषादाभिमुख्येन चरन्तो व्यभिचारिणः ।
स्थायिन्युन्मग्ननिमंग्नाः कस्लोला इव वारिधौ ॥ इति ।
अत एव प्रदीपकृताऽपि वणितम्—

ये तूपकत्तुं मायान्ति स्थायिनं रसमुत्तमम् । उपकृत्य च गच्छन्ति ते मता व्यभिचारिणः ॥ इति ।

इदानीमादिनिर्दिष्टानां शृङ्गारादीनां चतुर्णा रसानां विभावानुभावव्यभिचारि-भावानाह विशेषेण —तत्रेत्यादिना । उक्तेषु रसेष्वित्यर्थः ।

बन्धुनाशादय इति । नष्टबन्ध्वादय इति केचित् । तत्र नष्टानामालम्बनत्वा-

सर्वदा साथ न रहने, अर्थात् व्यभिचरित होने, से 'व्यभिचारिभाव' भी कहे जाते।।

उक्त नवविध रहों में-

शृङ्गार रस के नायक-नायिका आलम्बन विभाव हैं। रित के उभयितिष्ठ होने से नायक के लिये नायिका और नायिका के लिए नायक आलम्बन विभाव है। आलम्बन का अर्थ विषयता सम्बन्ध से रत्यादि का आश्रय है। चित्रका, वसन्त च्छुत, विभिन्न प्रकार के रम्य पुष्पों से सम्पन्न उद्यान, एकान्त स्थान तथा अन्य कामोदीपक पदार्थ इस रस के उद्दीपन विभाव हैं। वारम्वार प्रियतम अथवा प्रियतमा के मुख का परस्पर अनुरक्तभाव से अवलोकन, उसके गुणों का श्रवण तथा उच्चारण एवम् रोमाञ्च आदि कुछ अन्य सात्त्विक भाव श्रुङ्गार के अनुभाव हैं। अनुरागपूर्वक परस्पर-स्मरण एवं चिन्ता आदि इसके व्यभिचारिमाव हैं।

इष्ट जनों का विनाश अथवा उन पर आई कोई घोर विपत्ति या नष्ट इष्टजन

१. 'व्यभिचारी' यह नाम इस तथ्य का स्पष्ट संकेत करता कि शास्त्र में जिस रस के जितने व्यभिचारिभाव गिनाये गये हैं वे सब के सब सर्वंत्र रस-स्थल में होते हीं हों — यह आवश्यक नहीं है। वस्तुतः उद्दीपन विभावों और अनुभावों की भी यही स्थिति है। उनमें सर्वदा सब का होना अनिवायं नहीं। ग्रन्थ में निर्देश तो उपलक्षण है।

ग्लानिक्षयमोहविषादिचन्तौत्सुक्यदीनताजडतादयो व्यभिचारिणः।

शान्तस्यानित्यत्वेन ज्ञातं जगदालम्बनम् । वेदान्तश्रवण-तपोवन तापस-दर्शनाद्युद्दीपनम् । विषयारुचिशत्रु मित्राद्यौदासीन्यचेष्टाहानिनासाग्रदृष्ट्या-दयोऽनुभावाः । हर्षोन्मादस्मृतिमत्यादयो व्यभिचारिणः ।

नुपपत्तंबंन्ध्वादिनाशस्यैवालम्बनत्वमुचितमिति पण्डितराजाकूतम् । तथा हि यस्या-दिचत्तवृत्तेयों विषयः स एव तस्या आलम्बनम् । प्रकृते च प्रतियोगिनि बन्ध्वादौ प्रीत्ना तन्नाशाऽसिह्ण्णुत्वलक्षणद्वेषात्मकस्य करुणरसस्यायिनः शोकस्य विषयो न बन्ध्वादिः, तत्र द्वेषाऽभावात्, अपि तु तन्नाश एवेति युक्तं बन्ध्वादिनाशस्यैवा-लम्बनत्वं न तु बन्ध्वादेः । यद्वा नष्टवन्ध्वादय एवालम्बनमिति मन्तव्यम्, तथैवा-नुभवात् सामाजिकानाम् । अत एव स्वयमिष कद्यगोदाहरणावसरे 'अत्र प्रमीततन्य आलम्बनम् इति वक्ष्यति । उक्तद्वेषविषयत्वं च यद्यपि नाशस्यैव तथापि अभावस्य प्रतियोगिविशेषितत्वनियमात् प्रतियोगिनो बन्ध्वादेरिप तत्त्वं कथिञ्चिनिर्वाद्यम् । अधिकं विजैविवेचनीयम् ।

शान्तं निरूपयति — शान्तस्येत्यादिना । चेष्टाहानिरित्येकोऽनुभावः । हिताऽहितप्राप्तिपरिहारार्था हि क्रिया चेष्टा, सा च सर्वथा जगद्विरक्ते न सम्भवति,
तस्येह जगित समत्वबुद्धेः । यद्यपि पूर्वसंस्कारवशात् स हितमेवादत्ते तथापि तस्य
तत्र हितत्वबुद्धिनिहित्येथेः । हर्षोन्माद इति । हर्षं जन्मादश्चेत्यथैः । अत्रोन्मादकारीन एतकण्ठादिजन्यिक्चित्तविष्ठवो न विवक्षितः, तस्य शमप्रधाने चेतस्यसम्भवात् ।
अपि तु परमानन्दप्राप्तिजन्यः परमाथैतोऽसत्ये ब्रह्मिनने जगित सत्यब्रह्मक्पतानुभवः,
व्यवहारतः सत्ये वा जगित परमाथैतस्तद्भूपेणासत्यत्वानुभवो वा । अन्यस्मिननत्यावभासक्च चित्तविष्ठवेऽपि न व्यभिचरित । मत्यादेर्छक्षणं स्थयमेव भावव्यनि-

करण रस के आलम्बन विभाव हैं। उस प्रकार के इच्ट जनों के स्मारक उनके घर, वाहन, आभूषण आदि के दर्शन-स्मरण और उनकी कथा का श्रवण स्मरण आदि उद्दीपन विभाव हैं। विपत्ति के समय अङ्गों का विक्षेप तथा अश्रुपात आदि अनुभाव हैं। उलानि, क्षय, मोह, विषाद, चिन्ता, औत्सुक्य, दीनता, जड़ता आदि इस करुण रस के व्यभिचारिभाव हैं।।

शान्त रस का आलम्बन विभाव तो अनित्य रूप में ज्ञायमान यह सम्पूर्ण जगत् है। वेदान्त-श्रवण, तपोपन और तपिस्कियों के दर्शन अहि इसके उद्दीपन विभाव हैं। सांसारिक विषयों में अरुचि, शत्रु-मित्र में तटस्थता, हित प्राप्ति या अहित-निवृक्ति के लिए जनसायान्य द्वारा की जाने वाली चेष्टाओं का अभाव, नासाप्रभाग पर एकतान दृष्टि आदि इसके अनुभाव हैं और हवं, परमानन्दानुभव- जन्य उल्लास, स्मृति तथा मित आदि इसके व्यभिचारिभाव हैं।।

रौद्रस्यागस्कृत्युरुषादिरालम्बनम् । तत्कृतोऽपराधादिरुद्दीपकः । वधवन्धादिफलको नेत्रारुण्यदन्तपीडनपरुषभाषणशस्त्रग्रहणादिरनुभावः । अमर्षवेगौग्रचचापलादयः संचारिणः ।

एवं यस्याश्चित्तवृत्तेर्यो विषयः स तस्या आलम्बनम् । निनित्तानि चोद्दीपकानीति बोध्यम् ।

तत्र श्रृङ्गारो द्विविधः — संयोगो विप्रलम्भश्च । रतेः संयोगकालावः चिछन्तत्वे प्रथमः, वियोगकालाविच्छन्तत्वे द्वितीयः । संयोगश्च न दंपत्योः सामानाधिकरण्यम्, एकतल्पशयनेऽपीष्यीदिसद्भावे विप्रलम्भस्यैव वर्णः

प्रकरणे वक्ष्यति । अमर्षे इति । अयं चानुपदमेव ग्रन्यकृता लक्षितः ।

तदेवं शृङ्गारकरुणशान्तरौद्राणां विभावादीन् विशेषतो वर्णयत्वा सम्प्रति रमान्तरालम्बनोददीयनधवृत्तिनिमित्तप्रतिपादनमुखेन आलम्बनादिस्वरूपनिर्णयप्रकार-माह—्वमित्यादिना ।

अधना श्रृङ्गारं विभजते-तत्रेत्यादिना । नवसु रेसेषु मध्य इत्यथं: । स माना-धिकरण्यमिति। एतच्वात्र देशिकं याह्मम्, न कालिकम्, कालिकसामानाधिकरण्यस्य द्वयोरिष श्रृङ्गारभेदयोः परमावश्यकत्वात् । क्विचिद् विप्रलम्भे पुनरान्तरालिक-कालेऽसामानाधिकरण्येऽपि अन्ततः सामानाधिकरण्यग्याऽपरिहायंत्वात् । अत एव पुनरुजीवनसम्भावनाविरहविशिष्टनायकनायिकाऽन्यतरमृतत्विनिश्चये करुण एव रसो न विप्रलम्मः । तथा चात्र सामानाधिकरण्यिनत्यस्यैकस्मिन् देशे काले वा वर्त्तमानत्विमिति रसचन्द्रिकाविवरणमसङ्गतमेवेति विभावनीयं विज्ञैः । ग्रन्याक्षर-

उत्कट अपराध करने वाला व्यक्ति रौद्र रस का आलम्बन विभाव है। उस व्यक्ति द्वारा किये गये अपराध आदि इसके उद्दीपन विभाव हैं। उस अपराधी पुरुष के वस या बन्धन आदि में परिणत होने वाले आखों को लाल करना, दाँत-पीसना, कठोर वचन बोलना और उसके पराभव के लिए अस्त्र-शस्त्र का ग्रहण करना आदि इसके अनुभाव हैं। अमर्ष, वेग, उग्रता और चञ्चलता आदि इसके व्यभिचारिभाव हैं।

इसी प्रकार बन्य रसों के प्रसङ्ग में भी यह समझना चाहिए कि जो जिस स्थायिस्व एप उत्साहादिचित्तवृत्तिविशेष का विषय — विषयता सम्बन्ध से आश्रय, हो वही उसका आलम्बन विभाव और जो उस चित्तवृत्तिविशेषस्व एप स्थायिभाव के निमित्त कारण हों वे उद्दीपन विभाव होते।।

उक्त रसों में श्रुङ्गार के दो भेद होते — संयोग श्रुङ्गार और विपलम्म श्रुङ्गार । (वियोग या विषयोग श्रुङ्गार भी इसी द्वितीय प्रकार के नामान्तर हैं)। यदि १९ र० नात्। एवं वियोगोऽपि न वैयधिकरण्यम्, दोषस्योक्तत्वात्। तस्माद्, द्वाविमौ संयोगिवयोगाख्यावन्तःकरणवृत्ति।वशेषौ। यत्सयुक्तो वियुक्त- इचास्मीति धीः। तत्राद्यो यथा—'शियता सिवधेऽप्यनीइवरा' इत्यत्र निरूपितः।

यत्तु चित्रमीमांसाय।म्—'वागर्थाविव सपृक्तौ' इत्यत्र रसध्विनः, निरित्तशयप्रेमशालिताव्यञ्जनात्' इति, तद्ध्वनिमार्गानाकलनिवन्धनम्।

स्वारस्यादिप देशिकसामानाधिकरण्यस्यैवावगतेश्च । दोषस्येति । एकतल्पशयनेऽ॰ पीत्यादिवाक्योक्तस्येत्यथः । तत्र देशिकवैयधिकरण्याभावेऽपि विप्रलम्भाङ्गीकारादिति हेतुरत्र । यत् च्यतः । वस्तुतोऽत्र सामानाधिकरण्यज्ञानमपेक्षितम् ।

निरतिशयप्रेमेति। प्रेम च नित्यसम्बद्धवागर्थंवत् संपृक्तत्ववणंनात्पार्वती-

रति सयोगकालाविच्छन्न (संयोगकाल से विशिष्ट) हो तो संयोग शृङ्गार और यदि वियोगकाल से अविच्छन्न हो तो विप्रलम्म शृङ्गार होता। संयोग का अयं नायक-नायिका का एक देश में अवस्थान (दैशिक सामानाधिकरण्य) नहीं, क्योंकि यदि नायक-नायिका में परस्पर इंध्या आदि के कारण तात्कालिक वैमत्य हो तो एक घर में क्या, एक श्रव्या पर भी दोनो के लेटे रहने पर आचारों ने विप्रलम्भ शृङ्गार हों माना है, संयोग शृङ्गार नहीं। अत एव विप्रलम्भ का भी अयं दैशिक वैयधिकरण्य नहीं है, क्योंकि ऐसा मानने में जो दोष आता—वह कहा जा चुका है। तात्पयं यह है कि यदि देशिक वैयधिकरण्य ही विप्रलम्भ हो तब तो तात्कालिक वैमत्य के कारण एक श्रव्या पर लेटी नायक-नायिका के बीच देशिक सामानाधिकरण्य रहने पर भी विप्रलम्भ का जो आचार्यों ने स्वीकार किया है वह असङ्गत हो जायेगा। जतः संयोग और विप्रलम्भ ये दोनों हों दो चित्तवृत्तियाँ हैं जिनके कारण नायक-नायिका में क्रमशः 'हम संयुक्त हैं' और 'हम वियुक्त हैं' इस प्रकार की धारणाएँ बनतीं।' इन दोनों भेदों में संयोग शृङ्गार का उदाहरण तो उत्तमोत्तम काव्य का जो उदाहरण 'शयिता सविधेऽप्यनीश्वरा' आदि पद्य दिया गया है वही है।

चित्रमीमांसाकार अप्पय्य दीक्षित ने रघुवंश के प्रथम पद्य-"वागर्याविव

१. अतः उक्त घारणाएं चाहे दंशिक सामानाधिकरण्य होने पर होती हों या इसके अभाव में, यथाक्रम उभयविध श्रृङ्गार रस होगा। कालिक सामाना-धिकरण्य तो उभयविध श्रृङ्गारों में अनिवायं है, इसके अभाव का ज्ञान होने पर बो कहणरस हीं होगा, श्रृङ्गार नहीं।

पार्वतीपरमेश्वरविषयककविरती प्रधाने निरितशयप्रेम्णो गुणीभावात् । त हि गुणीभूतस्य रत्यादे रसध्वनिव्यपदेशहेतुत्वं युक्तम्, 'भिन्नो रसाद्यलं कारादलंकार्यतया स्थितः' इति सिद्धान्तात् ।

द्वितीयो यथा-

वाचो माङ्गिलिकीः प्रयाणसमये जल्पत्यनल्पं जने केलीमन्दिरमारुतायनमुखे विन्यस्तवक्त्राम्बुजा। निःश्वासग्लिपताधरोपरि पतद्बाष्पाद्वेवक्षोरुहा बाला लोलविलोचना शिव शिव प्राणेशमालोकते॥

परमेश्वरयोर्व्यंज्यते । स्वोक्तार्थे मम्मटोक्ति प्रमाणयति — भिन्न इत्यादिना । इदं चित्रमीमांसाखण्डनं ग्रन्थकृतः प्रौढिवादमात्रम्, तत्रास्मिन्नुदाहरणे स्पष्टमेव ध्वनित्व- खण्डनादिति विभावनीयम् ।

द्वितीय: □ वित्र लम्मः । वाच इत्यादि । स्वप्राणेशस्य प्रयाणसमये माङ्गिलिकी-मंङ्गलफिका वाचो जनेऽनल्पं जल्पति सति क्रीडाग्रहगवाक्षमुखे विन्यस्तं मुखकमलं यया सा, अय च निःश्वासंग्रहमातिशयवद्भिः ग्लिषितस्य मिलिनीकृतस्या-धरस्योपरि पतद्भिर्वाष्णिराद्री स्तनौ यस्याः सा लोलविलोचना वाला प्राणेश-मालोकत इत्यर्थः । शिव शिवेति खेदातिशयद्योतनाय ।

सम्पृक्ती "" "" में यह कहा है कि इससे पावंती-परमेश्वर के निरितशय प्रेम का अभिव्यञ्जन होने से यहाँ श्रृङ्गाररसम्बनि है। किन्तु उन्होंने यह वक्तव्य ध्विनमागं के ममं को न समझ कर दिया है, अतः अनुचित है। वस्तुस्थिति यह है कि पूर्वोक्त पद्य में तो किव की जो पावंती-परमेश्वर-विषयक रित है वही प्रधान है, उन दोनों का निरित्तशय प्रेम तो उस किवरित का गुणीभूत है। अतः पावंती-परमेश्वरनिष्ठ रित को ध्विन नहीं कहा जा सकता, क्योंकि गुणीभूत पदार्थं ध्विनिपदवाच्य करापि नहीं होता। काव्यप्रकाश (आदि) में यह सिद्धान्त स्थापित है कि गुणीभूत होने के कारण अलङ्कारभूत रसादि से प्रधानीभूत अलङ्कार्यं, अत एव ध्विनिपदवाच्य, रस सवंथा भिन्न है। इससे स्पष्ट है कि गुणीभूत पावंती-परमेश्वर-निष्ठ रित ध्विनिपदाभिधेय हो नहीं सकती, यहाँ तो पावंती-परमेश्वरात्मक देवताविषयक कविरितस्वरूप भाव' ही ध्विनव्यपदेश्य है।।

अब विप्रलम्भ शृङ्गार का उदाहरण देखिए:—"एक बोर तो नायक का वपने घर से प्रस्थान करते समय उसके इष्ट जन प्रचुर रूप में प्रास्थानिक मङ्गलगान कर रहे हैं और दूसरी ओर उसकी नवोदा प्रियतमा अपने रितिक्रीड़ा- गृह की खिड़की पर अपना मुखकमल रख कर अपने प्रस्थान-परायण प्राणनाथ

अत्राप्यालम्बनस्य नायकस्य, निःश्वासाश्रुपातादेरनुभावस्य, विषाद-चिन्तावेगादेश्च व्यभिचारिणः संयोगाद्रतिरभिव्यज्यमाना वियोगकालाव-च्छिन्नत्वाद् विप्रलम्भरसव्यपदेशहेतुः।

यथा वा-

आविभूतां यदवधि मधुस्यन्दिनी नन्दसूनोः कान्तिः काचिन्निखिलनयन।कर्षणे कार्मणज्ञा। श्वासो दीर्घस्तदवधि मुखे पाण्डिमा गण्डयुग्मे शून्या वृत्तिः कुलमृगद्शां चेतसि प्रादुरासीत्।।

आविर्भू तेत्यादि । यदविष्ठ यतः प्रणृति नन्तम् नोः कृष्णस्य मञ्करम्वनिला कामरसस्यन्दिनी, निश्चिलानां नयनानामारुपंणे कामंणज्ञा मन्त्रतन्त्रविधिज्ञा वशी-करणक्षमा काचिद् विलक्षणा नवयौवनप्रभवा कान्तिराविर्भूता तदविष्ठ ततः प्रभृत्येव कुलमृगदृशां यदुरमणीनां वियोगातिशयवशाद वीर्धः व्वासो मुखे, पाण्डिमा गण्डयुग्मे, चेतसि च शून्या निरालम्बना दृत्तिः प्रादुरासीत् प्रावर्त्तंतत्ययः । निरालम्बनत्वं च कृतः श्रीकृष्णप्राप्त्यशवयतयोन्नेयम् ।

अत्रालम्बनस्य श्रीकृष्णस्यानुभावस्य दीर्घश्वासादेश्तद्व्यङ्गधिवपादादिव्यभिचा-रिणश्च संयोगाद् वियोगकालाविष्ठन्नत्वेन विश्रलम्भो व्यज्यत इति पूर्ववज्ज्ञेयम् ।

को बड़ी ही कातर दृष्टि से एकटक देख रही है और उसकी आखों से इतने आंसू बह रहे हैं जो उसके दीघं उष्ण निश्वास से कुह्मलाये अधर से टपकते हुए उसके स्तनों को भी गीले कर रहे हैं। ओह! कितने कष्ट की वात है!"

एक नवोढ़ा के विषय में किसी सहृदय द्वारा उक्त इस पद्य में नायक-स्वरूप आलम्बन विभाव, नि.श्वास-अश्रुपात आदि अनुभावों और विषाद, चिन्ता, आवेग आदि व्यभिचारिभावों के सम्बन्ध से अभिव्यज्यमान जो नायिकानिष्ठ नायक-विषयक रित है वह वियोगकाल से अविच्छन्न (=वियोगकालिक) होने से बिप्रलम्ब कहलाती है।

एक अन्य उदाहरण भी-

"जब से नन्दतनय श्रीकृष्ण की युवितयों के मन में कामरस प्रवाहित करने वाली और उन सब की आंखों को आकृष्ट करने में जादूगर के समान कुशक बीवनावस्था की वह अलौकिक छटा प्रकट हुई उसी समय से कुलाङ्गनाओं के मुख पर दीर्घ व्वास, उनके दोनो कपोलों पर सफेदी और उनके मन में शून्य बृत्ति (=उदासी) का भी आरम्भ हो गया।"

इसमें भी श्रीकृष्ण बालम्बन विभाव, दीर्च स्वास बादि बनुभाव

यथा वा -

नयनाश्वलावमर्शया न कदाचित्पुरा सेहे। आलिङ्गितापि जोषं तस्थीसा गन्तुकेन दयितेन।।

इहापि सहजचाञ्चल्यानेवृत्तिजंडता चानुभावव्यभिचारिणौ। इमं च पञ्चिवधं प्राश्वः प्रवासादिभिरामनन्ति। ते च प्रवासाभिलापविरहेर्ष्या-शापानां विशेषानुपलम्भान्नास्माभि प्रपञ्चिताः।

करुणो यथा -

अपहाय सकलबान्धविचन्तामुद्रास्य गुरुकुलप्रणयम् । हा तनय विनयशालिन् ! कथमिव परलोकपथिकोऽभूः ।।

श्रीकृष्णविषयककविरति प्रति विप्रलम्भगतेर्गुणीभूतत्व। शङ्कयोदाहरणान्तरं नयनाञ्चलेत्यादीति रगचन्द्रिका । नयनाञ्चलेत्यादि । नयनाञ्चलस्य पश्मणोऽवमर्श्वमाघातं या पुरा न सेहे सैव गन्तुकंन दियतेनालिङ्गिताऽपि गमनकाले जोपं तृष्णीं तस्यौ जडवदिति पद्यार्थः । अत्रावमशंदन सम्भोगकालिकपतिपश्मणो विवक्षितः ।
यद्वाऽत्र लोकसमक्षं पतिकटाक्षमम्बन्ध एव नयनाञ्चलावमशंः । इमं चेति ।
विप्रलम्भश्रङ्कारमित्यर्थः । प्राञ्चः प्रकाशकारादयः । विशेषाऽनुपलम्भ।वित्यस्य फले विप्रलम्भभेदानाम् इत्य।दिः ।

अपहायेत्यादि उद्वास्य = निरस्य । अत्र विनयशालित्वेन वान्धवपरित्याग और दीनता आदि व्यभिचारिभावों के सम्बन्ध से कुलाङ्गनानिष्ठ श्रीकृष्ण-विषयक रित अभिव्यक्त हो रही है। यत: यह रित वियोगकाल से अविच्छन्न है अत एव इसे भी विश्रलम्भ कहा जाना चाहिए।

लथवा यह तीसरा उदाहरण देखिए:--

"जो यह कामिनी लोकलज्जा के कारण अपने प्रियतम के कटाक्षपात को भी पहले कभी न सह पाती थी वही आज दूर जाने वाले पित के द्वारा प्रगाढ़ आलिङ्गन किये जाने के समय भी चुपचाप खड़ी रही ॥"

इस पद्य में प्रस्थान करने वाला प्रियतम आलम्बन विभाव, प्रस्थानादि खद्दीपन विभाव, चश्वलता की निवृत्ति अनुभाव और इससे व्यज्यमान जड़ता बादि व्यभिचारिभाव हैं। यत: नायिका की नायकविषयक रित यहाँ वियोगकाल से बविच्छन्न है अत: यहाँ का श्रुङ्कार विप्रलम्भ कहा जाएगा।

मम्मट आदि प्राचीन आचार्य वियोग के हेतुओं के प्रवास, अभिलाष, विरह, ईम्पी और शाप इन पाँच प्रकार के होने से विप्रलम्भ को भी पाँच प्रकार का मानते। किन्तु हमने इन सब का पृथक् वर्णन इसीलिए छोड़ दिया है कि इनमें, बस्तुत: इनके फल में, कोई स्पष्ट तारतस्य प्रतीत नहीं होता।

बब करण रस का उदाहरण लीजिए :--

अत्र प्रमीततनय आलम्बनम् । तत्कालाविच्छन्नबान्धवदर्शनाद्युद्दी-पनम् । रोदनमनुभावः । दैन्यादयः संचारिणः ।

शान्तो यथा--

मलयानिलकालकूटयो रमणीकुन्तलभोगिभोगयोः। श्वपचात्मभुवोनिरन्तरा मम जाता परमात्मनि स्थितिः।।

अत्र प्रपञ्चः सर्वोऽप्यालम्बनम् । सर्वत्र साम्यमनुभावः । मत्यादयः संचारिणः । यद्यपि प्रथमार्घे उत्तमाधमयोरुपक्रमाद्द्वितीयार्घेऽधमोत्तम-वचनं क्रमभङ्गमावहति, तथापि वक्तुक्रंह्मात्मकतयोत्तमाधमज्ञानवैकल्यं

बारवर्यं चोत्यते । प्रमीतो मृतः ।

मलयानिलेत्यादि । निरन्तरा=तारतम्यरिहता । 'मानापमानयोध्तुत्वः' इत्यादि वचनं चात्र प्रमाणम् । उत्तमा...वैकल्यमिति । एतच्च परमात्मप्रतिष्ठस्य सर्वत्र तुच्छत्वबुद्धिरित्यतो लभ्यते ।

"हा विनयशील पुत्र ! अपने सभी परिजनों की अपार चिन्ता को छोड़कर और गुक्कुल के अगाध प्रेम की उपेक्षा कर तूँने क्योंकर परलोक का पथ अपना लिया !"

यहाँ मृत पुत्र बालम्बन विभाव है। मृत्युकाल में उपस्थित प्रियजनों के दर्शन आदि उदीपन विभाव हैं। रोदन अनुभाव है और दैन्य आदि व्यभिचारिभाव हैं। अतः इनसे अभिव्यज्यमान पित्रादिनिष्ठ शोकस्वरूप स्थायिभाव करुणरस के रूप में अभिव्यक्त होता है।

अब शान्तरस का उदाहरण प्रस्तृत है :--

"मेरी तो परमात्मा में प्रतिष्ठा हो चुकी है, अर्थात् में परमात्मस्वरूप हो चुका हूँ, जिससे (प्रतिष्ठा से) मलवानिल और विष के, रमणी के आकर्षक केश-कलाप और सर्प की फणां के एवम् चाण्डाल और सर्वंज ब्रह्मा के बीच कोई अन्तर नहीं रह गया।।"

इसमें तुच्छ रूप में परिज्ञात समस्त प्राञ्च जालम्बन विभाव है। सभी उच्च नीच सांसारिक पदायों में समस्वबुद्ध अनुभाव है और मित, घृत आवि व्यक्तिचारिभाव हैं। इन सब से शान्तरस अभिव्यक्त है। यद्यपि इस पद्य के पूर्वाई में पहले प्रकृष्ट-पदार्थों — मलयपवन और कामिनी-केशकलाप का और बाव में अपकृष्ट — विव और सपं की फणा का निर्देश और उत्तराध में पहले अपकृष्ट चाण्डाल का और बाद में उत्कृष्ट बह्या का निर्देश होने से क्रमभङ्ग अवश्य दिखाई देता तथापि प्रकृत में यह दोष न होकर गुणं हीं है, क्योंकि इससे बक्ता का यह

संपन्नमिति द्योतनाय क्रमभङ्गो गुण एव।

इदं पुनर्नोदाहार्यम्—

सुरस्रोतस्विन्याः पुलिनमधितिष्ठन्नयनयो-विधायान्तर्मुद्रामथ सपदि विद्राव्य विषयान्। विधूतान्तर्ध्वन्ति मधुरमधुरायां चिति कदा निमग्नः स्यां कस्यांचन नवनभस्याम्बुदरुचि॥

अत्रापि यद्यपि विषयगणालम्बनः सुरस्रोतस्विनीतटाद्युद्दीपितो नयन-निमीलनादिभिरनुभावितः स्थायी निर्वेदः प्रतीयते, तथापि भगवद्वासु-देवालम्बनायां कविरतो गुणीभूत इति न शान्तरसध्वनिव्यपदेशहेतुः। इदं च पद्यं मन्निर्मितायां भगवद्भक्तिप्रधानायां करुगालहर्यामुपनिबद्धमिति

प्रत्युदाहरणमाह—इदिमत्यादिना।

सुरस्रोतस्विन्या इत्यादि । विद्यूतमन्तर्ध्वान्तमज्ञानं यस्य तादृशोऽहं गङ्गातटे तिष्ठन् नयनयोरन्तर्मुद्रां विद्याय नयनेऽन्तर्मुं के कृत्वा, निमील्येति यावत्, परमः तत्त्वदर्शने चामंणचक्षुषोर्व्यापाराभावात्, विषयांश्च तद्दर्शनप्रतिबन्धकान् सपिं विद्यूय कस्यांचन विलक्षणायां नवस्य नभस्याक्षुश्चर्ययायात् रिवित्व वितन्यस्व रूपे परमात्मिन श्रीकृष्णे कदा निमग्नः स्यामिति वद्यायः ।

भावस्यैव कविरतिस्वरूपस्यात्र प्राधान्यं प्रतिपादियतुमाह —इदं चेत्यादि ।

चरमोत्कर्ष द्योतित हो रहा है कि उसके ब्रह्मरूप हो जाने से उसकी दृष्टि में इस प्रपश्च का कोई पदार्थ न उत्कृष्ट है और न अपकृष्ट हीं। अतः इस पद्य को क्रमभञ्जदोषयुक्त नहीं कहा जा सकता।

किन्तु निम्नलिखित पद्य शान्तरस का उदाहरण नहीं हो सकता :-

"अज्ञान से रहित होकर मैं गङ्गातट पर अवस्थित होकर अपनी आंखों को बन्तमुँ ब और सभी विषयों का परित्याग करके अत्यन्त आकर्षक एवं भाइपद के नवीन वन के समान रोचक चित्स्वरूप भगवान् श्रीकृष्ण में कब निमन्न हो बाऊँ गा !"

यद्यपि इस पद्य में भी विषय-समूहस्वरूप आलम्बन, गङ्गातट आदि उद्दीपन विमानों और नेत्रिनिमीलन आदि अनुभानों से सम्बलित निर्वेदात्मक स्थायिभाव अतीत होता तथापि यह शान्तरसम्बनि कहलाने योग्य नहीं है, क्योंकि भगनान् श्रीकृष्ण के प्रति जो किन का निरित्शय प्रेम है वही इसमें, प्रसङ्गानुसार, प्रधान है,

तत्प्रधानभावप्राधान्यमेवार्हति । शान्तरमाननुगुगश्चायमोजस्वी गुम्फ इति चानुदाहार्यमेवैतत् । पूर्वपद्ये तु 'परमात्मिन स्थितिः' इत्यनेन तत्ताद्रूप्या-वगमाद्रतेरप्रतिपत्तिः ।

रौद्रो यथा-

नवोच्छलितयौवनस्फुरदखर्वगर्वज्वरे मदीयगुरुकार्मुकं गलितसाध्वसं वृश्चति ।

तत्प्रधानेत्यादि । तस्यां करुणालहर्यां यः प्रधानो भावो भगवद्विषयककविरतिस्वरूपः तस्यैव प्राधान्यमत्रापि पद्ये तदन्तंगते युक्तमित्यर्थः । अत्रैव कारणान्तरमाह —
शान्तेत्यादिना । ओजस्वी म संयोगपूर्ववित्तहस्वप्राचुर्यरूपः सुरस्रोतस्विन्याः,
तिष्ठिन्यययोः ...न्तर्मु द्वाम्, विद्राव्य, ...न्तर्घ्वान्तः, निमग्नः, कस्यां, नमस्या
...इत्यादौ । उदाहरणग्रत्युदाहरणयोग्यंतिरेकमाह — पूर्वपद्य इत्यादिना । मलयानिलेत्यादिपद्य इत्यर्थः । रतेरप्रतिपत्तिरिति । अयमाशयः — रतिहि द्वैतापेक्षा नाभेदबुद्धौ
सत्यां सन्तिष्ठते । ततः पूर्वं तु सत्यामभेदापेक्षायां सा नितरामुपयुज्यते, अद्वैतभावनार्थमपेक्ष्यमाणे परमेश्वरानुग्रहे तस्या अङ्गत्वात् । ईश्वरानुग्रहस्तु तत्र समपेक्ष्यतः
एव । यथाह खण्डनकृत्—

इंश्वरानुग्रहादेषा पुंसामद्वीतभावना। महाभयकृतत्राणा द्वित्राणां यदि जायते॥ इति।

अतश्च यावदद्वीतभावना न पर्यविसता ताबदेव रितरिति प्रत्युदाहरणे तस्या अपर्यविसतत्वेन तत्र रते: सत्त्वं प्रतीतिश्च न विरुध्येते । उदाहरणे पुनरद्वीतभाव-नायाः पर्यविसतत्वेन द्वीतापेक्षाया रतेरसम्भवान्त तदानीं तत्प्रतिपत्तिरिति ।

उक्त निर्वेद तो उसका गुणंभूत है। यह तो स्पष्ट किया जा चुका है कि
प्रधानीभूत स्थायिभाव हों रसध्विन कहला सकता, गुणीभूत स्थायिभाव
नहीं। यत: यह पद्य भगवद्भक्ति को प्रधानरूप में अभिव्यक्त करनेवाली
मेरी रचना 'कष्णालहरी' का है अत: प्रसङ्गानुसार भक्तिस्वरूप भाव का हीं
प्राधान्य इसमें मानना उचित है। साथ हीं, इस पद्य में जो ओजस्वी वर्णसंघटना है वह भी शान्तरस के अनुकूल नहीं है। इसलिए भी इसे शान्तरसम्बनि
का उदाहरण नहीं मानना चाहिए। इस पद्य के विपरीत पूर्वोदाहृत 'मल्यानिस्क॰'
बादि पद्य में 'मेरी तो परमात्मा में प्रतिष्ठा हो चुकी है' इस कथन से स्पष्ट है कि
चिन्तक परमात्मा से अभिन्न हो चुका है। ऐसी स्थित में उसमें परमात्मविषयक
रित है—ऐसा नहीं कहा जा सकता, क्योंकि रित (भक्ति) तो भक्त, भजनीय बादिकी अपेक्षा रखने के कारण भेदाधीन है, अभेद में वह हो नहीं सकती।।

## अयं पततु निर्देयं दलितदृष्तभूभृद्गल-स्वलद्वधिरघस्मरो मम परक्वधो भैरवः॥

अत्र तदानीं रामत्वेनाऽज्ञातो गुरुकामु कभञ्जक आलम्बनम्। अत एव विशेष्यानुपादानम्, गुरुद्रुहो नामग्रहणानौचित्यात्, क्रोधाविष्काराद्वा। ध्वितिविशेषानुमितो निःशङ्कधनुर्भेङ्ग उद्दीपकः। परुषोक्तिरनुभावः। गर्वो-ग्रत्वादयः संचारिणः। एषा च धनुर्भेङ्गध्विनभग्नसमाधेर्भागैवस्योक्तिः।

नवोच्छिलितेत्यादि। नवोच्छिलितं नवोदभूतं यद् यौवनं तेन स्फुरन् अखर्वोऽनल्पो गर्वेस्वरूपो जबरो यत्र, अत एव मदीयस्य गुरोमंहेश्वरस्य कार्मुकं गिलितं साध्वसं भयं यस्मिन् कर्मणि तादृशं कार्मुकसम्बन्धि त्रश्चनं छेदनं मङ्गं कुर्वति (रामे) अयं दृष्तानां भूभूतां दिलितैगंलैः स्खलतो रुधिरस्य घस्मरः पानकर्ता भैरवो मम प्रश्वद्यः प्रशु: निर्देयं यया स्यास्तथा प्रतिविति पद्यार्थः।

अत्र रौद्ररसध्वितमुपपावयित—अत्रेत्यादिना । तदानीम् = धनुभं क्रम्मौ क्रद्धपरशुरामोपस्थितिकाले । रामत्वेन = दशरयज्येष्ठपुत्रत्वेन, योगिकत्तृं करमणाधिकरणत्वेन वा अज्ञात इत्यर्थः । आलम्बनं क्रोधस्य परशुरामिनष्ठस्य । अत एव =
अज्ञातत्वादपीत्यर्थः । विशेषस्य = रामस्य । विशिष्यानुपादानमिति पाठस्तु युक्ततरः
प्रतीयते । रामस्यानुपादाने कारंणान्तरमाह—गुरुद्रुह इत्यादिना । अनौचित्यं चात्र
रामस्य पातिकत्वेन बोध्यम् । क्रोधातिरेकेऽपि शत्रुनामग्रहणं प्रायेण न दृश्यत इति
लोकस्वभावोऽपि नामाग्रहणे हेत्वन्तरमित्याह । ध्वनिविशेषोऽत्र रामदोवंलदल्य
कोदण्डकोलाहल एव । एतादृशस्य ध्वनिविशेषस्य धनुभं क्रव्यापकत्वादुक्तमनुमित इति ।
नि:शक्कभञ्जनं च गलितसाध्वसं वृश्चतीत्यनेनात्र पद्य उक्तमेव । रौद्रव्यञ्जने सह-

अब रौद्ररस का उदाहरण देखिए:-

"नवीन यौवन ने उत्पन्न असीम अहङ्कारस्वरूपी ज्वर से उद्दीत इस क्षत्रिय पर, जिसने मेरे आराधनीय गुरुदेव — भगवान् पिनाकपाणि 'शिव' के धनुष को निर्भीक- भाव से तोड़ डाला है, मेरा यह भयङ्कर फरशा, जो उद्दान्त क्षत्रियों के कटे गलों से बहुते हुए रक्त को पीने में प्रवीण है, निदंय होकर प्रहार करे।।"

इस पद्यार्थं में परशुराम द्वारा क्रोध की अभिव्यक्ति के समय 'यह राम है' इस प्रकार विशेषरूप में अज्ञात किन्तु 'इसी ने हमारे गुरु का धनुष तोड़ा है' इस प्रकार सामान्य रूप में ज्ञात व्यक्ति आलम्बन है। इसी उद्देश्य से पद्य में 'राम' इस विशेष्य का निर्देश नहीं किया गया है। साथ हीं, गुरु के शत्रु का नाम लेना भी अनुवित है, अथवा क्रोध-काल में विशेष रूप में क्रोध-विषयीभूत व्यक्ति का नाम लेना स्वाभाविक नहीं होता। इस लिए भी राम का नाम न लिया वृत्तिरप्यत्र महोद्धता रोद्रस्य परमोजस्वितां परिपुष्णाति । अन्यत्र गुरु-स्मरणे सत्यहंभावविगमस्यावश्यकतया प्रकृते चाजहत्स्वायंलक्षणामूल-घ्वननेन मदीयेत्यनेन गर्वोत्कर्षस्यैव प्रकाशनात्स्फुटं गम्यमानेन विवेक-शून्यत्वेन क्रोधस्याधिक्यं गम्यते ।

कारिभूतमोजोगुणं तदनुकूलं गुम्फं च वक्ष्यमाणमत्र उपपादयति —वृत्तिरित्यादिना । रौद्रस्य = क्रोधस्य । परमौजस्विताम् = रसावस्थावाप्तिपर्यन्तमुरकर्षम् । अन्यत्र = क्रोधाभावकाले । मदीयेत्यत्रास्मत्यदस्याजहत्स्वार्थेलक्षणया स्वार्थेसहितः त्रिःसप्तकत्यः क्षत्रियाणां निहन्ता पित्रादेशान्मातृवधकर्त्तेत्यादिवांऽषं: । एतेन च क्षत्रियनिहन्तृ-त्वादिनैकेन रूपेण अच्मच्छव्दार्थप्रतीतिः । अयमाशयः -- अन्यस्य कस्यचिद् गुरुशब्दार्थस्य क्रोघोद्दीपकत्वामावात् प्रकरणविरोधाच्च ज्ञानदातैवार्थः सिद्धः। एताद्शस्य गुरोः शिष्यसापेक्षत्वान्मदीयपदप्रयोगं विनापि प्रकान्तजामदग्न्य-सम्बन्धप्रतीतेर्वाच्यमात्रार्थंकस्य अस्मच्छब्दस्य प्रकृते नोपयोगः । इममेवानुपयोगलक्षणं मुख्याचं बाघमादाय प्रकृते लक्षणया क्षत्रियनिह श्तृत्वधमं विशिष्टस्य धर्मिणः प्रतीतिः। व्यञ्जनया चेतराणां मातृहन्तृत्वादीनां बहुनां धर्माणां बोधः। वाच्यमात्रस्य प्रतीतेरनुपयोगेऽपि विरोधित्वाभावादहजहत्स्वार्थैव लक्षणा । तथा च प्रकृतेऽर्यान्तरसंक्रमितवाच्यघ्वनिरिति । लक्षणयैव सर्वेषां धर्माणां प्रतीतिस्तु न मन्तव्या, एकस्यैवोपयोगिनो धर्मस्य लक्ष्यत्वेनैव मुख्यार्थबाधस्यानुपयोगित्वलक्षणस्य निराकरणादन्यत्र धर्मेषु लक्षणाया अप्रसरादिति। एतादशेन च

जाना उचित हीं है। टूटने की कड़कड़ाहट के श्रवण से अनुमित 'निर्मीक होकर धनुष का तोडना उद्दीपन विभाव है। कठोर वचन वोलना अनुमाव है। अभि-व्यज्यमान अह्झूर, उप्रता आदि व्यभिचारिभाव हैं। यह पद्यात्मक वचन धनुर्भें के ध्विन सुनने से टूटी हुई समाधि वाले परबुराम द्वारा कहा गया है। यहाँ उपलब्ध अत्यन्त उदक 'वृत्ति' रौद्र रस (क्रोध) की अत्यन्त उत्कटता का परिपोषक है। वस्तुतः जब क्रोध नहीं होता तो व्यक्ति में अहङ्कार का उदय नहीं होता। इस पद्य में, इसके विपरीत, 'मदीय' शब्द से अत्यधिक गर्व (अहङ्कार) की प्रतीति होती। तात्पर्य यह है कि गुच शब्द के नित्यसापेक्ष होने से और प्रसङ्का वश भी 'मेरे गुढ़' ऐसा अर्थ 'मदीय' इस विशेषण के विना भी स्पष्ट है। अतः स्वार्थमात्र के प्रतिपादन के लिए इस पद्य में 'मदीय' विशेषण का कोई उपयोग नहीं है। यही अनुप्योगिता यहाँ 'मदीय' शब्द के मुख्यार्थ की बाधा है। अतः इस शब्द को लाक्षणिक मानना तो आवश्यक है हीं जिससे 'मदीय' शब्द की अनुप्योगिता का निराकरण हो सके। इस लिए 'इक्कीस बार समस्त क्षत्रियों का संहार करना' अथवा

इदं तु नोदाहार्यम्—
धनुविदलनध्वनिश्रवणतत्क्षणाविर्भवधनुविदलनध्वनिश्रवणतत्क्षणाविर्भवन्महागुरुवधस्मृतिः श्वसनवेगधूताधरः।
विलोचनविनिःसरद्वहलविस्फुलिङ्गवजो
रघुप्रवरमाक्षिपञ्जयति जामदग्न्यो मुनिः॥
अत्राप्यपराधास्पदेन रघुनन्दनेनालम्बतो धनुविदलनध्वनिश्रवणेनोः

गर्वोत्कर्षस्य, तेन च विवेकशून्यत्वस्य, तेन च क्रोधाधिक्यस्य ध्वननमिति सन्दर्भार्थः। क्रोधस्याधिक्यं चात्र रसपर्यन्त उत्कर्ष एव।

अधुना प्रत्युदाहरणमुखेन क्रोधस्य व्यङ्गयस्य गुणीभूतत्वमुपपादयति— धनुविदलनेत्यादिपद्येन । धनुविदलनेन जायमानस्य ध्वनेः श्रवणात् तत्काणे श्रवणक्षणे तदव्यवहितोत्तरक्षण एव वाविभैवन्ती महागुरोः पितुजैमदग्नेवैधस्य सहस्रवाहुसूनुकृतस्य स्मृतियैस्य, पितृवधोद्भूतक्रोधोत्यस्य घ्वसनस्य निःश्वासस्य वेगेन धूतः कम्पितोऽधरोष्ठो यस्य, क्रोधाषणाभ्यां विलोचनाभ्यां विनिस्सरन् बहलो विपुलः स्फुलिङ्गवजोऽग्निकणसमूहो यस्य, अय च रघुप्रवरं धनुभैञ्जकं रामचन्द्रम् आक्षिपन् जामदग्न्यः परशुरामो मुनिजैयति सर्वोत्कर्षण वर्त्तंत इति पद्यार्थः । अत्र तृतीयचरणं 'क्रोधाद् रक्तनेत्राभ्यां विनिस्सरतां बहलानां विस्फुलिङ्गानां वर्जं यस्य सः' इति रसचन्द्रिकोक्तौ समासिष्चन्त्यः, व्रजशब्दस्य समूहार्थकस्य नपुंसकत्वमपि तथैव । अत्र वचनस्यान्यवक्तृकत्या रघुप्रवरेति विशेष्योपादानेऽपि न पूर्वपद्यवद्

अत्रालम्बनिवावादिव्यङ्गघोऽपि क्रोधो जयतिपदप्रतिपादितायां परशुरामविष-यिण्यां कविरतौ गुणीभूत इति न व्वनिकाष्ट्रामधिरोहतीत्युपपादयति —अत्रेत्यादिना ।

अन्य एक प्रकृतोपयोगी धर्मविशेष से विशिष्ट मेरे गुरुके कार्मुंक ..... इस प्रकार का लक्ष्यार्थ 'मदीय' शब्द का स्वीकार करना पड़ता है। अतः यह अजहत्स्वार्या लक्षणा है। इससे वक्ता परशुराम की विवेकशून्यता का और इस विवेकशून्यता से अत्यधिक क्रोध का अभिव्यञ्जन होता। इस प्रकार यह भी स्पष्ट है कि यहाँ अर्थान्तरसङ्क्रमितवाच्य व्वनि है।।

निम्नलिखित पद्य तो रौद्ररसध्विन का उदाहरण नहीं हो सकता है:-

"एक क्षत्रिय द्वारा किये गये शिवधनुभैं क्ष के कोलाहल को अनने से तत्काल जिन्हें सहस्रवाहुपुत्र द्वारा किये गये अपने पिता जमदिग्न के वध का स्मरण हो आया है, जिनका अधर अपने क्रोधजनित निः क्वास से फड़क रहा है, जिनकी आंखों से क्रोधिंग की चिनगारियाँ निकल रही हैं और जो रामचन्द्र पर अपना आक्रोध प्रकट कर रहे हैं उन मुनि परशुराम की जय हो।"

द्दीपिनो निश्वासनेत्रवलनादिभिरनुभ।वितो महागुरुवधस्मृतिगर्वोग्नत्वा-दिभिश्व संचारितः क्रोधो यद्यपि व्यज्यते, तथाप्यसौ तत्प्रभाववर्णनबीज-भूतायां कविरतौ गुणीभूत इति न रौद्ररसध्वनिव्यपदेशहेतुः। काव्यप्रकाश-गतरौद्ररसोदाहरणे तु 'कृतमनुमतं दृष्टं वा यैरिदं गुरुपातकम्' इति पद्ये रौद्ररसव्यञ्जनक्षमा नास्ति वृतिः, अतस्तत्कवेरशक्तिरेव।

महागुर्वित्यादि । महागुरुवधस्मृतेविच्यतया व्यभिवारित्वकथनं विन्त्यम् । तत्प्रभावेत्यादि । तस्य परशुरामस्य प्रभावस्तद्वर्णनं वीजभूतं यायां रताविन्यर्थः । यद्वा तत्प्रभाववर्णनस्य बीजभूतायां रतावित्यर्थः ।

कृतमनुमतिमित्यादि । भट्टनारायणकृते वेणीसंहारे नृतीयेऽङ्की पिनृवधेनाति-कृद्धस्याद्वत्याम्न इयमुक्तिः । रौद्ररसन्यञ्जनक्षमा वृक्तिः 'परुषा' 'गौडी' इत्यादि-नामभिः प्रसिद्धा । कवेः अष्ट्रनारायणस्य । अशक्तिरेवेति । आनन्दवर्धनाभिनव-गुप्तपादादिभिस्तु 'यो यः शस्त्रं विभित्तं इत्यादिवेणीसंहारण्य एव सत्यप्येतादृश-वृत्त्यभावे प्रसादेन रौद्ररसाभिन्यञ्जनं स्वीकृतमेव । स्वयमि वक्ष्यत्येवमेवेति प्रौढि-रेवेयं पण्डितराजस्य । रौद्रस्य युद्धवीराद् भेदकं तु रक्तास्यनेत्रत्वमृक्तं दर्पणकारेण ।

इस पद्य में भी अपराधी रामचन्द्र परशुराम के क्रोध के आलम्बन हैं। धनुभंक्ष के कोलाहल का सुनना उद्दीपनिविभाव है। क्रोधजितित नि इवास और आंखों से क्रोधाग्नि की चिनगारियों का निकलना आदि अनुभाव हैं। अपने पिता के वध का स्मरण', अहब्द्धार एवम् उप्रता आदि व्यभिचारिभाव हैं। अतः क्रोध का अभिव्यञ्जन तो होता हीं है। किन्तु यह क्रोध परशुराम के प्रभाव के वर्णन के मूलभूत कवि-(वन्तु-) निष्ठ रित (निरितशयप्रेम = भक्ति) का अङ्ग है, क्योंकि 'जयित' इस सर्वोत्कर्षबोधक क्रिया पद से यह रित स्पष्ट रूप से प्रतिपादित है। अतः इसे रौद्ररसध्विन का उदाहरण नहीं कहा जा मकता, क्योंकि अन्याङ्गभूत रस क्विनयद्यपदेश्य नहीं होता। काव्यप्रकाश में जो:—

'कृतमनुमतं दृष्टं वा यैरिदं [गुरुपातकम्' इत्यादि वेणीसंहार का पद्य रौद्ररस-ध्विन का उदाहरण दिया गया है उसमें रौद्ररस के अभिव्यञ्जन के लिए अपेक्षित सहोद्धता वृत्ति ( — पच्या — कठोराक्षरघटिता वर्णसंघटना ) नहीं है। किव चाहता तो है इस पद्य द्वारा उत्कट कोटि के क्रोध को व्यक्त करना, किन्तु अनुकूल वृत्ति से

१. इस 'स्मरण' के वाच्य होने से इसे व्यभिचारिभाव कहना उचित नहीं है, क्यों कि व्यभिचारिभाव व्यङ्गय होता, वाच्य नहीं, हाँ यदि महागुरु शब्द का अर्थं माता हो जिनका वद्य परशुराम ने पिता की आज्ञां से किया था तो कथिया इसे व्यभिचारिभाव कहा जा सकता है।

वीरश्चतुर्शा—दानदयायुद्धधर्में स्तदुपाधेरुत्साहस्य चतुर्विधत्वात् । तत्राद्यो यया—

> कियदिदमधिकं मे यद्द्विजायार्थेयित्रे कवचमरमणीयं कुण्डले चार्पयामि । अकरणमवक्रत्य द्रावक्रपाणेन नियंद्-वहलरुधिरधारं मौलिमावेदयामि ॥

एषा द्विजवेषायेन्द्राय कवचकुण्डलदानोद्यतस्य कर्णस्य तद्दानविस्मितात् सभ्यानप्रत्यक्तिः । अत्र याचमान आलम्बनमः । तद्दीरिता स्तुतिरुद्दी-

तत्र रक्ताम्यनेत्रनेत्यनेनोत्माहात् क्रोधाविष्णीयो बोधितः, युद्धवीरे पुनक्त्साहमात्रमिति भेदोऽनयोस्नात्पर्यविषयीभृतः।

तदुपाधिरिति । स्यायिभावो रम इति पक्षे ते दानादय उपाधयो यस्येति विग्रहः । स्थायिभावायच्छिन्ना चिदेव रस इति पक्षे तु स्थायिभावानां रसोपाधित्व- मिति तस्य प्रकृतस्य बीररसस्योपाधिरिति विग्रहः ।

आद्यः च्दानवीरः । कियदित्यादि । अयंयित्रे याचकाय द्विजाय विप्रह्मपद्यारिणे (इन्द्राय) यदहमरभणीयं क्षुद्रत्वादुपेक्षजीयमात्मनः कनचं कुण्डलद्वयं चापंयामि तत् कियःधिकम् ? अपि तृ ह्वत्पमेव । अधिकं तु तदा भवेद् यदि द्वाग् झिटिति कृपाणेन स्वकीयं जिरोऽकष्ठणमवक्रत्य छित्त्वा नियंती निस्सरन्ती बहला ष्ठिप्रस्य धारा यस्मात् तिच्छरः तम्मै दिजाय आवेदयामि । अपंयामीत्यत्र किवृत्ते लिप्सायामिति लट्, आवेदयामीत्यत्र च वर्त्तमानसामीप्ये स इति बोध्यम् । नियंद्बहलेत्यादौ सप्तम्यन्तान्यपदार्थको बहुत्रीहिसमासो रसचन्द्रिकायामुक्तिष्वन्त्यः ।

युक्त पद्य की रचना नहीं कर सका। अत: यह किन की अशक्ति तो हैं हीं, साथ साथ इसे रौद्र का उदाहरण देने वाले काव्यप्रकाशकार की भी अशक्ति है।।

वीररस के चार भेद हैं, क्यों कि दान, दया, युद्ध और धर्म-ये चार इसकी उपाधियाँ है - ऐसा प्राचीन आचार्यों का मत है।

इनमें दानवीर का उदाहरण है :--

"एक तो कोई याचना कर रहा हो, वह भी एक ब्राह्मण हो, तो उसे अपना तुच्छ कवच और ये दोनों कुण्डल दान कर देना मेरे लिए कौन-सी बड़ी बात है! यथायं दान तो तब होगा यदि में निदंयभाव से अपने खड्ग से झट से काट कर खून की धारा से लथपथ अपना शिर उसे समर्पित कर दूँ॥"

बाह्मण का वेष धारण कर इन्द्र जब कर्ण के पास आये तो कर्ण ने उन्हें अपने कवच और कुण्डल दे दिये। उसे समय कर्ण की दानवीरता को देखकर वहीं उपस्थित लोग बहुत ही विस्मित होकर कर्ण की प्रशंसा करने लगे। उन्हीं के प्रति कर्ण की

पिका। कवचादिवितरणं तत्र लघुत्वबुद्धचादिकं चानुभावः। मे इत्यर्थाः न्तरसङ्क्रमितव।च्यध्वन्युत्थ।पितो गवः स्वकीयलोकोत्तरपितृजन्यत्वादिः स्मृतिश्च संचारिणौ। वृत्तिरप्यत्र तत्तदर्थानुरूपोद्गमविरामशालितया सहद-यैकचमत्कारिणी। तथा हि—उत्साहपोषकं कवचकुण्डलार्पणयोर्लघुत्व-

अर्थान्तरसंक्रमितेत्यादि । अयम्भावः अर्थयामीत्यादिक्रियापद उत्तमपुरुषसामर्थ्यात् प्रकान्तत्वाच्चास्मदर्थस्य प्रतीत्या तदिभिद्यानाय 'मे' इतिपदस्य नात्रोपयोग
इति वाष्यार्थमात्रविवक्षायामनुपयोगितालक्षणवाच्यार्थवाद्यादत्रास्मत्पदं लाक्षणिकं
सत् सक् ककोषदातृत्वविशिष्टमस्मत्पदार्थं बोद्ययति । अविरोधित्वाच्चात्रास्मच्छव्दवाच्यार्थस्य लक्ष्यार्थं समावेशोऽपि नायुक्त इत्युपादानलक्षणैवात्र । तत एक
लक्षिताद्धमंविशिष्टद्यर्मिणोऽनुपयोगितालक्षणवाच्यार्थवाद्यस्य निराकरणादर्थान्तरे
गर्वादो क्षीणसामध्योपादानलक्षणा न तद्धमन्तिरं प्रतिपादियतुमलमिति व्यञ्जनैवासंस्थयार्थद्योतिका तत्प्रतिपादिकाऽगत्या स्वीकत्तंव्येति भवति गर्वादीनामर्थन्तरसंक्रमित्वविनसमृत्यापितत्वमिति । स्वकीयेति । एतच्चास्मदर्यापेक्षया, सहृदयापेक्षया
तु तदीयेति मन्तव्यम् । स्मृतिः सहृदयानामिति शेषः । एषा च स्मृतिः शवस्यसम्बद्धत्वादुक्ताचंस्यैकसम्बन्धिज्ञानविष्या जायते । ये तु लोकोत्तरिपतृजन्यत्वं शक्यतावच्छेदकं मन्यन्ते तेषां शक्यार्थस्य प्रकृतानुपयोगित्वलक्षणो वाद्यो लक्षणाप्रयोजकः
कथम्पपद्यत इति चिन्त्यम् । अत्रत्वव्यक्तित्वमेवात्र शक्यतावच्छेदकमस्मदर्थं इति

यह उनित है। यहाँ याचना करने वाले बाह्मण आलम्बन हैं। उन्हीं बाह्मण हारा की गयी कण की स्तुति (को इस पद्य में निर्दिष्ट नहीं है) उद्दीपन विभाव है। कवच और कुण्डलों का दान और उन कवचादि में वुच्छता बुद्धि आदि अनुभाव हैं। पद्मस्य 'मे' पद में अर्थान्तरसङ्क्ष्मितवाच्य ध्विन से प्रतीयमान गवं (बह्द्धार) और लोकोत्तर पिता भगवान सूर्य से उत्पन्न होने की स्मृति व्यभिषारिभाव हैं। तात्पर्य यह है कि प्रकृत पद्य में 'अपंयामि' और 'आवेदयामि' इन उत्तमपुरुषों की क्रियाओं और प्रसङ्ग से हीं 'मे' पद के विना भी अस्मच्छन्दायं का बोध हो जाने से वाच्यायंमात्र का प्रतिपादन करने के लिए 'मे' पद का कोई उपयोग नहीं है। यही अनुपयोगिता यहाँ अस्मच्छन्द के मुख्यायं का बाध—र स्वाचावी के है। यतः 'समस्त राज्य को समिपत कर देने वाले मेरे लिए' यह अर्थ 'में पद का प्रकृतानुपयोगी नहीं है अतः यहाँ अस्मच्छन्द में जहत्स्वार्या लक्षणा न मानकर अजहत्स्वार्या लक्षणा हीं उचित है। एव॰व 'समस्त … ' मेरे लिए' इस अर्थान्तर में संक्रमित हो गया है बाच्यार्थ जिसका उस अस्मच्छन्द में वर्त्तमान क्यञ्जना (ध्वि)—अर्थान्तरसंक्रमितवाच्यध्विन से प्रतीयमान कर्णनिष्ठ गर्व और भगवान सूर्य का पुत्र होना—व्यभिचारिभाव कहे गये हैं। प्रतिपाद्य अर्थों के अनुस्प प्रारब्ध

निरूपणं विधातुं पूर्वार्धे तदनुकूलशिथिलबन्धात्मिका। उत्तरार्धे तु मौलितः प्राग्वकतृगतगर्वोत्साहपरिपोषणायोद्धता। ततः परं ब्राह्मणे सिव-नयत्वं प्रकाशियतुं तन्मूलीभूतं गर्वराहित्यं ध्वनियतुं पुनः शिथिलैव। अत एवावेदयामीत्युक्तम्, न तु ददािम वितरामीति वा।

इदं वु नोदाहरणीयम्—

यस्योद्दामिदवानिशायिविलसद्दानप्रवाहप्रथामाकण्यविनिमण्डलागतिवयद्वन्दीन्द्रवृन्दाननात् ।
ईर्ष्यानिर्भरफुल्लरोमिनकरन्यावलगदूधःस्रवत्पीयूषप्रकरैः सुरेन्द्रसुरिभः प्रावृटपयोदायते ॥

विभावनीयं विज्ञै:। न तु ददामीत्यादि । ददामीत्वादौ शब्दशक्तिस्वाभाव्याद-हद्भारः कत्तुं: प्रतीयते, आवेदयामीत्यत्र तु न तथेति भाव:।

प्रत्युदाहरणमाह—इदं त्वित्यादिना ।

यस्योद्दामेत्यादि । दानशोण्डस्य कस्यचिन्तृपस्य स्तुतिरियम् । यस्य नृपस्य अधिषु याचकेषु दिवानिशं विलसत उद्दाम्नोऽप्रतिहतस्य दानप्रवाहस्य प्रयां प्रसिद्धिम् अवनिमण्डलाद् भूमण्डलादागतानां वियद्बन्दीन्द्राणामुत्तमस्वर्गीय-स्तुतिपाठकानां चारणानामाननादाकण्यं सुरेन्द्रसुरिभरिन्द्रस्वामिका कामधेनुः ईष्यंवा

और परिसमाप्त भिन्न-भिन्न वृत्तियाँ भी सहृदयों को अत्यन्त आकृष्ट करने वाली हैं। जैसे — पद्य के पूर्वाद्धं में कवन और कुण्डलों की तुच्छता का प्रतिपादन के जिससे कणं का दानोत्साह परिपुष्ट होता है, करने के लिए (तुच्छता-प्रतिपादन के) अनुकूल शिथिला वृत्ति (कोमलपदयोजना) है; उत्तराद्धं में 'मौलिम्' पद के पहले (अकरणम् "यारम्) वक्ता कणं के गर्वं और दानोत्साह का उत्कृष्ट अभिन्यञ्जन कराने हेतु उद्धता वृत्ति है। तत्परवात् 'मौलिमावेदयामि' इस अन्त्य भाग में याचक ब्राह्मण के प्रति अपनी विनम्रता के प्रकाशन के मूलभूत गर्वशून्यता की व्यञ्जना के लिए तदनुकूल शिथिला वृत्ति हीं है। यही कारण है कि 'ददामि' अथवा 'वितरामि' इत्यादि गर्वप्रकाशक क्रियापद का नहीं अपि तु 'वावेदयामि' इस गर्वशून्यता-सूचक अथवा नम्रता-सूचक क्रियापद का हीं प्रयोग किया गया है।

निम्निनिदिष्ट पद्य को तो दानवीरव्विन का उदाहरण नहीं देना चाहिए-

"ये महाराज इतने उदार हैं कि इनके द्वारा दिन-रात याचकों को दिये ज ने वाले अधिकाधिक दानप्रवाह को भूमण्डल से लौटकर आये स्वर्गीय श्रेष्ठ बन्दियों के मुख से सुनकर स्वर्गस्य कामधेनु को भी इनसे इर्ष्या हो गई है जिससे इसका सारा शरीर रोमान्वित हो उठा है। इसी रोमान्व के कारण इसके दुग्धपूर्ण स्तनों अत्रे द्रसभामध्यगतसकलिनरीक्षकालम्बनः अविनमण्डलागतिवयद्-बन्दीन्द्रवदनविनिर्गतराजदानवर्णनोद्दीपितः, ऊधःप्रस्नुतपीयूषप्रकरेरनु-भावितः, असूयादिभिः संचारिभिः परिपोषितोऽपि कामगवीगत उत्साहो राजस्तुतिगुणीभूत इति न रसव्यपदेशहेतुः।

अत एवेदमिप नोदाहरणम् — साब्धिद्वीपकुलाचलां वसुमतीमाक्रम्य सप्तान्तरां

सर्वा द्यामपि सस्मितेन हरिणा मन्दं समालोकितः।

परगुणासिह्ण्णुतया निर्भरमितमात्रं फुल्लोऽश्वितो रोम्णां यो निकरस्तस्माद् व्यावल्गदृत्फुल्लसंकुचिताग्रभागं यदूध: स्तनस्तस्मात् स्रवद्भि: पीयूपाणां प्रकरै: प्रवाहै: सुरेन्द्रसुरिभ: कामधेनु: प्रादृष: पयोद इवाचरित निरन्तरं प्रवहतीत्यर्थं: ।

अत्र विभाव। दिभिः परिपोषितोऽ प्युत्साहो राजस्तु तिगुणीभूतत्वान्न रसपदभागित्युपपादयति — अत्र त्यादिना । एवं विधे स्थल एव रसवदलङ्कारत्वं प्राव। मिष्टम् ।
असूयेति । गुणेषु दोषत्वबुद्धि रस्याऽक्षमा रूपा चेष्येति सा भिन्ने वासूयाजन्येति बोध्यम् ।
एतच्च ममंप्रकाशानुसारेण । वस्तुत एतावृशेष्याऽस्ययोजन्यजनकभावे विपर्यासी
ममंप्रकाशकृतः । पण्डितराजेन वक्ष्यमाणाया असूयायास्तु ममंप्रकाशोक्तेष्यंया भेदो न
स्पष्टः । एवञ्चात्रादृष्टकारणभेदकृतो भेदो द्रष्टच्य ईष्यासूययोः । यद्वान्योत्कर्षदशैनादिजन्यः स्वापकर्षबुद्धिविशेषः तादृशबुद्धिजन्य बाक्रोशो वेष्येति मन्तव्यम् ।
अपर्षं एव दा सा ।

साव्यिद्वीपेत्यादि । पदत्रयपरिमितां भूमि वामनाय प्रतिश्रुतवतो दैत्यराजस्य में जो गुदगुदी लगंगई है उसके कारण यह (कामधेनु) वर्षाकालिक बादल के समान दूध की धारा वहा रही है ॥"

यहाँ इन्द्र की सभा में स्थित सभी सज्जन (देवदुन्द) जिनके लिए कामधेनु दूध की धारा बहा रही है, कामधेनुगत दुग्धदानोत्साह के आलम्बन हैं। भूमण्डल से लौटकर आये स्वर्गीय प्रतिष्ठित बन्दी-गण के मुख से राजा के अधिकाधिक दान-प्रवाह का अवण उद्दीपन विभाव है। स्तनों से बहने वाली दूध की धारा अनुभाव है और असूया आदि सञ्चारिभाव हैं। इस प्रकार विभावादि से कामधेनुगत उत्साह का अभिन्यञ्जन तो यहाँ होता हीं है किन्तु इसे रसव्विन नहीं कहा जा सकता, क्योंकि इस पद्य में राजा की स्तुति के हीं प्रधान रूप में बक्ता का तात्पर्य-विषय होने से उक्त उत्साह प्रधान नहीं है अपि तु वह राज-स्तुति का अझ है।।

इसी अङ्गत्व के कारण निम्ननिर्दिश्यमान पद्य में भी बिल का प्रतीयमान दानोत्साह दानदीरध्वनि का उदाहरण नहीं हो सकता— प्रादुर्भू तपरप्रमोदिवदलद्रोमाश्वितस्तत्क्षणं व्यानस्रीकृतकन्धरोऽसुरवरो मौलिं पुरो न्यस्तवान् ।। इह च भगवद्वामनालम्बनः, तत्कर्तृ कमन्दिनिरीक्षणोद्दीपितः रोमाश्वा-दिभिरनुभावितः, हर्षादिभिः पोषित उत्साहो व्यज्यमानोऽपि गुणः।

बलेदिनीत्माहव्याजमुखेन स्तुतिरियम् । सिस्मितेनेषद्धसता हरिणा वामनेन एकेन पादेन अव्विभिः सागरैः हीपैरष्टिभिश्च कुलपवंतैः सिहतां सप्तान्तरामन्तवंत्तिसप्तप्रकारघटितां वसुमतीम् पृथिवीम्, द्वितीयेन च पादेन सर्वां द्याम् ऊद्यंलोकमाक्रम्य
मन्दं समालोकितोऽसुरवरो विलः भगवत्कुपाकटाक्षपातेन प्रादुम् तोऽभिष्यको यः
परमः प्रमोदस्तेन निमित्तेन विदलन् परिस्फुटन् यो रोमाञ्चः स सञ्जातो यस्य तथा
भूतोऽथ च तत्क्षणम् समालोकनकाल एव व्यानम्रीकृतः कन्धरो येन स मौलि स्विशरो
वामनस्य पुरस्तृतीयपादविन्यासाय न्यस्तवान् इति पद्यार्थः । यद्वाऽत्र पद्ये सप्तान्तरामिति द्यामित्यस्यैव विशेषणम्, भुव आदीनां षण्णामूद्यंलोकानामाद्यन्तौ समादाय
सप्तावकाशसम्भवात् । व्यानम्रीकृत्येत्यत्राभूततद्भावार्यकेन च्वित्रत्यययेनेतः पूर्वं
कन्धरस्य व्यानम्रत्वाभावः प्रतिपाद्यते । एतेन स्तुतिप्रकर्षः सूच्यते ।।

अत्र दानोत्साहस्य विभावादिभिन्यंङ्ग्यत्वेपि परकृतविलस्तुर्ति प्रति गुणीभूत-त्वात्तस्य न रसद्विनित्विमित्युपपादयित—इहेत्यादिना । हर्षोदिभिरिति । अत्र प्रमोदस्य वाच्यत्वेन व्यभिचारित्वाभावाद्व्यभिचारित्वेन निर्दिष्टो हर्षः प्रमोदाद्भिन्न एवेति स्थितौ 'दष्टप्राप्त्यादिजन्मा सुख्विविषेषो हर्षः' इति भावद्विनिप्रकरणे वस्यमाणः त्वेन विषयजन्यं सुखं हर्षं इति, यच्च विषयाभिन्यक्तं तत् प्रमोद इति भेदोऽनयोर्ज्यः । तथा च हर्षस्य चित्तवृत्तिविशेषक्षपता, प्रमोदस्य च तद्भिन्नस्यात्मक्ष्पता सूचिता भवति । अत एव प्रमोदस्य पर इति विशेषणमप्युपात्तम् । तथा च न हर्षस्य व्यभिन

"जब भगवान् वामन ने एक विक्रम (पग) से सात समुद्रों, सात द्वीपों और सात ( अथवा आठ ) कुलपवंतों से युक्त सम्पूर्ण पृथिवी का और दूसरे विक्रम से सात परकोटे वाले स्वगंलोक का आक्रमण कर तीसरे विक्रम के लिए स्थान पाने की दृष्टि से मुस्कुराकर बिल की ओर तिरछी नजर से देखा तब बिल को जो परमानन्द की अनुभूति हुई उससे उसका सारा शरीर रोमाञ्चित हो उठा और उसने तत्काल अपनी गदंन झुकाकर भगवान् के सामने उनके तीसरे विक्रम के लिए अपना शिर समर्पित कर दिया।"

इस कथन में बिल के दानोत्साह का आलम्बन विभाव भगवान् वामन हैं, उनका बिल पर तीसरे विक्रम के स्थान के लिए कटाक्षपात उद्दीपन विभाव है, रोमाञ्च आदि अनुभाव हैं और रोमाञ्चादि से व्यज्यमान हवं (आनन्दाकारा चित्त- प्रागन्यगतस्येव प्रकृते राजगतस्यापि तस्य राजस्तुत्युत्कषंकत्वात् । एतेन 'त्यागः सप्तसमुद्रमुद्रितमहीनिवर्याजदानाविधः' इति श्रीवत्सलाक्छनोक्तः मुदाहरणं परास्तम्, तस्य गुणीभूतव्यङ्गचत्वेन रसध्वनिप्रसङ्गे ऽनुदाहरणी-यत्वात् ।

चारिणोऽभिव्यङ्गधत्वहानि:। अत एव च तृतीयचरणस्यादौ 'आविभू तपर०' इति पाठः श्रेयान् इति मन्यामहे। प्रागन्येत्यादि। यदा पूर्वोक्ते यस्योद्दामेत्यादिपद्ये राजिभन्नकामवगवीगतस्योत्ताहस्यापि कविकृताया राजस्तुनेद्यत्कर्षाद्यायकत्वात् स्तुत्यङ्गत्वं तदात्र सुतरामसुरराजबिलगतस्य दानोत्साहस्य कविकृतबिल-स्तुत्यङ्गत्वं तदात्र सुतरामसुरराजबिलगतस्य दानोत्साहस्य कविकृतबिल-स्तुत्यङ्गत्वमिति न तस्य ध्वनित्वमित्यर्थः। एतेन = अन्याङ्ग-भूतस्य रसस्य ध्वनित्व्यपदेश्यत्वाभावेन। त्यागः सप्तेत्यादि। इदं च वीरचिति शिवधनुभंङ्गेन कुपितस्य परद्युरामस्य शमनाय रामकृता तत्स्तुतिः। वत्सलाञ्छनः काव्यप्रकाशादिटीकाकृत्। विश्वनाथेनापीदमेव दानवीरोदाहरणमुक्तम्। पूर्णं च पद्यमेवं पठघते तत्र—

जत्पत्तिर्जमदिग्नतः स भगवान् देवः पिनाकी गुरुः शौर्यं यत्तु न तद् गिरां पिय ननु व्यक्तं हि तत्कर्मभिः । त्यागः सप्तसमुद्रमुद्रितमहीनिव्याजदानाविधः

ब्रह्मक्षत्रतपोनिधेर्भगवतः कि कि न लोकोत्तरम् ।। इति । अत्र चतुर्थपादेन स्पष्टमेव वक्तू रामभद्रस्य परशुरामस्तुतौ तात्पर्याव-धारणात् प्रतीयमानोपि परशुरामगतो दानोत्साहस्तदीयस्तुतौ गुणीभूतत्वान्न व्वनि-व्यपदेशाहं इति सन्दर्भायः ।

वृत्ति) आदिं व्यभिचारिभाव हैं। इस प्रकार यहाँ बिलिनिष्ठ दानोत्साह व्यष्यमान अवश्य है, किन्तु यह प्रधान रूप में विवक्षित नहीं है। परन्तु जब पूर्वनिर्दिष्ट 'यस्योद्दाम'''' इत्यादि पद्य में कामघेनु का व्यष्यमान उत्साह प्राधान्येन विवक्षित राज-स्तुति का अङ्ग है तब यहाँ तो बलि का दानोत्साह प्रधान रूप में क्तू तात्पर्यविषयीभूत बलि की स्तुति का अङ्ग है हीं। अतः इसे दानवीररस का उदाहरण देना उचित नहीं।

इस प्रकार गुणीभूत उत्साह का रसब्विनपदब्यपदेश्य न होना जब प्रमाणित हो चुका तब काव्यप्रकाश बादि प्रन्थों के टीकाकार 'वत्सलाञ्छन' द्वारा जो महावीर-चरित के द्वितीय अङ्क से दानवीररसब्बिन का उदाहरण दिया गया है वह असङ्गत सिद्ध हो जाता। उदाहृत पद्य का अर्थ निम्निनिदिन्ट है—

(हे भगवन् ? आप ब्राह्मणोवित एवं क्षत्रियोचित दोनों प्रकार के तप के निष्ठान

ननु 'अक रूणमवक्रत्य -' इत्यत्रापि प्रतीयमानस्य दानवीरस्य कर्णस्तुत्यङ्गत्वात्कथं ध्वनित्वमिति चेत्? सत्यम् । अत्र कवेः कर्णवचनानुः वादमात्रतात्पर्यकत्वेन कर्णस्तुतौ तात्पर्यविरहात्, कर्णस्य च महाशयत्वे- नात्मस्तुतौ तात्पर्यानुपपत्तेः स्तुतिरवाक्यार्थं एव । परं तु वीररसप्रत्ययान- त्तरं तादृशोत्साहेन लिङ्गेन स्वाधिकरणे साऽनुमीयते । राजवर्णनपद्ये तु राजस्तुतौ तात्पर्याद्वाक्यार्थंतैव तस्याः ।

उदाहरणप्रत्युदाहरणयोव्यंतिरेकाभावं शङ्कते— नन्विति । अकरणमवक्रत्ये-त्यादिवचनस्य मूलवक्ता कणं एवेति तस्य स्तुतितात्पर्यंकत्वे स्वकर्त्तं कस्तुत्यापत्तेमंहा-पुरुषत्वहानिः कणंस्य प्रसज्यते । प्रत्युदाहरणेषु पुनः कवेरेव मूलवक्तृत्वान्न तथेति तेषां स्तुतितात्पर्यंकत्वे न किमप्यनिष्टं प्रसज्यत इति भवत्युभयोव्यंतिरेक इत्याशयः । स्वाधिकरणे = उत्साहाधिकरणे कर्णे । अनुमीयत इति । तथा च स्तुतेरवाक्यायंत्वान्न तस्या दानोत्साहं प्रत्यङ्कित्वमिति भावः ।

हैं—बापका कौन-सा गुण लोकोत्तर नहीं ? आपका जन्म महिष जमदिन से हुआ है, भगवान् पिनाकपाणि शिव आपके गुरु है, आपके पराक्रम की शब्दों में अभिव्यक्ति नहीं की जा सकती—वह तो आपके वीर कमों से हीं अनुमेय है, ) आप का त्याग भी ऐसा है जिसकी पराकाष्ठा है सात समुद्रों से परिवेष्टित सम्पूर्ण पृथिवी का निश्ळल दान।।

शिवधनुभैं क्ष के बाद स्वयम्बरभूमि में उपस्थित अत्यन्त कुपित परशुराम के प्रति रामचन्द्र की यह उक्ति है। यहाँ (तृताय पाद में ) यद्यपि वाच्य-आक्षेत्य विभावादि से परशुराम का दानोत्साह अभिव्यज्यमान है तथापि वह वक्तृतात्पयं-विषयीभूत परशुराम की स्तुति का अङ्ग है। अतः इसे रसध्विन का उदाहरण देना अनुचित है।

अब प्रश्न यह है—'अकरणमवकुत्त्य ''' इत्यादि पद्य में भी जब कणं की स्तुति प्रतीयमान है तो फिर कणं के दानोत्साह को उसका अङ्ग होना चाहिए; ऐसी स्थित में वह रसंघ्विन का उदाहरण कैसे माना जा सकता? इसका यह उत्तर है—यहाँ स्तुति की दो सम्भावनाएँ हैं—एक कि द्वारा वह स्तुति की गई हो और दूसरी यह कि कणं स्वयम् अपनी स्तुति कर रहा हो। इनमें पहला विकल्प मान्य नहीं हो सकता, क्योंकि कि कि ता तात्पयं-विषय कणं के वचन का अनुवाद-मात्र है, कणं की स्तुति नहीं। दूसरा विकल्प भी असंगत हैं, क्योंकि कणं जैसे महापुरुष का आत्मश्लाघा में कभी तात्पयं हो नहीं सकता। अतात्पयंविषयीभूत पदार्थं कदापि वाक्यार्थं का अङ्ग नहीं होता। अतः अवाक्यार्थं कणं स्तुति को व्यङ्गश्र मानना असम्भव है। हाँ, वीररस की प्रतीति के पश्चात् वही रसकाप्टापनम प्रकृष्ट

द्वितीयो यथा -

न कपोत भवन्तमण्वपि स्पृशतु श्येनसमुद्भवं भयम् । इदमद्य मया तृणीकृतं भवदायुःकुशलं कलेवरम् ॥

अथवैवं विन्यासः--

न कपोतकपोतकं तव स्पृशतु श्येन मनागपि स्पृहा । इदमद्य मया समिपतं भवते चारुतरं कलेवरम् ।

दानवीरमुदाहरति —द्वितीयेत्यादिना।

न कपोतित्यादि । शिविपरीक्षायं कपोतवेषधारिणं धर्मं स्येनवेषधारीन्द्र धाचक्राम । तस्माच्च स्येनाद्विभ्यत् कपोतः शिविशरणमात्मरक्षार्थमाजगाम । तंच कपोतं प्रति शिवेरियमुक्तिः । हे कपोत ? भवन्तं स्येनसमुद्भवमण्विप भयं न स्पृश्चतु. यतोऽद्येदं भवदायुःकुशलं क्षेमकरं कलेवरं मया तृणीकृतम् तृणवदुत्सृष्टं स्येनाय ध्रान्निवृत्यं । तथा चैतेन मदीयेन शरीरेण पूर्णोदरः स्थेनो भवन्तं नेच्छेदिति पद्यार्थः ।

अत्र पद्ये स्थेनस्य सम्बोध्यत्वाभावात् कपोतमात्रमुद्दिस्य प्रवृत्तः स्थेनोऽनवहित-शिविवधनः सहसैव कपोतं निपतेदिति तस्य भयशङ्कायां सत्यां पूर्वार्द्धमसङ्गतं स्यादिति हेतोः स्थेनाभिमुखीकारकं विन्यासान्तरमाह—अथवेत्यादिना ।

न कपोतकपोतकमिति । कपोतकपोतकयां रुभयत्र 'अल्पे' कन् प्रत्ययः । एतेन

उत्साह कर्ण की बात्म-स्तुति अथवा किवकृत कर्ण-स्तुति का अनुमापक हो सकता है। इसके विपरीत 'यस्योद्दाम'''' इत्यादि पद्यद्वय में राजा और बिल की स्तुतियों के वक्तृतात्पर्यविषय होने से उनमें स्तुतियों की वाक्यार्थता स्पष्ट है। अतः यहाँ तो वाक्यार्थभूत दानोत्साह एवं स्तुतियों में गुणप्रधानभाव का स्वीकार उचित हीं है।।

अब दयावीर का उदाहरण प्रस्तुत है-

"अरे कपोत ? इस बाज का भय तुझे जरा भी नहीं होना चाहिए, क्योंकि तेरे जीवन की रक्षा के लिए मेरा यह शरीर तेरे बदले उस बाज को समर्पित है।।"

इस पद्य में कपोत सम्बोध्य है। किन्तु उसे उक्त आश्वासन देने पर भी उस आश्वासन को न जानने वाला बाज कदाचित् सहसा हीं उसके ऊपर आक्रमण कर सकता है। अत: बाज का ही सम्बोधन कर ऐसी रचना करनी चाहिए —

"अरे बाज! इस क्षुद्र कपोत के बच्चे की तुझे जरा भी स्पृहा नहीं करनी वाहिए। देख-उसके बदले मेरा यह शरीर, जो उससे स्वाद और मात्रा दोनों में अस्कृष्ट है, तुझे समर्पित है।।"

एषा शिवेः कपोतं श्येनं प्रति चोक्तिः। अत्र कपोत आलम्बनम्। तद्गतं व्याकुलीभवनमुद्दीपनम्। तस्य कृते स्वकलेवरापंणमनुभावः। न चात्र शरीरदानप्रत्ययाद्दानवीरध्वनित्वापित्तिरिति वाच्यम्, श्येनकपोतयोः भंक्ष्यभक्षकभावापन्नत्वेन शिविशरीरस्यार्थनोऽभावात्तदप्रतिपत्तेः। श्येन-

सुदस्य कपोत्तभ्य यः क्षुद्रः पोतोऽभंकः तस्मै स्पृहा कस्यापि न घटते यदि तत्स्याने ततोऽधिकं चारु शरीरं प्रत्यप्यंते केनचिदिति मनावस्पृहाऽमावे स्येनगतत्वेनाभिमते हेतुरुक्तः। पद्यार्थः स्पष्टः।

कपोतं रथेनं प्रतीति । यथाक्रमं पूर्वमुत्तरं च पद्यमित्यर्थः । कपोत आलम्बनमिति । पूर्वपद्ये कपोतः साक्षादेवालम्बनम्, द्वितीयेऽपि कपोतकपोतकस्य कपोतत्वात्स आलम्बनमित्युक्तम् ।

शरीरदानिमत्यतः पूर्वं शिविकत्तृं कं श्येनीद्देश्यकिमिति योजनीयम् । आपन्नत्वे-नेति । कपोतशरीरस्य दानप्रतीतौ सत्यामपीति शेषः । अथिन इति । शिविशरीर-विषयकाथित्वसिह्तस्य श्येनस्याभावादित्यर्थः । अत्रं विशेषणाभावप्रयुक्तो त्रिशिष्टाभावः । तदप्रतिपत्तेः = शिविशरीरकर्मकदानाप्रतीतेः । यमुद्दिश्य

ये दोनों पद्य राजा शियि की क्रमशः कपोत और बाज के प्रति उक्तियाँ है। दोनों में हीं शिविनिष्ठ दया का अलम्बन कपोत है। उस कपोत की व्याकुलता प्रदीपन विभाव है और उसके बदले शिवि द्वारा अपने शरीर का समर्पण अनुभाव है। ष्ठति आदि संचारिभाव भी व्यञ्ज्य हैं हीं। अतः यहाँ दयावीर रस है। यद्यपि यहाँ शिवि द्वारा किए जाने वाले अपने शरीर के दान से शिवि के दानोत्साह की प्रतीति होती सी दिखाई पडती तथापि इसे दानवीर का उदाहरण नहीं माना जा सकता, क्योंकि यहाँ शरीर का'समपंण दान है हीं नहीं। दान तो तब सम्भव है जब कोई सम्प्रदान (=लेने वाला) हो। यहाँ स्येन कपोत-शरीर का अभिलाबी है, शिवि के शरीर का नहीं। सम्प्रदान वह होतां जो देय वस्तु लेना चाहता हो या कुछ देने के लिए दाता को प्रेरित करता हो। शिवि को श्येन शरीर दान के लिए न तो प्रेरित करता और न वद अब तक शिवि का शरीर लेने के लिए अपनी इच्छाहीं व्यक्त कर पाया है। अतः शिवि के शरीर के समपंण की दृष्टि से श्येन (बाज) सम्प्रदान हीं नहीं, फिर उसकी दान कैसे किया जा सकता। यदि शिवि को उनके शरीर के समर्पण की प्रेरणा न देने पर और उस घारीर को खाने के लिए प्राप्त करने की इच्छा से रिहत होने पर भी श्येन को अठपिददान में सूर्य आदि की तरह सम्प्रदान मान भी लिया जाय तो भी यह समर्पण दान नहीं कहला सकता, क्योंकि किसी वस्तु के बदले में कुछ देना विनिमय है, दान नहीं। दान तो वस्त्त: वह है जो विना कुछ लिए हीं शरीरानेवेदनस्य कपोतशरीरत्राणोपाधिकतया विनिमयपदवाच्यत्वात्। तृतीयो यथा—

> रणे दीनान्देवान् दशवदन विद्राव्य वहति प्रभावप्रागल्भ्यं त्विय तु मम कोऽयं परिकरः। ललाटोद्यज्ज्वालाकविलतजगज्जालिक्भवो भवो मे कोदण्डच्युतविशिखवेगं कलयत्॥

कि श्विद्दीयते स सम्प्रदानम्, तदभावे दानं न सम्पद्यते । अत एव च सम्प्रदानस्यापि कारकत्वं निवंहति । तथा च हयेनस्य प्रेरकरूपाधित्वाभावात्सम्प्रदानत्वाभावे तदुद्देश्यकदानानुपपत्ते रित्याशयः । अतश्च द्वितीये पद्ये 'भवते' इति न सम्प्रदाने चतुर्थीं, अपि तु 'क्रियार्थोपपदस्य ० इत्येव, भवन्तमनुकूलियतुमिति चार्थः । ननु 'स्वश्नरीरं मह्यं दीयताम्' इत्येवं शिवेरयाचमानस्य ध्येनस्य प्रेरकरूपाधित्वाभावेऽपि सम्प्रदानत्वं न विघटते, प्रवृत्तिनिवृत्त्यनुकूल्व्यापारशून्यस्यापि सूर्यादेरध्यादिकं प्रति सम्प्रदानत्वस्य 'अनिराकरणात् कत्तुं स्त्यागाङ्गं कर्मणेष्सितम्' इत्यादिवैयाकरण-सम्प्रदायसिद्धत्वादित्यत आह—श्येनशरीरिनिवेदनस्येत्यादि । कपोतशरीरत्राणेत्यनेन त्रातव्यकपोतशरीरकर्मकथ्येनकर्तुं कस्त्यागोऽभिष्रेतः स्वोपकाररूपः । उपकार-ध्वात्र लीककोऽभिष्रेतः । तथा च ध्येनस्योपकारित्वप्रतीत्या तदुद्देश्यकं समर्पणं न तात्विकं दानमिति सुच्यते ।

युद्धवीरमुदाहरति—तृतीय इत्यादिना । रण इत्यादि । हे दशवदन ? दीनान् कातरान् देवान् रणे विद्राव्य पराजित्य प्रभावप्रागल्भ्यं शौर्यंषुष्टतो वहति त्विय वराके दीनदेवविद्रावणे रावणे मम शौर्यंप्रकर्षवतो रामस्यायं परिकरो युद्धोद्यमः कः ? न कोऽपि, अद्वस्त्वं न मम प्रतिभट इति मम कोदण्डाद्धनुषश्च्युतस्य विशिष्णस्य वेगं छलाटादुद्यन्त्या ज्वालया कविलतो भस्मसात्कृतो जगज्जालस्य ब्रह्माण्डमण्डलस्य विभवां येन स भवो महेश्वरः कलयतु जानातु—इति पद्यार्थः।

किया जाता। इस प्रकार कपोत के शरीर के बदले शिवि द्वारा अपने शरीर का समपंण जब दान हीं नहीं तो शिवि में दानोत्साह की प्रतीति कहाँ. हो सकती? अत: इस पद्म में दानवीरध्विन नहीं मानी जा सकती।

अब युद्धवीर का उदाहरण दिया जा रहा है-

"बरे रावण? युद्ध में दीन-हीन देवताओं को जीतकर तूँ अपने पराक्रम को मिहिमा बलान रहा है, फिर तेरे जैसे वायर के साथ छड़ने की मेरी तैयारी कैसी! मेरे धनुष से छूटे वाणों के वेग का आकलन तो एक मात्र जगजजनक भगवान भव (हर — शक्कर) कर सकते जिन्होंने अपने छछाट से निकलने वालो प्रचण्ड ज्वाला से इस भवजाल के वैशव को भस्भसात् कर दिया है।।"

एषा दशवदनं प्रति भगवतो रामस्योक्तिः। इह भव आलम्बनम्। रणदर्शनमुद्दीपनम्। दशवदनावज्ञाऽनुभावः। गर्वः संचारी। वृत्तिरत्र देवानां प्रस्तावे तद्गतकातर्यप्रकाशनद्वारा वीररसानालम्बनत्वावगतयेऽनुद्धतैव। दशवदनप्रस्तावे तु देवदर्पदमनवीरत्वप्रतिपादनायोद्धतापि तस्यावज्ञया रामगतोत्साहानालम्बनत्वेन तदालम्बनस्य रसस्याप्रत्ययान्न प्रकर्षवती। भगवतो भवस्य तु परमोत्तमालम्बनविभावत्वाक्तत्प्रस्तावे तदालम्बनस्यौ-जिस्वनो वीररसस्य निष्पत्तेः प्रकृष्टोद्धता।

अत्र देवानां दीनत्विविशेषणं तिद्वद्वावणे रावणे क्षुद्वत्वं प्रतिपादयद्वामकर्त्तृकौ तदवज्ञां द्योतयति । अस्मदर्थस्य च प्रसङ्गादेव प्रतीतेरन्यया तत्प्रयोगादिप तत्प्रती-त्यभावादुभयत्रास्मच्छव्दोऽभिन्तरसंक्रमितवाच्यव्विनिना शौर्यप्रकर्पविशिष्टं रामं प्रतिपादयति, तेन च गर्वो व्यज्यते । पद्येऽत्र भव व्दप्रयोगौचित्यं चिन्त्यम् ।

अत्र देवरावणोभयालम्बनकस्य युद्धवीरस्य यथा प्रतीत्यभावस्तदुपपादयति— वृत्तिरशेत्यादिना । प्रस्तावे = वर्णने । प्रकर्षवतीति । प्रकर्षश्चात्र वृत्ते

युद्धभूमि में रावण के प्रति भगवान् राम की यह उक्ति है। इसमें भगवान् शक्कर आलम्बन हैं। युद्धदर्शन उद्दीपन विभाव है। दशमुख रावण का तिरस्कार अनुभाव है। व्यज्यमान रामनिष्ठ गवं व्यभिचारिभाव है। यहाँ वृत्तियाँ (वर्णरचना) भी अर्थानुरूप शिथिल अथवा उद्धत (प्रौढ़) हैं। जैसे—देवता शों के प्रसङ्घ में (रणे दीनान् देवान्) देवों की कायरता के प्रतिपादन में अनुकूल शिथिला (कोमला) वृत्ति है जिससे यह स्पष्ट हो जाता कि कायर देवता वीरस के आलम्बन नहीं हैं। दशमुख के वर्णन (विद्वाव्य प्रागत्भ्यम्) में उद्धता वृत्ति अवश्य है जिससे देवता के दर्प को चूर-चूर करने वाले रावण की वीरता प्रकट होती; किन्तु 'त्विय तु '''' इत्यादि कथन से रावण की उपेक्षा प्रकट हो जाने से रावण भी रामनिष्ठ युद्धीत्साह का आलम्बन नहीं हो सकता। अतः रावणालम्बनक वीरस की भी प्रतीति नहीं होती। अत एव इस अंश में वृत्ति उद्धता तो है परन्तु प्रकृष्टोद्धता नहीं है। यह विवक्षितायं के अनुरूप ही है। रामनिष्ठ उत्साह के भगवान् भव हीं परम उपयुक्त आलम्बन हैं। अतः उस प्रसङ्घ में 'खलाटोचण्यवाला' '' आदि में शक्करालम्बनक वीरस की प्रतीति होने से प्रकृष्टोद्धता वृत्ति हैं। 'भव' के स्थान में 'हर' शब्द का प्रयोग उचित है।

यद्यपि वृत्तियों में रसव्यञ्जकता साक्षात् नहीं होती तथापि तत्तद्रसोपयोगी
गुणों के अभिव्यञ्जक होने से वृत्तियों को भी रसाभिब्यञ्जन में सहकारी
माना जाता है।

चतुर्थो यथा-

सपिद विलयमेतु राज्यलक्ष्मीरुपिर पतन्त्वथवा कृपाणधाराः। अपहरतुतरां शिरः कृतान्तो मम तु मितनं मनागपैति धर्मात्।। एषाऽधर्मेणापि रिपुर्जेतव्य इति वदन्तं प्रति युधिष्ठिरस्योक्तिः। अत्र धर्मविषय आलम्बम्। 'न जातु कामान्न भयान्त् लोभार्द्धमें त्यजेजजीवित-स्यापि हेतोः' इत्यादिवाक्यालोचनमुद्दीपनम्। शिरञ्छेदाद्यङ्गीकारो-ऽनुभावः। धृतिः संचारिणी।

इत्थं वीररसस्य चातुर्विध्यं प्रपञ्चितं प्राचामनुरोधात्। वस्तुतस्तु बहवो वीररसस्य शृङ्गारस्येव प्रकारा निरूपियतुं शक्यन्ते। तथा हि— प्राचीत एव 'सपदि विलयमेतु' इत्यादिपद्ये 'मम तु मितनं मनागपैति

रसप्रत्ययोपकारकत्वमेवेत्येतेन प्रकटम्।

धमंबीरमुदाहरति - चतुर्थं इत्यादिना । सपदीत्यादि पद्यार्थः स्फुटः ।

घमंविषयः शत्रुः, यमुद्दिश्य घर्माचरणं प्रतिज्ञातम् । 'धर्मस्य विषयः सम्बन्ध्य-नुष्ठानम्, घर्मे एव वाऽनुष्ठानोद्देश्यतया विषयः' इति त्ववव्याख्यानम् । प्राचीने च पूर्वोदाहृते । तदन्तर्गततया = धर्मान्तर्गततया । अत्रार्थे मन्वादिवचनं प्रमाणम् । तासां वाचामधिदेवता सरस्वतीत्यर्थैः ।

अव 'धमंवीर' का उदाहरण प्रस्तुत है-

"चाहे मेरी राज्यलक्ष्मी तत्काल हीं विनष्ट हो जाये या मेरे ऊपर तलवारों की मार पड़े या मेरा शिर (प्राण) यमराज हर ले पर मैं धर्मपथ से जरा भी नहीं हैंट सकता।"

'अधमंपय पर चल कर भी शत्रु को जीतना चाहिए'—ऐसा कहने वाले ध्यक्ति के प्रति ग्रुधिष्ठिर की यह उक्ति है। यहाँ वह शत्रु आलम्बन है जिसके माथ युधिष्ठिर ने धमंपबावलम्बन की प्रतिज्ञा की है। 'काम की पूर्ति, भय या लोभ से, यहाँ तक कि अपने प्राण बचाने के लिए भी धमं का परित्याग नहीं करना चाहिए' इत्यादि महाभारतादिप्रोक्त अनुशासनों का स्मरण उद्दीपन विभाव है। धर्मानुष्ठान के लिए अपने शिरश्लेदन आदि का स्वीकार अनुभाव है। धृति सचारिभाव है। अतः इन विभावादि से यहाँ धमंबीर की व्यञ्जना होती है।

इस प्रकार वीर रस के उक्त चार भेदों का निरूपण प्राचीनमतानुसार किया गया है। किन्तु वास्तविकता यह है कि जैसे श्रृङ्कार के अनेकानेक भेद हो सकते उसी तरह वीर रस के भी बहुत भेद सम्भव हैं; केवल पूर्वोक्त चार हीं भेद नहीं। उन्नहरणार्थ, 'सपदि विलयमेतु''''' इत्यादि पद्य का चतुर्थ पाद यदि 'मम तु सत्यात्' इति चरमपादव्यत्यासेन पद्यान्तरतां प्रापिते सत्यवीरस्यापि संभवात्। न च सत्यस्यापि धर्मान्तर्गततया धर्मवीररस एव तद्वीरस्या-प्यन्तर्भाव इति वाच्यम्, दानदययोरपि तदन्तर्गततया तद्वीरयोरपि धर्मवीरात्पृथगणनानौचित्यात्।

एवं पाण्डित्यवीरोऽपि प्रतीयते ।

यथा-

अपि वक्ति गिरां पतिः स्वयं यदि तासामधिदेवतापि वा । अयमस्मि पुरो हयाननस्मरगोल्लङ्कितवाङ्मयाम्बुधिः ।।

अत्र बृहस्पत्याद्यालम्बनः सभादिदर्शनोद्दीपितो निखिलविद्वत्तिर-स्कारानुभावितो गर्वेण संचारिणा पोषित उत्साहो वक्तुः प्रतीयते । ननु चात्र युद्धवीरत्वम्, युद्धत्वस्य वादसाधारणस्य वाच्यत्वाद्, इति चेत्? क्षमावीरे किं बूयाः ?

वादसाधारणस्येति । प्रत्यवस्थानं युद्धम् । तच्च वादेऽपि वादिप्रतिवादि-कथात्मके तुल्यमित्याशयः ।

क्षमेति । प्रतीकारेच्छायां जातायामपि विवेकात् प्रतीकाराकरणं क्षमा

मितनं मनागपैति सत्यात्' इस रूप में परिवर्तित कर दिया जाय तो यही पद्य सत्यवीर रस का उदाहरण बन सकता है। धर्माङ्गभूत सत्य के धर्मान्तगंत होने से सत्यवीर का धर्मवीर में अन्तर्भाव हो जाने के कारण धर्मवीर से अतिरिक्त सत्यवीर मानने की कोई आवश्यकता नहीं — यह कहना भी अयुक्त है, क्योंकि तब तो दान और दया के भी धर्मान्तगंत होने से दानवीर तथा दयावीर को भी एक-एक भेद मानना अनुचित हो जाएगा। अतः दानवीर आदि यदि धर्मवीर से भिन्न माने जैय तो सत्यवीर को भी उससे भिन्न हीं मानना चाहिए।

इसी प्रकार पाण्डित्यवीर की भी निम्ननिर्दिष्ट पद्य में प्रतीति होती। जैसे --

"लौकिक विद्वानों की तो कोई बात हीं नहीं, यदि बृहस्पति या साक्षान् वाग्देवता सरस्वती भी मेरे विपरीत पक्ष का आलम्बन करें तो भी मेरे लिए अपने पक्ष के समर्थन में कोई अन्तर नहीं पड़ने वाला है, क्योंकि भगवान् हयग्रीव के स्मरण के प्रभाव से मैं सम्पूर्ण वाङ्मय-रूपी समुद्र को पार कर चुका हूँ॥"

यहाँ बृहस्पति आदि आलम्बन विभाव हैं। पिण्डतों के वादार्थ आयोजित सभा तथा उसमें किये गये काकु आदि उद्दीपन विभाव हैं। सभी विद्वानों का तिरस्कार अनुभाव है और व्यज्यमान गर्व व्यभिचारिभाव है। इन सब से परिपुष्ट वक्ता का पाण्डित्योत्साह पाण्डित्यवीर की अवस्था को प्राप्त है। घात-प्रतिघातस्वरूप युद्ध में वादिक-घात-प्रतिघातात्मक वाद (कथा) के भी समाविष्ट होने से यह यथा-

अपि बहलदहनजालं मूर्डिन रिपुर्मे निरन्तरं धमतु। पातयतु वाऽसिधारामहमणुमात्र न किंचिदाभाषे॥ क्षमावत उक्तिरियम्। बलवीरे वा किं समादध्याः? यथा—

परिहरतु धरां फणिप्रवीरः सुखमयतां कमठोऽपि तां विहाय। अहिमह पुरुहूत पक्षकोणे निखिलिमिदं जगदक्लमं वहामि।। पुरुहूतं प्रत्येषा गरुत्मत उक्तिः।

बहलदहनजालम् = प्रचुरमग्निपुञ्जम् । धमतु = प्रज्वालयतु वायुसंयोगेन ।
फणिप्रवीरः = शेषनागः । अयताम् = प्राप्नोतु । जगदक्लममित्यत्र जगदण्डकपिति पाठो ममंप्रकाशोक्तो न कमपि विचिछत्यतिशयं प्रकाशयति ।

युद्धवीर हीं है—ऐसा यदि कहा जाय तो भी क्षमावीर का अन्तर्भाव कहाँ कर सकते ? जैसे—

"मेरा शत्रु चाहे मेरे शिर पर लहलहाती आग की भट्ठी जलाये या तलवार बरसाये, मैं तो उसके विरोध में कुछ बोलता तक नहीं, प्रतीकार करने की तो बात हीं नहीं उठती।।"

यह किसी क्षमाशील पुरुष की उक्ति है। यहाँ मूलवक्ता क्षमाशील पुरुष के प्रति अपराध करने वाला व्यक्ति आलम्बन है। 'क्षमासारा हि साधवः' इत्यादि क्षमाप्रशंसक शास्त्रवचन उद्दीपन विभाव हैं। शिर पर आग की भट्टी जलाने आदि को स्वीकार कर लेना अनुभाव है। धृति आदि व्यभिचारिभाव हैं। इन सबसे क्षमाबीर का अभिव्यञ्जन होता हीं है।

इसी तरह बलवीर का समावेश उपयुक्त चार भेदों में कहाँ किया जाय? बलवीर का यह उदाहरण है—

'हे इन्द्र? शेषनाग इस पृथिबी को धारण करना छोड़ दे, कूर्मायतार भगवान् भी इसे छोड़कर आनन्द करें। इस सम्पूर्ण जगत् को तो मैं अपने पंख के एक कोने में ही धारण कर सकता हूँ॥''

यह इन्द्र के प्रति गरुड़ की उक्ति है। इसमें शेषनाग आदि आलम्बन हैं। उनकी प्रशंसा का श्रवण उद्दीपन है। पृथिवी के झारण के लिए किये गये इच्छादि अनुभाव हैं। गर्व आदि व्यभिवारिभाव हैं। इन सबसे बलवीर रस की व्यञ्जना होती है। इस प्रकार स्पष्ट है कि वीररस को पूर्वोक्त चार भेदों में ही विभक्त करना केवल

ननु 'अपि विक्त-' 'परिहरतु धराम्-' इति पद्यद्वये गर्व एव नोत्साहः, मध्यस्थपद्ये तु धृतिरेवध्वन्यते इति भावध्वनय एवते न रसध्वनय इति चेत्? तिह् युद्धवीरादिष्वपि गर्वादिध्वनितामेव कि न बूयाः ? रसध्वनिसामान्यमेव वा कि न नद्व्यभिचारिध्वननेन गतार्थयेः ? स्थायिप्रतीतिर्दुरपह्नवा चेत् ? प्रकृतेऽपि । अनन्तरोक्तपद्ये तु नोत्साहः प्रतीयते, दयावीरादिषु प्रतीयतः इति तु राज्ञामा(राजा)ज्ञामात्रम् ।

गर्वं इति । पूर्वंपद्ये स्वविद्याप्रकर्षं ज्ञानाधीनं परावहेलनम्, द्वितीये पुनः स्वबलास्कर्षं ज्ञानाधीनं तदिति विवेकः । उत्साहो वीररसस्यायिरूपेण व्याख्यातपूर्वः । मध्यस्यं
पद्यम् 'अपि वहलदहनजालम्' इत्यादि । धृतिः — शोकभयादिजन्योपप्लवनिवारणकारणीभूतिक्चत्तवृत्तिविशेषो धैर्यादिशव्दाभिष्ठयः । रसव्वनिसामान्यम् — रसव्वनिमात्रम्,
सवं रसव्वनिमिति भावः । तद्व्यभिचारिव्वननेन — तत्तद्रस्व्यभिचारिणां तत्र तत्र
रसव्वनिस्थाने व्वननमिति सर्वंत्रैव भावव्वनिस्वीकारेण । अनन्तरोक्तपद्ये — पाण्डित्यवीराद्युदाहरणत्वेनोपन्यस्ते पद्यसमूहे । उत्साहः पाण्डित्यक्षमावलोपाधिकः स
कमेण । आज्ञामात्रमित्यनेन न युक्तिसिद्धमिति प्रदिशतम् । तथा च सम्भवत्सु
चतुभ्यौधिकेष्विप वीरभेदेषु चतुणीमवाङ्गीकारः प्राचामालङ्कारिकाणां प्रौदिवादमात्रमित्याशयः सन्दर्भस्य ।

याद्चिछक है, प्रामाणिक नहीं।

अब प्रश्न यह है—'अपि विक्तिः''' इत्यादि पद्य में पाण्डित्य का दर्प और 'पिरहरतु धराम्;''''' इत्यादि पद्य में बल का दर्प हीं अभिव्यज्यमान है, पिज्डत्योत्साह और बलोत्साह नहीं; एवमेव 'अपि बहलदहनजालम्' इस मध्यगत पद्य में भी केवल धृति का अभिव्यञ्जन होता, क्षमोत्साह का नहीं; एवन्द्र इन्हें क्रमशः पिण्डत्यवीर, बलवीर और क्षमांवीर के उदाहरण मानकर इनके आधार पर वीर रस के पूर्वोक्त चातुविध्य का निराकरण कैसे किया जा सकता? इसका उत्तर यह है—यदि पाण्डित्योत्साह आदि के स्थान में पाण्डित्यदर्प आदि भावों की हीं व्यञ्जना मान्य हो तब तो युद्धवीरादित्थलों में भी युद्धदर्पिद की हीं प्रतीति मानिये, युद्धोत्साह आदि की नहीं; एवन्द्र युद्धोत्साहादि की व्यञ्जना के आधार पर वीररस का उक्त चातुविध्य भी असंगत हो जाएगा। इस प्रकार सभी रसध्वित्यों के स्थलों में उन उन भावों की हीं अभिव्यञ्जना स्वीकार कर सभी रसध्वित्यों का हीं उच्छेद प्राप्त हो जाता। अतः यदि युद्धवीरादि स्थलों युद्धोत्साहादि की मुख्यतया व्यञ्जना इष्ट हो तो पाण्डित्यवीरादि की भी ध्विन अवस्य मन्तव्य है। युद्धवीरादि इसिलए मान्य है कि इनके पूर्वनिदिष्ट उदाहरणों में युद्धोत्साहादि स्थायभावों की प्रतीति

अद्भुतो यथा-

चराचरजगज्जालसदनं वदनं तव। गलद्गगनगाम्भीयं वीक्ष्यास्मि हृतचेतना।।

कदाचिद्भ्रगवतो वामुदेवस्य वदनमालोकितवत्या यशोदाया इयमुक्तिः । अत्र वदनमालम्बनम् । अन्तर्गतचराचरजगज्जालदर्शनमुद्दीपनम् । हृत-चेतनत्वम् तेन गम्यं रोमाञ्चनेत्रस्फारणादि चानुभावः । त्रासादयो व्यभि-चारिणः । नैवात्र विद्यमानापि पुत्रगता प्रीतिः प्रतीयते, व्यञ्जकाभावात् ।

चराऽचरेत्यादि । चराचरात्मकस्य जगज्जालस्य सदनमाश्रयः । अत्र विस्मय-पोषकत्वादुद्देश्यविधयभावव्यत्यासो गुण एव । गल्ड्गगनेत्यादि । गल्ड् यद् गगनं तस्व गाम्भीयंमिव गाम्भीयं यत्र । गगनस्योध्वं वीक्षणे गाम्भीयं प्रसिद्धम्, तादृशं गगनं यदि निपतेत् तर्हि निपतितेऽपि तस्मिन् तद्गाम्भीयं स्यादेवेत्याशयः । एवमर्थे तु 'गल्ड्गगनगम्भीरम्' इति पाठः श्रेयान् स्यात् । अथवा गगनस्य गाम्भीयं गगनगाम्भीयम्, तद् गल्डित्रस्कुवंद्वनम्, अन्तमिवत्ययंत्वात् ।

का अपलाप नहीं किया जा सकता, परन्तु 'अपि व्यक्ति "" जादि पद्यों में पाण्डित्योत्साहादि की व्यञ्जना नहीं होती; अतः पाण्डित्यवीरादि मान्य नहीं हैं— यह कहना सम्भव नहीं है, क्यों कि ऐसी नियुक्तिक मान्यता तो राजाज्ञा मात्र में सम्भव है, विवेचकों की दृष्टि में नहीं। अतः पाण्डित्यवीरादि अनेकानेक सम्भावित भेदों की उपेक्षा कर वीर रस के केवल दानवीरादि चार भेद मानना असंगत है।

षद्भुत रस का उदारण निम्नलिखित है-

"हे कृष्ण ? तुम्हारे मुख को, जिसमें यह चराचरात्मक समस्त जगत समाहित है और जो आकाश की भी गम्भीरता को अपमानित कर रहा है, देखकर मेरी तो चेतना हीं लुप्त हो गई है।।"

किसी समय श्रीकृष्ण के पूर्ववणित मुख को देखकर यशोदा की यह उक्ति है। यहाँ उपरिवणित मुख आलम्बन है। मुख के अन्दर समस्त जगत का दर्शन उद्दीपन विभाव है। चेतना की जुमता और इससे प्रतीयमान रोमाञ्च और आंखों का फैलना आदि अनुभाव हैं। गम्यमान त्रास आदि व्यभिचारिभाव हैं। अतः इन सबसे अभिव्यज्यमान विस्मय का रसपर्यन्त परिपाक होने से यह अद्भुत रस का उच्युक्त उदाहरण है। यद्यपि यशोदा की अपने पोष्य पुत्र श्रीकृष्ण में मातृसुलभ जीति है अवस्य उपापि वह यहाँ व्यक्ष्य नहीं है, क्योंकि उदाहृत पद्य में उसका

भ्रतीतायां वा तस्यां विस्मयस्य गुणत्वं न युज्यते । एवं किश्चिन्महापूर-चोऽयमिति भक्तिरिप तस्याः पुत्रे ममायं बाल इति निश्चयेन प्रतिबन्धा-दुत्पत्तुमेव नेष्टे । अतस्तस्यामिप विस्मयस्य गुणीभावो न शङ्क्यः ।

यःच सहदयशिरोमणिभिः प्राचीने हदाहतम्-

चित्रं महानेष व्वावतारः क्व कान्तिरेषाऽभिनवैव भिक्तः। लोकोत्तरं धैर्यमहो प्रभावः काप्याकृतिर्नूतन एष सर्गः॥ इति,

प्रतीतायामित्यादि । यत्र विद्यमानत्वाद्वस्तुतस्तस्याः प्रतीतिः स्वीक्रियतं तत्र परस्परिकद्धत्वात्तत्प्रतिवद्योऽनुत्कटिवस्मयो न संगच्छते, यत्र पुनरुकटो विस्मयः स्पष्टं प्रतीयते तत्रैतत्प्रतिवद्धा प्रीतिनं प्रतीयते इति युगपदुभयोरसम्भवान्न प्रीति-विस्मययोरङ्गाङ्गिभावः शक्योपपाद इति तात्पर्यम् । प्रकृतपद्ये कथित्वत् प्रतीय-मानाऽपि श्रीतिकत्कटं प्रतीयमानस्य विस्मयस्यात्मगुणीभावं न प्रतिपादियतुं क्षमा, अनुत्कटत्वादिति मर्मप्रकाशव्याच्यानम् । श्रीतिश्चात्र वात्सत्यक्ष्पा प्रकृष्टिविषयिण्याः परानुरिक्तक्ष्पाया भक्तिपदाभिधेयाया विजातीयैव, अनयोरेव च प्रतिवद्यप्रतिवन्धक-भावोऽनुभवानुरोधादिति वोध्यम् ।

प्राचीनै: = काव्यप्रकाशकारैः। चित्रमित्यादि । बल्विमनमिधते। तवैष मह'न् नवश्चावतारिक्तत्रम्, अलौकिकः । आश्चर्यमित्यपव्याख्यानम्, तथा सित स्थायिनो याच्यत्वापत्तेः । एषा साक्षात्क्रियमाणा तव कान्तिः क्व? न कुत्रापीत्यर्थः । तव

अभिव्यञ्जिक तत्त्व विद्यमान नहीं है। जहाँ प्रीति (वात्मत्य) व्यङ्गय होती वहाँ विस्मय की प्रतीति होती हीं नहीं, क्यों कि उत्कट-अनुत्कट वात्सत्यस्वरूप प्रीति-विस्मय में विरोध होने से दोनों की एक साथ प्रतीति हो नहीं सकती। अतः उक्त प्रीति का प्रकृत में प्रतीयमान उत्कट विस्मय कभी गुण (अङ्ग) नहीं हो सकता। इसी प्रकार श्रीकृष्ण के प्रति यशोदा का पुत्रभाव होने से श्रीकृष्ण में उनके महापुरुषत्व के कारण यशोदा की भक्ति भी नहीं हो सकती, क्यों कि पुत्रभाव का निश्चय भक्ति का प्रतिबन्धक है। भक्ति सबंदा भक्त की अपेक्षा भजनीय में जिस उत्कर्ष के ज्ञान की आवश्यकता रखती पुत्र के विषय में तादृश उत्कर्ष का ज्ञान हो नहीं सकता। अतः यशोदा का विस्मय उनकी श्रीकृष्णविषयक भक्ति का भी अङ्ग नहीं हो सकता।

सह्वय शिरोमणि प्राचीन आचःयं (मृम्मट) ने अद्मुत रस का यह खदाहरण दिया है —

"हे भगवन् ? यह तुम्हारा वामन अवतार अत्यन्त अलोकिक है; तुम्हारी यह खटा अन्यत्र कहां ! यह शरीर-संघटना भी अपूर्व है; तुम्हारा वैयं; प्रभाव और आकृति लोकोत्तर हैं; निष्चय ही यह एक नई सृष्टि है।"

तत्रेदं वक्तव्यम् — प्रतीयतां नामात्र विस्मय; परं त्वसी कथंकारम् [ अद्भुतरसः]ध्विनव्यपदेशहेतुः ? प्रतिपाद्यमहापुरुषिवशेषविषयायाः प्रधानीभूतायाः स्तोतृगतभक्तेः प्रकषंकत्वेनास्य गुणीभूतत्वात् । यथा महाभारते गीतासु विश्वरूपं दृष्टवतः पार्थस्य 'पश्यामि देवांस्तव देव देहे सव्भिस्तथा भूतिवशेषसङ्घान्' इत्यादौ वाक्यसन्दर्भे । इत्थ चास्य रसालंका-

भिद्धिगंमनादिकियाप्रकारोऽिप अभिनवैव, तव धैयंमिप लोकोत्तरम्, प्रभावश्च तथा लोकोत्तर एव, अहो इति हर्षे विस्मये वा, एषा तवाकृतिरिप अलोकिकी, एष सर्गः शरीरं च नूतनोऽपूर्वः !

अत्र वामनालम्बनः कान्त्यादिदशंनोद्दीपितो विस्मयो व्यज्यमानो रसो
मुस्यत्वात् ध्वनिपदव्यपदेश्य इत्याशयः काव्यप्रकाशकाराणाम् । तं निराचष्टे—
तत्रेत्यादिना । प्रतीयतामिति । सर्वेषां लोकोत्तरत्ववर्णनाद् व्यज्यतां विस्मयः
कथिवित्यर्थः । गुणीभूतत्वादित्यस्य भक्तेरिति शेषः । भक्तिर्नेवात्रेत्यत्र अत्रशब्देन
चित्रमित्यादि पद्यं विवक्षितम्, तथा गीतोक्तमिष्, प्रकरणात्तत्रापि भक्तिप्रतीतेः ।
दूरित्यादि । सर्वेत्रैव पद्ये वामनस्य लोकोत्तरधर्मवर्णनात्स्तुतिः प्रतीयतः
एवेत्याशयः ।

इदमत्र विवेचनीयम्—प्रबन्धकाव्यान्तगर्तम् अङ्गरसाभिव्यञ्जकं पद्यं तत्तद्वस-हवनेवदाहरणं भवितुमर्हति न वेति । तत्राचे निर्पेक्षतयै व तस्य तत्त्वं निर्वाहचम् । बन्त्ये तु स्वतः प्राधान्येऽपि अङ्गिरसापेक्षया प्राधान्याभावान्न तद् रसध्वनेवदा-हरणम् । तथा च प्रबन्धेऽङ्गिरसाभिव्यञ्जकं वाक्यं तत्तद्वस्व्यनेवदाहरणम्, अभ्येषां चोदाहरणानि यथायथं मुक्तकानि, तत्तद्वसप्रधानकाव्यगतानि तत्तदङ्गिरसाभिव्यञ्ज-क्रानि, अङ्गिष्पेक्षयाऽधिकप्रकर्षवत्त्वादङ्गतयाभिमतानःमप्यनङ्गत्वं प्राप्तानां तत्त-द्वसानामभिव्यञ्जकानि च वाक्यानीति । यथा तु सम्प्रदायस्तथा पूर्व एव पक्षः समर्थते ।

यह भगवान वामन के प्रति बिल की उक्ति है। इस विषय में मेरा यही कथन है कि यहाँ वामनालम्बनक बिलिनिष्ठ विस्मय की प्रतीति भले हीं हो पर वह अद्भुतरसम्बनिपयंन्त प्रकर्ष को प्राप्त नहीं है, क्योंकि इसमें तो वामन के विषय में बिल में जो महापुरुषत्व-बोध है उससे बिल में उत्पन्न वामन-विषयक भक्ति (—िनरितशय प्रेम) हीं प्रधान रूप में अभिन्यक्त हो रही है, प्रतीयमान विस्मय तो इसी भक्ति का पोषक—अङ्ग है, प्रधान नहीं। अतः इस विस्मय की स्थिति तो वही है जो गीता में ''हे भगवन् ! तेरे शरीर में तो मैं सभी देवों और भूत-भौतिक पदार्पों को समाहित देख रहा हूँ'' ऐसा कहते वाले

रत्वमुचितम् । भक्तिर्नेवात्र प्रतीयत इति चेद् ? दरमुकुलितलोचनं विदां-कुर्वन्तु सहृदयाः ।।

हास्यो यथा-

श्रीतातपादैविहिते निबन्धे निरूपिता नूतनयुक्तिरेषा। अङ्गं गवां पूर्वमहो पवित्रं न वा कथं रासभधर्मेपत्न्याः॥ तार्किकपुत्रोऽत्रालम्बनम्। तदीया निःशङ्कोक्तिरुद्दीपिका। रदन-प्रकाशादिरुद्वेगादयश्चानुमावव्यभिचारिणः।

तातपादैः = पितृवरणै: । कथमित्यनेन गर्दभधर्मपत्न्या गर्दभ्या अपि पूर्वाङ्गं गोपूर्वाङ्गवत् पवित्रम्, चतुष्पदस्त्रीपूर्वाङ्गत्वस्य पवित्रताधिकरणतावच्छेदकत्वेन तातपावाभिमतस्य तत्रापि तुल्यत्वादिति सूच्यते ।

तार्किकपुत्र इति । तार्किकोऽत्रालम्बनमिति युक्तम्, मूलवक्तृरेवालम्बन-स्वौचित्यात् । अन्यया सर्वत्र कवेरेवालम्बनत्वापत्तेः । यद्वा श्रोतुस्तार्किकपुत्रवचन-श्रवणादेव हासो जायत इति यथाश्रुतं संगमनीयम् । तदीया = आलम्बनत्तृंका । रदनेत्यादि । रदनं दन्तः, तस्य प्रकाशादिरनुभावः, उद्वेगादयस्च वस्यमाणलक्षणा

अर्जुन में श्रीकृष्णालम्बनक विस्मय की है। अतः जैसे अर्जुन में प्रतीयमान विस्मय अर्जुन की श्रीकृष्ण-विषयक भित का अर्जु है उसी तरह यह विस्मय भी बिल की वामन-विषयक भित का अर्जु है। अत एव 'चित्रं महानेष ''' इत्यादि पद्य में प्रतीयमान विस्मय अन्यत्र रसपर्यंन्त प्रकर्ष को प्राप्त होने पर भी प्रकृत में भित का अर्जु होने से अलङ्कार मात्र है जिसे 'ब्राह्मणश्रमण न्यायानुसार रसवदलङ्कार या रसालङ्कार कहा जा सकता है, रस नहीं। प्रकृत पद्य में भित की प्रतीति नहीं होती—यह तो नहीं कहा जा सकता, क्योंकि वामन के सब कुछ के लोकोत्तरत्व कथन पर जरा सा दृष्टिपात करते हीं सहुदयों को बलिनिष्ठ वामन-विषयक भित्त की प्रतीति होने में कोई संशय नहीं रह जाता। अतः उक्त उदाहरण ससंगत है।।

हास्य रस का उदाहरण निम्निखित है-

"मेरे पिता जी ने अपने निबन्ध (मन्य) में एक नई युक्ति बतलाई है कि यदि चतुब्पद गाय के शरीर का पिछला भाग धर्मशास्त्र के अनुसार पवित्र है तो गर्दभी के शरीर का पिछला भाग पवित्र क्यों न माना जाय? अर्थात् वह भी पवित्र है हीं॥"

अपने कुतार्किक पिता की बात कहने वाला उसका पुत्र यहाँ हास्य का आलम्बन है। उसका नि:शक्क उक्त कथन उद्दीपन विभाव है और उसका दाँत विचकाना एवम् उद्दोग आदि व्यभिचारिभाव हैं। इन सबसे हास्य रस की व्यनि अत्राहुः—

आत्मस्थः परसंस्थश्चेत्यस्य भेदद्वयं मतग्र । आत्मस्थो द्रष्टुरुत्पन्नो विभावेक्षणमात्रतः ॥ हसन्तमपरं दृष्ट्वा विभावश्चोपजायते । योऽसौ हास्यरसस्तज्जैः परस्थः परिकीर्तितः ॥

## व्यभिचारिण इति यथासंख्यमन्वयः।

हास्यभेदपभेदानाह—अत्राहुरित्यादिना । विभावेक्षणमात्रत इति । विभावो हासजनको विकृतवेषादिः, तस्य दर्शनमात्रादुत्पन्न इत्यर्थः । परस्थं वर्णयति = हसन्तमपरिमत्यादिना । अयमाशयः — यदा विकृतवेषादिविभावज्ञान-युक्तमेकं हसन्तं पुरुषं दृष्ट्वा परो विभावमपश्यन्नपि हसति तदा परस्थो हास्य-रसः। तत्र च एक एव विभाव एकत्र हासं प्रस्तूय परत्र तं संक्रामयति। एतच्च हासस्याम्लरसादिवत्संक्रमणस्वभावत्वादुपपद्यते । अत्र हसत एकस्य पुरुषस्य हास एव परस्थे विभाव इति रसचन्द्रिकाव्याख्यानमसत्, हासस्य विभावत्वानुरुलेखात, अभिनवभारत्यामस्य स्पष्टं तिरासाच्च । अतो हास एकस्थो निमित्तमात्रं परस्थ इति युक्तम् । यद्दैक एव हासः संक्रमणशीलः परत्रापि मृगमदवासनावत् प्रसरित, बतो निमित्तत्वमपि न घटते। अधिकरणभेदाच्च भेदबोध इति मन्तव्यम्। अन्यथा संक्रमणस्वभावताभञ्जप्रसञ्जः। यस्य तु हसन्तमपरं दृष्ट्वापि न हासः स्तत्र पूर्ववासनाया अभावस्तदुद्वोधाभावो वा हेतुः। यदा त्वेकं शोकाद्याविष्टं दृष्ट्वा परोपि शोकादिमान् भवति तदा तत्र परस्य विभावज्ञाने तदुत्य आत्मस्य एव शोकादिन परस्य:, तत्रान्यस्यैव शोकादेराविभवात् । यत्र तु एकनिष्ठशोकाद्या-लम्बनविभावाज्ञानेऽपि शोकादिः संक्रान्त इव प्रतीयते तत्रान्यः शोकादिरेवैकशोका-दिज्ञानजन्य इति न तत्रापि शोकादे: संक्रमणम् । तस्य च परगतशोकादे: शोकाद्या-बिष्टचित्तः पुरुषः एव विभावः। अत एव शोकाद्याश्रयैकपुरुषदर्शनापरिनष्ठः शोकाद्योश्चेष्टादिहेतुकैकपुरुषनिष्ठशोकाद्यनुमि तिष्यवहितत्वमानुभविकम् । न चैवं

होती है।।

हास्य रस के विषय में पूर्वाचायों ने यह कहा है-

हास्य रस के दो भेद हैं—आत्मस्य और परस्य। विकृत वेश-भूषादिस्वरूप विभाव के अवलोकन-श्रवणादि से सह्य में उत्पन्न (=अभिव्यक्त) हास रस आत्मस्य है। किन्तु हसते हुए किसी व्यक्ति को देखकर हुँसने वाले अन्य व्यक्ति में अभिव्यक्त हास्य रस रस परस्य है। हास की संक्रमणशीलता ही इस भेद का कारण है जिसके चलते विभावज्ञान से एक व्यक्ति में अभिव्यक्त हास्य

उत्तमानां मध्यमानां नीचानामप्यसौ भवेत्। त्र्यवस्थः कथितस्तस्य षड्भेदाः सन्ति चापरे।। स्मितं च हसितं प्रोक्तमुत्तमे पुरुषे बुधैः। भवेद्विहसितं चोपहसितं मध्यमे नरे।। नीचेऽपहसितं चातिहसितं परिकीर्तितम्। ईषत्फुल्लकपोलाभ्यां कटाक्षैरप्यनुल्बणैः।। अदृश्यदशनो हासो मधुरः स्मितमुच्यते। वक्रनेत्रकपोलैश्चेदुत्फुल्लैश्पलक्षितः ।। किंचिल्लक्षितदन्तश्च तदा हसितमिष्यते। सशब्दं मधुरं कायगतं वदनरागवत्।।

हासस्येति न शोकादेः संक्रमणशीलत्वं न वा परस्वत्वम् । यदि तु शोकादिमान् पृष्ठ्यो नालम्बनम् अपि तु शोकादिरन्यत्राज्ञातालम्बनकेपि संक्रामित इत्यभ्युपेयते तदापि तस्यानुत्कटत्वेन न रसपर्यन्तं परिपाकः, हासे तु संक्रान्तेऽपि उत्कटत्वमनुभवलादास्थेयम् । यदि च संक्रान्तेऽपि शोकादावुत्कटत्वमानुभविकं तिह् शोकादेरिप परस्थत्वे न विद्वेष इत्यास्तां तावत् । 'हसन्तमपरं दृष्ट्वा ...' इत्यादि-पूर्वाधंवन्धस्तु शिथिलः । अत्र 'हसन्तमपरं द्रष्टुविभावस्सोपजायते' इति मधुसूदनशास्त्रिकत्पितं पाठं युक्ततरं मन्यामहे । अनुत्वणैः सौन्दयंयुक्तैः, असौन्दयंजनकिकासरिहतिरित्यणः । दशनः च दन्तः । काव्यगतिमत्यपपाठः । कालगतिमत्व-प्ययुक्तम्, कायगतिमिति युक्तमिति ममंप्रकाशः । तत्र सम्पूर्णशरीरमान्दोलयदित्ययः । नाट्यशास्त्रे तु 'कालगतम्' इति पठचते ।

बन्य व्यक्ति को विभाव का ज्ञान न होने पर भी उसमें अभिव्यक्त हो जाता है। अन्य स्थायिभावों में संक्रमणशीलता न होने से उनका यह भेद-इय नहीं होता। यह हास्य उत्तमनिष्ठ, मध्यमनिष्ठ और अध्मनिष्ठ होने के कारण तीन अवस्थाओं वाला होता है। इसके प्रकारान्तर से छः भेद होते। उत्तम पुष्प में 'स्मित' तथा 'हसित', मध्यम पुष्प में 'बिहसित' तथा 'उपहसित' और अध्म नपुष में 'अपहसित' तथा 'अतिहसित' हास्य होते। उस मधुर हास को 'स्मित' कहते जिसमें हैंसने वाले के गाल ज्यादा नहीं फूलते, कटाक्ष आकर्षक होते और उसके दौत दिखाई नहीं पड़ते। 'हसित' उसे कहा जाता जिसमें हैंसने वाले के मुख, नेत्र और कपोल खिल उठते और दौत भी कुछ दिखाई पड़ने लग जाते। जिसमें शब्द भी निकलता हो, मुंह में लालिमा झळकती हो, आंखें सिकुड़ जाँय, और जो कोमल, मधुर हो एवं सम्पूर्ण शरीर को कम्पित

आकुश्विताक्षि मन्द्रं च विदुविहिसतं बुधाः ।
निकुञ्चितांसशीषंश्च जिह्मदृष्टिविलोकनः ।।
उत्फुल्लनासिको हासो नाम्नोपहिसतं मतम् ।
अस्थानजः साश्रुदृष्टिराकम्पस्कन्धमूर्धेजः ।।
शाङ्गंदेवेन गदितो हासोऽपहिसताह्वयः ।
स्थूलकर्णंकदुध्वानो बाष्पपूरप्लुतेक्षणः ।।
करोपगृढपाश्वंश्च हासोऽतिहिसतं मतम् ।। इति ।

भयानको यथा -

र्येनमम्बरतलादुपागतं शुष्यदाननिबलो विलोकयन् । कम्पमानतनुराकुलेक्षणः स्पन्दितुं निह शशाक लावकः ॥

जिह्यदृष्टीति । जिह्या दृष्टि:—

लम्बिताकुश्वितपुटा शनैस्तियंङ्निरीक्षणी।

निगूढा गूढतारा च जिह्या दृष्टिक्दाहृता।। (ना० शा० ८।७०) इति भरतेन लक्षिता, तया विलोकनं यत्रेति व्यधिकरणपदो बहुत्रीहिः। 'जिह्यदृष्टि-विलोचनः' इति पाठेऽपि व्यधिकरणबहुत्रीहिक्लेशो जायते। अस्थानजः 
अस्याने अनवसरे शोकादिकाले जायमानः। मूर्धजस्य केशस्योत्कम्पमानत्वकथनेन मूर्घ्नोऽपि तथात्वं सूच्यते।।

सम्प्रति भयानकमुदाहरति — इयेनेत्यादिना । शुष्यदाननमेव विलं यस्य स लावकः पक्षिविशेषः ।

सवेगापतन श्येनस्यैव लावके । सञ्चारिण इत्यनन्तरं भयानकस्य व्यञ्जका इति बोध्यम् ।

कर देता हो उस हास को 'विहसित' कहते। इसीको भाषा में 'ठहाक।' कहा जाता। 'उपहसित' उस हास को कहा जाता जिसमें कन्धा और सिर सिकुड़ जाँग, नजर तिरछी हो जाय और नाक फूल जाय। जो हास अनवसर में ही उत्पन्न हुआ हो, जिसमें आंखों में आंसू छलक आये हों और जिसमें कन्धा, शिर और बाल हिलने लगते हों उसे शाङ्गे देव ने 'अपहसित' कहा है। जिस हास मे कणंक दु मोटी आवाज होती हो, आंखों से आंसू की धार बहने लगे और हँसने वाला अपने हांथों से पेट को दवाने लगे उसे 'अपहसित' माना गया है।।

अब भयानक रस का उदाहरण दिया जा रहा है --

"जब बटेर ने आसमान से नीचे उतरते हुए बाज को देखा तो उसका गला सूख गया, उसका देह काँपने लगा, उसकी आँखों में आँसू भर आये और वह वहाँ से हिल भी न सका।।" अत्र रयेन आलम्बनम् । सवेगापतनमुद्दीपनम् । आननशोषादयो-ऽतुभावाः । दैन्यादयः संचारिणः ।।

बीभत्सो यथा-

नर्खैविदारितान्त्राणां शवानां पूयशोणितम् । आननेष्वनुलिम्पन्ति हृष्टा वेतालयोषितः ॥

शवा इहालम्बनम् । अन्त्रविदारणाद्युद्दीपनम् । आक्षिप्ता रोमाञ्च-नेत्रनिमीलनादयोऽनुभावाः । आवेगादयः संचारिणः ॥

ननु रतिक्रोधोत्साहभयशोकविस्मयनिर्वेदेषु प्रागुदाहृतेषु यथालम्बनाः श्रययोः संप्रत्ययः, न तथा हासे जुगुप्सायां च । तत्रालम्बनस्यैव प्रतीतेः ।

आननेषु स्वकीयेष्वेव । शवा इति । विदारितान्त्राणां शवानां तद्विदारि-काणां वेतालयोषिताश्व जुगुप्साविषयतया समुच्चितं तदुभयमालम्बनम्, विकल्पितं वाज्यतरित्यभिप्रायेण शवानामालम्बनमुक्तम् । आन्त्रविदारणादीत्यादिपदेन पूय-शोणित नुलिम्पनग्रहणम् । आक्षिप्ताः अनुमिताः, व्यक्ता वा । रोमाञ्चेत्यादि । जुगुप्साश्रयपुरुषान्तराक्षेपपक्षे तदाश्रिताः, श्रोतुरेवाश्रयत्वे तु श्रोत्राश्रिता एवैते ।

न तथेति । आलम्बनस्याश्रयस्य च पृथक् पृथक् सम्प्रत्ययो नेत्यभैः । आल-

यहाँ बाज पक्षी आलम्बन विभाव है, उसका तेजी से नीचे उतरना उद्दीपन विभाव है। गले का सूखना आदि अनुभाव हैं और विकलता आदि व्यभिचारिभाव हैं। इस सबसे भयानक रस की अभिव्यक्ति हो जाती है।।

बीभत्स रस का उदाहरण इस प्रकार है-

"वेतालों की स्त्रियाँ युद्धभूमि में पड़े ढेर शबों को देखकर प्रसन्त होती हुई" उन शवों की अंतिड़ियों को अपने नखों से फाड़कर उनसे निकलते हुए मवाद खून को अपने मुँह पर लेप रही हैं!!"

यहाँ शव (अथवा शवों को नोचने खसोटने वाली वेतालों की स्त्रियाँ) आलम्बन हैं और अँतड़ी फाड़ना आदि उद्दीपन विभाव हैं। आक्षेपलम्य रोमाञ्च और आंखों का मूँदना आदि अनुभाव हैं और आवेग आदि व्यभिचारिभाव। इन सब से बीभत्सरस की अभिव्यक्ति होती।।

यहाँ एक प्रश्न उठता है—रित, क्रोध, उत्साह, भय, शोक, निवेंद के एक-एक आस्म्बन और उनसे भिन्न एक-एक आश्रय होते। किन्तु हास और जुगुप्सा के तो केवल आस्म्बनों की प्रतीति होती, उनके आश्रयों की तो प्रतीति होती ही नहीं। रस, अर्थात् अलीकिक हास और जुगुप्सा, का अनुभव करने वाले सहृदय पाठक-श्रोता-द्रष्टा तो आश्रय हो नहीं सकते, क्योंकि जैसे स्नीकिक स्यायिभाव-

पद्मश्रोतुरुच रसास्वादाधिकरणत्वेन लौकिकहासजुगुप्साश्रयत्वानुपपत्ते रिति चेत् ? सत्यम् । तदाश्रयस्य द्रष्टृपुरुषिवशेषस्य तत्राक्षेप्यत्वात् । तदना-क्षेपे तु श्रोतुः स्वीयकान्तावर्णनपद्मादिव रसोद्बोधे बाधकाभावात् ।

एवं च संक्षेपेण निरूपिता रसाः ।। एषां प्राधान्ये व्वनिव्यपदेशहेतुत्वम्, गुणीभावे तु रसालङ्कारत्वम् ।

म्बनस्यैवेत्येवकारेण बाश्रयव्यवच्छेद:। रसास्वादेति। अलीकिकजुगुप्साद्या-श्रयेत्यर्थ:। अनुपपत्ते रिति। अलीकिकत्वलीकिकत्वयो: परस्परविष्ठद्धत्वेनैकस्यो-श्रयधर्मविशिष्टजुगुप्साद्याश्रयत्वासम्भवादित्यर्थः। आक्षेप्यत्वादिति। तदुक्तं साहित्यदर्पणे—

यस्य हासः स चेत् क्वापि साझान्नैव निवध्यते । तथाप्येष विभावादिसामध्यदिवसीयते । इति । तदनाक्षेप इति । अनुभवविषयत्वमनाक्षेपे हेतुः ।।

रसालङ्कारत्विमिति । रसकत्तृंकं स्वभिन्नशोभाधायकत्विमत्यर्थः । अत्र विशेष आननान्ते वक्ष्यते । एतदुक्तं लोचने — 'तस्मात् स्थितमेतत् — प्रभिष्यज्यन्ते

स्वरूप रत्यादि के आश्रय सहृदयभिन्न दुष्यन्त आदि हीं होते वैसे ही इनके आश्रय को भी सहृदयभिन्न होना चाहिए। तात्पर्य यह है कि लौकिक रत्यादि के अधिकरण को ही आश्रय कहा जाता। अलौकिक रत्यादि के अधिकरण लौकिक रत्यादि के अधिकरण हो नहीं सकते। अतः सहृदयों को हास आदि के अध्यय कह नहीं सकते। ऐसी स्थिति में योग्य आश्रय के अभाव में हास्य और वीमत्स रसों की अभिव्यक्ति कैसे होती? इसका एक उत्तर ता यह है कि हास्य और वीमत्स रसों की अभिव्यक्ति के आधार पर इनके आश्रयों के बणित न होने पर भी उनका आक्षेप कर लेना चाहिए, क्योंकि अभिव्यक्ति अपनी सामग्री के विना सम्भव नहीं है। यदि आक्षेप करने में कोई अनौचित्य प्रतीत होता हो तो दूसरा उत्तर यह है कि इन दो रसों के प्रसङ्ग में स्थायभावों के आश्रय सहृदय हीं होते। उनके अलौकिक रस के आश्रय होने के साथ-साथ लौकिक स्थायभावों के भी आश्रय होने में कोई विरोध नहीं है। यह अपनी हीं प्रियतमा के वर्णन को सुनकर स्वप्रियतमालम्बनक रसास्वाव करने वासे सहृदयों में स्वीकार्य हैं हीं, क्योंकि वहाँ अन्य आश्रय की कल्पना असम्भव है। अतः एक हीं सहृदय के अलौकिक एवं लौकिक रत्यादि का आश्रय होने में कोई बाधा नहीं है।।

इस प्रकार रसों का संक्षित निरूपण किया जा चुका ॥ जब वे रस प्रचान रूप मे अभिन्यक्त होते तब इन्हें 'ध्वनि' कहा जाता, विन्दु केचित् 'प्राधान्य एवेषां रसत्वमन्यथालङ्कारत्वमेव। रसालङ्कारव्यपदेश-स्त्वलंकारध्वनिव्यपदेशवत्, ब्राह्मणश्रमणन्यायात्। एवमसंलक्ष्यक्रमतायामेव। अन्यथा तु वस्तुमात्रम्' इत्याहुः। एते चासंलक्ष्यक्रमव्यङ्गचाः सहृदयेन रसव्यक्तौ झगिति जायमानायां विभावानुभावव्यभिचारिविमर्शक्रमस्य सतोऽपि सूत्रीशतपत्त्रपत्त्रशतवेधक्रमस्येवालक्षणात्। न त्वक्रमव्यङ्गचाः,

रसाः प्रतीत्येव च रस्यन्त इति । तशाभिन्यक्तिः प्रधानतया वा भवत्वन्यथा वा । प्रधानत्वे घविनः, अन्यथा रसाद्यलङ्काराः' इति । ब्राह्मणश्रमणन्यायादिति । यथा पूर्वावस्थामादाय श्रमणे ब्राह्मणत्वव्यपदेशस्तथा यश्र रत्यादी रसरूपतामधिगत-स्तत्रत्यं रसत्वं तत्रान्यशोभाकरे रत्यादी समादायालङ्कारत्वेऽिप रसव्यवहारस्तत्र रत्यादावित्यर्थः । एतन्मूलिकैव 'साम्प्रतिकामावे भूतपूर्वंगितः' इति प्राचीनवैया-करणानां परिभाषा । यद्वा रत्यादे रसालङ्कारत्वे रसपदं स्थायभावपरमिति बोध्यम् । एवम् — रसत्वम् । अन्यथा — सलक्ष्यक्रमत्वे । स्वयन्तु 'एवंवादिनि देवषौ' इत्यादावानन्दवर्धनाद्यनुसारेण क्वचित् संलक्ष्यक्रमतायामि रसत्वमुपपादयिष्यति । अत्र च व्यभिचारिभावभूताया लज्जायाः प्रतीतौ विलम्बेन सतोऽिप क्रमस्य स्फुटमवभासनात् संलक्ष्यक्रमत्वम् । यदा तु लज्जाऽऽक्षिप्ता तदा रसप्रतीतौ सतोऽिप क्रमस्य न वोध इति घ्येयम् । तदुक्तमभिनवगुप्तपादेन— 'रसस्त्वत्रापि दूरत एव अपिचारिस्वरूपे पर्यालोच्यनाने भातीति तदपेक्षयाऽलक्ष्यक्रमतैव । लज्जापेक्षया तु तत्र लक्ष्यक्रमत्वम् दिति । विभावादिप्रतीत्यनन्तरः रसव्यक्तौ जायमानायां पौर्वा-पर्यक्रपस्य क्रमस्य नाभावः, अपि तु प्रतीत्यभावमात्रमित्युपपादयति— एत् इत्या-

जब ये हीं रस किसी अन्य पदार्थ के अङ्ग हो जाते तब इन्हें 'रसालङ्कार' कहा जाता। परन्तु कुछ आचार्यों का मत है कि ये (रस) प्रधान होने पर हीं 'रस' कहलाते, अप्रधान होने पर तो इन्हें 'अलङ्कार' हीं कहना चाहिए। इसी तरह ये जब असंलक्ष्यक्रमन्थङ्ग्य होते तभी रस-पदवाच्य होते, अन्यया तो इन्हें वस्तु-मात्र कहना उचित है, 'रस' नहीं। रसों को असंलक्ष्यक्रमन्थङ्ग्य इसलिए नहीं कहा जाता कि इनके विभावादि के परिज्ञान और इनकी न्यञ्जना में कोई क्रम होता हीं नहीं, क्योंकि जब विभावादिपरिज्ञान रस-न्यञ्जना का हेतु है तब इन दोनों में इम तो अनिवार्य है; कारण, समानकालिक दो पदार्थों में कार्यकारणभाव हो हीं नहीं सकता। अतः विभावादि-प्रतीति और रस-न्यञ्जना में क्रम होता तो है हीं, परन्तु विभावादि की प्रतीति के बाद अस्थन्त शीघता से सहृदयों को रसाभिव्यक्ति हो जाने के कारण इन दोनों के बीच वर्त्यान क्रम का भी बोध उसी तरह होता नहीं जिस तरह एक के ऊपर दूसरे के क्रम से रखे हुए कमल के सी पत्तीं

व्यक्तेस्ततू द्वेनां च हेतुहेतुमद्भावासंगत्यापत्ते:।।

अथ कथमेत एव रसाः, भगवदालम्बनस्यं रोमाञ्चाश्रुपातादिभिरनु-भावितस्य हर्षादिभिः परिपोषितस्य भागवतादिपुराणश्रवणसमये भगवद्भ-क्तरनुभूयमानस्य भक्तिरसस्य दुरपह्मवत्वात्। भगवदनुरागरूपा भक्ति-श्चात्र स्थायिभावः। न चासौ शान्तरसेऽन्तर्भावमहैति, अनुरागस्य वैराग्यविरुद्धत्वात्? उच्यते—भक्तोर्देवादिविषयरतित्वेन भावान्तर्गतत्या रसत्वानुपपत्तेः।

> रतिर्देवादिविषया व्यभिचारी तथाञ्जितः। भावः प्रोक्तस्तदाभासा ह्यनौचित्यप्रवर्तिताः॥

दिना । असंगत्यापत्ते रिति । हेतुहेतुमद्भावस्य पौर्वापर्यंनियतत्वादित्यर्थः ॥

भक्तिरसं निरस्यन् पूर्वपक्षमाह — अथित्यादिना । प्राचाम् = काव्यप्रकाशकारा-णाम् । अन्येषां भामहादीनामिदमुपलक्षणम् । स्वातन्त्र्ययोगात् = भरतादिमुनिवचना-नामेब स्वातन्त्र्येण योगः, स्वातन्त्र्यवत्त्वम् कीदृशस्य रत्यादेर्भावत्वम् कीदृशस्य च स्वायित्वम् इत्यत्र, न त्वस्मदादीनाम् । अत्र एवात्र 'स्वातन्त्र्याऽयोगात्' इत्यिप पाठान्तरं न विश्वध्यते । मुनीनां नियोगपर्यनुयोगानहंत्वमेव तेषां स्वातन्त्र्ययोगे, अस्मदादीनां पुनस्तदहंत्वमेव स्वातन्त्र्याऽयोगे हेतुः । शेषो ग्रन्थो निगदक्याख्यातः ।।

का ऊपर से सूई द्वारा वेधन करने में क्रम के वर्तमान होने पर भी उस क्रम का बोध छोगों को नहीं होता।

वन पुनः प्रदन है—नी हीं रस कैसे माने गये हैं, क्योंकि इनसे अतिरिक्त भिक्त रस भी तो है? भजनीय देन इसके आलम्बन विभान होते, रोमान्त, अश्रुपात आदि इसके अनुमान और व्यव्यमान हुषं आदि इसके व्यभिचारिभान होते। भिक्त, अर्थात् भगद्विषयक परमानुराग, इसका स्थायिभान है। भागनत आदि पुराणों के श्रवण के समय भक्तों को इसका आस्वाद भी होता हीं है। ऐसी स्थिति में इसे एक स्वतन्त्र रस अवस्य मानना चाहिए था; क्योंकि शृङ्कारादि में तो इसका अन्तर्भाव असम्भव है। रही बात शान्तरस की, तो उसमें भी इसका अन्तर्भाव नहीं हो सकता, क्योंकि शान्तरस का स्थायिभाव वैराग्य—निर्वेद है जो इस भक्तिरस के परमानुरागस्वरूप भक्त्यात्मक स्थायिभाव वैराग्य—निर्वेद है जो इस भक्तिरस के परमानुरागस्वरूप भक्त्यात्मक स्थायिभाव से विपरीत है। अतः एक खितिरक्त भक्तिरस के प्रमाणसिद्ध होने से इसकी उपेक्षा कर नौ हीं रस मानना अयुक्त है। इसका उत्तर देते हुए गङ्काधरकार कहते कि देवादिविषयकरितस्वरूप यह भक्ति एक 'भाव' है, स्थायिभाव वर्षी। अत एव काव्यप्रकाशकार ने कहा है— शदेवादिविषयक रित और विभावादि से अधिव्यिन्जत व्यप्रिचारी को 'भाव'

इति हि प्राचां सिद्धान्तात्। न च तिंह कामिनीविषयाया अपि रतेर्भावत्वमस्तु, रितत्वाविशेषात्। अस्तु वा भगवद्भक्तेरेव स्थायित्वम् कामिन्यादिरतीनां च भावत्वम्, विनिगमकाभावाद् इति वाच्यम्। भरतादिमुनिवचनानामेवात्र रसभावत्वादिव्यवस्थापकत्वेन स्वातन्त्र्य-योगात्। अन्यथा पुत्रादिविषयाया अपि रतेः स्थायिभावत्वं कुतो न स्यात्। न स्याद्वा कुतः शुद्धभावत्वं जुगुप्साशोकादीनाम्, इत्यिखलदर्शनवैयाकुली स्यात्। रसानां नवत्वगणना च मुनिवचनियन्त्रिता भज्येत इति यथा-शास्त्रमेव ज्यायः।।

एतेषां परस्परं कैरिप सहाविरोधः, कैरिप विरोधः । तत्र वीरशृङ्गारयोः,

अविरोध इति । ध्वन्यालोकवृशौ तु रौद्रशृङ्गारयोरप्यविरोध उक्तः । अयं च विशेषेण विश्रलम्भेन सहेति वाध्यम् । अत्र चाविरोधे येन क्रमेण रसनिर्देशः स क्रमोऽपि ग्राह्यः । अतो वीरस्य शृङ्गारेणाऽविरोधेपि शृङ्गारस्य वीरेण विरोधो दपंणाद्यक्तः संगच्छते, वीरचर्णानन्तरं शृङ्गारचर्वणेऽविरोधोऽपि, विपयंये विरोधात् । अधिकं दपंणादिभ्यो ज्ञेयम् । शृङ्गारकष्णयोश्च विरोधो ध्वन्यालोकाद्यनुक्तोऽपि यौक्तिकत्वादुक्तो गङ्गाधरकृता । विरोधश्चायम्भयोः भ्रवानीभतवावयायंत्व एवेति कहा गया है किन्तु शास्त्रीय तथा लोकिक मर्यादा का अतिक्रमण करने वाले रत्यादि

कहा गया है किन्तु शास्त्रीय तथा लोकिक मर्यादा का अतिक्रमण करने वाले रत्यादि तथा अन्य भाव 'रस' एवं 'भाव' न होकर वस्तुतः 'रसाभास' और 'भावाभास' कहलाते ॥''

इस पर पुनः एक प्रश्न है—यदि देवादि-विषयक रित 'भाव' है तो कामिनी-विषयक रित को भी 'भाव' क्यों न मान लिया जाय, क्योंकि दोनों रित हीं तो हैं; अथवा कामिनी विषयक रित को हीं 'भाव' और देवादि-विषयक रित को 'स्थायि-भाव' क्यों न मान लिया जाय, क्योंकि इम्में जो वैपरीत्य (कामिनी-विषयक रित को 'स्थायिभाव' और भगवद्विषयक रित को 'भाव' मात्र मानना ) अभीष्ट है उसमें विनिगमक (=एक पक्ष का समर्थंक युक्ति) तो कोई है नहीं ? उत्तर में कहा गया है कि भरत आदि मुनियों के वचन हीं यहाँ विनिगमक हैं, कारण यह है कि किसे 'स्थायिभाव' कहा जाय और किसे 'भाव' मात्र — इसमें ये हीं काव्य-तत्त्वद्वट्टा स्वतन्त्र हैं, हम साधारण जन नहीं। तभी तो पुत्र-पौत्रादि-विषयक रित पूर्वंपक्षी की वृष्टि में भी प्रयुक्तार का 'स्थायिभाव' नहीं है। यदि यद्वच्छा से सभी रितयाँ 'स्थायिभाव' हों तो पुत्रादिविषयक रित को भी स्थायिभाव' कहना हीं होगा। साथ हीं, जुगुप्सा, शोक आदि भी फिर केवल 'भाव होंगे, स्थायिभाव नहीं। ऐसी दशा में समस्त किन-सम्प्रदाय तो अस्तव्यस्त होगा हीं, महामुनि द्वारा रहीं की नो संस्था का नियम दूट जाने से उनके वचन से भी विरोध होगा। शृङ्गारहास्ययोः, वीराद्भुतयोः, वीररौद्रथोः, शृङ्गाराद्भुतयोश्चाविरोधः । शृङ्गारवीभत्सयोः, शृङ्गारकषणयोः, वीरभयानकयोः, शान्तरौद्रयोः, शान्तरौद्रयोः, शान्तशृङ्गारयोश्च विरोधः । तत्र किवना प्रकृतरसं परिपोष्टुकामेन तदिभिव्यञ्जके काव्ये तिहरुद्धरसाङ्गानां निबन्धनं न कार्यम् । तथा हि सित तदिभिव्यक्तौ विरुद्धः प्रकृतं बाधेत । सुन्दोपसुन्दन्यायेन वोभयो- रूपहृतिः स्यात् । यदि तु विरुद्धयोरिप रसयोरेकत्र समावेश इष्यते तदा विरोधं परिहृत्य विधेयः । तथा हि -- विरोधस्तावद्द्विविधः — स्थितिविरोधो ज्ञानविरोधश्च । आद्यस्तदिधकरणावृत्तितारूपः । द्वितीयस्तज्ज्ञानप्रतिबध्यः

स्वयमेव वक्ष्यति । बाधेतेति । दुवंलं प्रवल इति भःवः । समबलत्वे तूभयो-विरोधिनोराह—सुन्दोपसुन्देत्यादि । तदिधिकरणेत्यादि । अयमेवैकाधिक-रण्यविरोधीत्युक्तः पूर्वाचार्येः । तज्ज्ञानेत्यादि । एकस्य ज्ञानेन प्रतिबद्धमन्यव-हितोत्तरकालिकं ज्ञानं यस्य तत्त्वं लक्षणं यस्य विरोधस्य स तथेत्यर्थः । अयमेव

अतः शास्त्रकारों ने जो भक्ति को रस न मानते हुए केवल नो रस कहे हैं वहीं छित्ति है।।

उक्त नी रसों में कुछ रसों का परस्पर-विरोध और कुछ का अविरोध है। वीर और शृङ्गार का, शृङ्गार और हास्य का, वीर-अद्भूत का, वीर-रौद्र का तथा श्रुङ्गार-अद्भूत का परस्पर कोई विरोध नहीं है। इनके विपरीत श्रुङ्गार-वीमत्स का, शृङ्गार-करण का, वीर-भयानक का, शान्त-रौद्र का तथा शान्त-शृङ्गार का परस्पर-विरोध है। बत कवियों को चाहिए कि वे अपने काव्यों में यदि मुख्य रस की परिपुष्ट विभव्यक्ति करना चाहें तो मुख्यरस की अपेक्षा उसके विरोधी रस के अभिव्यञ्जक विभावादि का उत्कृष्ट वर्णन न करें, क्योंकि वैसा करने पर प्रवल विरोधी अञ्च-रस की अभिव्यक्ति से अञ्जी रस की अभिव्यक्ति वाधित हो जायेगी। साथ हीं, विरोधी अङ्गरत की अभिव्यक्ति-सामग्री का अङ्गी रस की अभिव्यञ्जक-सामग्री के समान प्रकर्ष से वर्णन भी न करें, क्योंकि इस स्थिति में भी सुन्द उपसुन्द के समान दोनों की अभिव्यक्ति परस्पर बाधित हो जायेगी। अतः यदि किसी कवि को अपने काव्य में किन्हीं दो विरोधी रसों की अङ्ग-अङ्गी के रूप में अभिव्यक्ति करनी हो तो दोनों के विरोध का परिहार करके हीं उनकी अभिव्यिक्ति करनी चाहिए जिससे पूर्वोक्त बाध्य वाधकभाव न हो सके। विरोध-परिहार के लिए विरोध के स्वरूप का ज्ञान आवश्यक है। अतः विरोध का स्वरूप बतलाया जा रहा है। रसों का विरोध दो प्रकार का से होता—(क) दोनों की स्थिति मे विरोध और (ख) दोनों के ज्ञान में विरोध। प्रथम में यह होता कि एक 🌣 अधिकरण में दूसरा रह हीं-नहीं सकता। दूसरे विरोध में एक के ज्ञान से दूसरे का

ज्ञानकत्वलक्षणः । तत्राधिकरणान्तरे विरोधिनः स्थापने प्रथमो निवर्तते । यथा नायकगतत्वेन वीररसे वर्णनीये प्रतिनायके भयानकस्य । रसपदेनात्र प्रकरणे तदुपाधिः स्थायिभावो गृह्यते, रसस्य सामाजिकवृत्तित्वेन नायका-द्यवृत्तित्वात्, अद्वितीयानन्दमयत्वेन विरोधासंभवाच्च ।

उदाहरणम् —

कुण्डलीकृतकोदण्डदोर्दण्डस्य पुरस्तव । मृगारातेरिव मृगाः परे नैवावतस्थिरे ॥

नैरन्तर्यविरोधीति प्राचीनैरुक्तम् । नैरन्तर्येण ज्ञानासम्भवो यत उभयोः, एकप्रतीत्याऽ-व्यवहितोत्तरकालिकाया अपरत्रतीतेः प्रतिवन्धादिति हेतोः । प्रथमः = तदधिकरणा-वृत्तित्वरूपो विरोधः । निवर्त्तं त इति । तदुक्तम्—

> विरुद्धैकाश्रयो यस्तु विरोधी स्यायिनो भवेत्। स विभिन्नाश्रय: कार्यस्तस्य पोषेऽप्यदोषता।। इति।

स्यायिभाव इति । रस्यत आस्वाद्यत इति व्युत्यत्तेरित्ययः । अयं चाषः सर्वसम्मतः । स्यायित्वमि क्विचिद् वैविक्षिकमेवेत्यिप बोध्यम् । सहृदयकत्तृंकः-स्वादिवरोधं परिहरति —अद्वितीयेत्यादिना ।

आद्यविरोधपरिहारप्रकारमुदाहरित — उदाहरणिमिति । कुण्डलीकृतः कर्णा-नताकषंणेन कुण्डलवद् वर्त्तुं लीकृतः कोदण्डो धनुर्याभ्या दाभ्यीं वाहुभ्यां तावेव दण्डो यस्य तस्य तव पुरः परे शत्रवस्तथैव नावतस्यिरे यया मृगारातेः सिहस्य पुरो मृगा

ज्ञान प्रतिविश्वित हो जाता। अतः प्रयम विरोध का परिहार करने के लिए दोनों विरोधी रसों का एकाश्रित वर्णन न कर उन्हें भिन्न-भिन्न आश्रय में विणित करना चाहिए। जैसे —यदि नायक में वीर-रस का वर्णन अभीष्ट हो तो उसके विरोधी भयानक रस का वर्णन प्रतिनायक में करना चाहिए, नायक में कदापि नहीं। इस प्रसंग में यह भी ज्ञातच्य है कि रसों का जो विरोध कहा गया है उसमें रस का अर्थ स्थायिभाव है, क्योंकि रसों में कोई विरोध सम्भव हों नहीं। इसके दो कारण है—एक तो यह कि रस सामाजिकनिष्ठ होते, नायकादिनिष्ठ नहीं। दूसरे यह कि सभी रस वस्तुतः परमानन्दस्वरूप हैं, फिर इनमें विरोध हो हीं नहीं सकता—वैसा होने पर तो इनकी आनन्दरूपता हीं (रसत्व हीं) निरस्त हो जायेगी।

प्रयम विरोध के परिहार का उदाहरण निम्ननिर्दिष्ट है-

"हे राजन् ? जैसे सिंह के समझ मृग नहीं टिकते उसी तरह धनुष को पूरी तरह कुण्डलाकार में ताने हुए बाहुदण्डों वाले आपके समक्ष समराञ्जण में आपके

रसान्तरस्याविरोधिनः संधिकर्तुरिवान्तरालेऽवस्थापने द्वितीयोऽपि निवतंते। यथा मित्रिमितायामाख्यायिकायां कण्वाश्रमगतस्य स्वेतकेतो-मंहर्षेः शान्तरसप्रधाने वर्णने प्रस्तुते 'किमिदमनाकलितपूर्वं रूपम्, कोऽयमः निर्वाच्यो वचनरचनाया मधुरिमा' इत्यद्भुतस्यान्तरवस्थापनेन वरवणिनीं प्रत्युरागवणंने।

यथा वा-

सुराङ्गनाभिराश्लिष्टा व्योम्नि वीरा विमानगाः। विलोकन्ते निजान्देहान्फेश्नारीभिरावृतान्।।

नावतिष्ठन्ते । अत्रोत्ताहस्य युष्मदर्थे भयस्य च परपदार्थे शत्रौ वर्णनान्न तयोर्विरो-घोऽपि तु भयस्योत्साहपरिपोषकत्वमेवेति भावः ।

रसान्तरस्येति। रसान्तरचवर्णाया इत्यथः। सन्धिकर्त्तुरिति। वादिप्रतिवादिनौ
प्रति पक्षपातरिहतस्य तद्द्वयाविरोधिन इत्यथः। द्वितीयः = तज्ज्ञानप्रतिवध्यज्ञानकत्वरूपो विरोधः। मध्ये च चन्यंमाण उदासीन उभयोरिवरोधी रसो वाक्यार्थो वा
भवेदाक्षेपलभ्यो वा भवेदित्यत्र न विशेषः। आद्यस्योदाहरणं स्वनिर्मिताख्यायिकातो
दत्त्वा द्वितीयस्योदाहरणमाह —यथा वेति। रसस्याक्षेपलभ्यत्वं तद्व्यञ्जकसामप्रचाक्षेपादुक्तम्।

निजान् देहान् इत्यस्य मृतान् स्वदेहानित्यर्थः । फेरुनारीभिः श्रुगालीभिः । जपलक्षणमेतद् गुझादेरपि बोध्यम् । एतेनोदाहरणेन द्वितीयोऽयं विरोधो भिन्न-

विरोधी टिक न सके ॥"

इस उदाहरण में राजा में बीर और उसके शत्रुओं में भयानक रस का वर्णन किये जाने से इन दोनों में कोई विरोध नहीं (अपि तु शत्रुगत भय राजगत उत्साह का परियोषक हीं ) है।

द्वितीय प्रकार के विरोध का परिहार तब हो जाता है जब दो विरोधी क्यक्तियों के बीच सिन्ध कराने वाले मध्यस्य के समान दो विरोधी रसों के बीच कोई उदासीन रस निबद्ध कर दिया जाय। जैसे मेरे द्वारा रचित आख्यायिका में कण्व के आश्रम में पहुँचे महिंच स्वेतकेतु के शान्तरस तथा वरवणिनी नामक नायिका के श्रृंङ्कार रस के वर्णनों के बीच ''यह कैसा अदृष्टपूर्व सौन्दर्य ! वाणी में यह कैसी वर्णनातीत मधुरता ?'' इस वर्णन द्वारा अद्भुत रस के निबन्धन से शान्त और श्रृङ्कार का विरोध समास हो गया है। अथवा जैसे—

"बाकाश में विमान द्वारा जाने वाले ये ऊर्व्यमनशील महापुरूष दिव्याङ्गनाओं ये बालिज्ञित होकर सियारिनियों से विरे अपने भौतिक शरीरों को देख रहे हैं।।" अत्र सुराङ्गना-मृतशरीरालम्बनयोः श्रृङ्गारबीभत्सयोरन्तः स्वगंलाभा क्षिप्तो वीररसो निवेशितः। अन्तिनिवेशश्च तदुभयचर्वणाकालान्तर्वित कालगतचर्वणाकत्वम्। तच्च प्रकृतपद्ये प्रथमार्धे एव श्रृङ्गारचर्वणोत्तरं वीरस्य चर्वणादनन्तरं द्वितीयार्धे वीभत्सस्येति स्फुटमेव। 'भूरेणुदिग्धान्'

विषयत्वेऽपि सम्भवतीति सूचितम् । समानविषयत्वे त्वयं विरोधो भवत्येव । अतश्च 'भुरेणुदिग्धान्' इत्यादिविवरणे 'अन्यथा भिन्नविषयत्वात् को विरोधः'

इति लोचने विषयत्वमाश्रयत्वमपि बोध्यम्।

सुराङ्गनेत्यादि । सुराङ्गनालम्बनकस्य श्रुङ्गारस्य मृतशरीरालम्बनकस्य बीमत्सस्य चेति यथासंख्यमन्वयः । स्वगंलाभाक्षित इति आक्षितस्वगंलाभेन प्रतीयमान इत्यथंकः । वीरस इति । एतेन वीरवीमत्सयोरप्यविरोधः सूचितः । व्योमपदस्य स्वर्गायंकत्वे तु वीरानुभावादय आक्षेपलभ्याः । एवं च व्योम्नीत्यत्र कमंण एवाधिकरणत्वविवक्षायां सप्तमी ज्ञेया । पद्ये वीरा इति विशेषेण ईरयन्ति गच्छन्तीत्ययं क-प्रत्ययान्तस्य कत्तंरि रूपम्, न तु 'वीर विक्रान्तो' इति धातोः पवाद्यजन्तस्य । तथा च मध्ये चच्यंमाणत्वेनाभिग्रेतस्य वाच्यत्वापत्तिनिरस्ता । यद्वा स्वशरीराण्येवालम्बनं वीरगतस्योत्साहस्य, मध्ये प्रतीयमानस्तूत्साहो न तदालम्बनकोऽपि तु स्वर्गालम्बनकः, तस्य च वाच्यत्वाभावेन न दोषः । तथा च विक्रान्तायंकधातोरपि वीरशब्दव्युत्पादने न हानिः । वस्तुतोऽत्र वीरशब्दप्रयोगो नोचितः, यद्वा सिद्धानुवादरूपत्वादवोषः । मध्यगतत्वं चोदासीनस्य चवंणापेक्षमेव, चवंणा च वर्णनानुक्रमेणाभिग्रेता, अन्यथा स्वर्गलाभानन्तरं सुराङ्गनाक्लेषस्य सम्भवाद व्यवधानं वीरेण न स्यादित्याह—अन्तिनिवेशेनेत्यादिना । भूरेणुदिग्धानिति । इदं विशेषकं यथां—

इस पद्य में दिव्याङ्गनास्वरूप आलम्बन वाले श्रुङ्गार और मृतशरीरस्वरूप आलम्बन बाले वीभत्स रसों के बीच स्वर्गलाम से आक्षित (अथवा आक्षित स्वर्गलाभ से प्रतीयमान) वीर रस द्वारा श्रुङ्गार और वीभत्स रसों का परस्पर-

विरोध शान्त हो गया है।

दो विरोधी रसों के वीच किसी उदासीन रस के समावेश का अभिप्राय उन विरोधी रसों की चवंणाओं के बीच उदासीन रस की चवंणा से है। उदाहत पद्य में यह स्थिति है, क्यों कि इस पद्य के पूर्वाधं में जो वणंन है उससे प्रथमतः श्रृङ्गार की चवंणा, तदनन्तर वीर रस की चवंणा और इसके पहचात् पद्य के उत्तराधं में किये गये वणंन के अनुसार बीभत्स रस की चवंणा की सामग्री है। ( ह्वन्यालोक तथा ) काव्यप्रकाश मे जो 'भूरेणुदिग्धान् ''' आदि तीन पद्यों का समूह—'विशेषक' उदाहरण दिया गया हैं उसमें भी यही स्थिति है। इत्यादिकाव्यप्रकाशगतपद्यकदम्बे तु प्रथमश्रुतबीभत्ससामग्रीवशाद्वीभत्सचर्व-णोत्तरं तत्साग्रचाक्षिप्तनिःशङ्कप्राणत्यागादिरूपसामग्रीकस्य वीरस्य चर्वणे

भूरेणुदिग्धान्नवपरिजात-

मालारजोवासितवाहुमध्याः।

गाढं शिवाभिः परिरभ्यमाणान्

सुराङ्गनाहिलब्टभुजान्तरालाः ।।

सशोणितैः क्रव्यभुजां स्फुरद्भिः

पक्षैः खगानामुपवीज्यमानान् ।

संबीजिताश्चन्दनवारिसेकै:

सुगन्धिभः कल्पलतादुकूलैः ॥

विमानपर्यक्तले निषण्णाः

कुतूहलाविष्टतया तदानीम्।

निर्दिष्यमानाल्ललनाङ्गुलीभि-

र्वीराः स्वदेहान् पतितानपश्यन् ।। इति ।

प्रथमश्रुतेति हेतुर्बीभत्सस्य प्रथमास्वादे । तत्त्वं च भूरेणुदिग्धानिति प्रथमोपादानेन वीभत्ससामग्रधा निन्धूं ढमेवेत्यभिप्रायः । अस्मिन्नपि विशेषके वीरशब्दविषये पूर्वोक्तं स्मत्तंन्यम् । पाठक्रमादायंक्रमस्य बलीयस्त्वेन श्रृङ्कारचवंणैव प्रथममिति मन्यामहे । तस्य च मध्यवित्ता वीरेण सह 'आद्यः कदणवीभत्सरौद्रवीरभयानकैः' इत्यादिना साहित्यदर्पणे विरोधे विणतेऽपि समानविषयत्व एव तयोविरोध
इत्याश्रित्य परिहारः कर्जुं शक्यः । वीरबीभत्सयोस्तु न विरोध इत्युपपन्नमत्रापि
पक्षे वीरस्य मध्ये चन्यंमाणस्योदासीनत्विमिति विवेचनीयं विज्ञैः । वस्तुतस्त्वत्र
कृशरान्नवत्सामग्रीसिम्मश्रणादुदाहरणमेतन्त विच्छित्तिजनकम् । ''वीराः स्वदेहान्'
इत्यादिना तदीयोत्साहाद्यवगत्या कर्त्तृं कर्मणोः समस्तवाक्यार्थानुयायितया प्रतीतिरिति मध्यपाठाभावेऽपि सुतरौ वीरस्य व्यवधायकता' इति लोचनोक्तिरिप
गक्रतोदाहरणे न कामिप विच्छिति जनयित । कर्त्तुः सर्ववाक्यार्थान्वियत्वेऽपि सर्वदेव
नीररसमात्रास्वादप्रसक्तौ रसाग्तरानास्वादप्रसङ्गे विरोधोदभावनस्यैवाशक्यत्वम् ।
स्व च रितजुगुप्सयोर्व्यभिचारित्विमित्यतोप्युदाहरणान्तरं देयम् । तथापि समुचित
जदाहरणे मध्ये तटस्यचवंणायाः परस्यरिवरोधपरिहारप्रकारप्रदर्शनपरत्वेन कथिन्वद

अन्तर केवल यह है कि इस उदाहरण में वर्णित सामग्री के अनुसार प्रथमवर्णित बीमत्स की चवंणा के बाद वीमत्स की सामग्री से आक्षित नि:शङ्क प्राणत्याग आदि -सामग्री से वीर की चवंणा होती और अन्त में वर्णनक्रम से श्रुङ्कार की चवंणा।

श्रुङ्गारचर्वणेति विवेकः। इत्थं चोदासीनचर्वणेन प्रतिबन्धकज्ञाननिवृत्तौ निष्प्रत्युहः प्रतिबध्यचवंणोदय इति फलितोऽर्थः।

अङ्गाङ्गिनोः, अङ्गिन्यन्यस्मिन्नङ्गयोर्वा न विरोधः, अङ्गत्वानुपपत्ति-प्रसङ्गात्।

यथा -

प्रत्युद्गता सविनयं सहसा सखीभिः स्मेरैः स्मरस्य सचिवैः सरसावलोकैः। मामद्य मञ्जुरचनैर्वचनैश्च बाले हा लेगतोऽपि न कथं वद सत्करोषि।।

ग्रन्थो योजनीयः । प्रतिबन्धकेत्यादि । परस्परं प्रतिबब्धप्रतिबन्धकभावात्पूर्वं-प्रतीतस्य प्रतिबन्धकत्वमवगन्तव्यम् । अनेन च विरोधिपरिगणने क्रमस्य न विवक्षेति पण्डितराजाशयः प्रतीयते । दर्पणकृदादयस्तु क्रमं विवक्षितं मन्यन्त इति पूर्वमुक्तमेव ।

अङ्गाङ्गिनोरिति । पोपकपोष्यभावो हि तयोविरोधे नोपपद्यते । एवमेव एकस्याङ्गिनोऽङ्गभूतयोद्धंयोरङ्गत्वे न विरोधः । अङ्गभूतयोद्धंयोः परस्परमसम्बन्धाद् 'गुणानां च परार्थत्थादसम्बन्धः समत्वात् स्यात्' इति न्यायात् । अतद्य विरोधे नाङ्गत्वम्, इत्याह—अङ्गत्वानुपपत्तीत्यादिना ।

बङ्गस्याङ्गिना विरोध'भाव उदाहरणम्—यथेति ।

प्रत्युद्गतेति । अत्र भूतकालायंकेन क्तप्रत्ययेन पूर्वाद्धायंस्य भूतपूर्वत्वं

इस प्रकार मध्यगत उदातीन रस की चवंणा से पूर्वजात प्रतिबन्धक-ज्ञान की निवृत्ति हो जाने से पश्चात् प्रतिबध्य रस-की चवंणा निर्विरोध रूप में हो जाती है।

इसके अतिरिक्त, अङ्ग भूत रस का अपने अङ्गी रस के साथ और एक अङ्गी रस के अङ्ग-भूत दो रसों में भी परस्पर-विरोध नहीं होता। अङ्ग-अङ्गी में विरोध न होने का कारण यह है कि अङ्ग-रस पोषक (उपजीक्य) होता और अङ्गी रस पोष्य (उपजीक्क)। पोष्य-पोषक में विरोध न होने से स्पष्ट है कि यदि किन्हीं दो के बीच विरोध हो तो उनमें पोष्य-पोषकभाव सम्भव नहीं। अतः यदि पोष्य-पोषकभाव—अङ्गाङ्गिभाव है तो उनमें विरोध सम्भव नहीं। एक रस के दो अङ्गों में विरोध तो इस लिए नहीं होता क्योंकि उन दोनों में परस्पर-सम्बन्ध होता हीं नहीं। जिन दोनों में विरोध होता वे दोनों परस्पर सम्बद्ध अवश्य होते, ऐसी स्थिति में वे दोनों स्वतन्त्र रूप में किसी एक अङ्गी के अङ्ग हो हीं नहीं सकते।

एक अङ्गरस और एक अङ्गी रस के विरोधाभाव का उदाहरण देखिए—
"अरी नवयौवने त्रिये ? पहले तो तूँ मुस्कूराती और कामदेव को भी आकृष्ट

इयं च पुरो निपतितां प्रमीतां नायिकां प्रति नायकस्योक्तिः । इहः नायिकालम्बना, अश्रुपातादिभिरनुभावैरावेगविषादादिभिः संचारिभिश्व व्यज्यमाना नायकगता रतिस्तुल्यसामग्रयिकव्यक्ते प्रकृतत्वादप्रधानीभूते

प्रतिपाद्यतः। अत एव स्मयमाणत्वमग्रे वक्ष्यमाणमूपपद्यते ।

प्रभाताम् = मृतः म् । अश्रुपाता विभिरित्यस्याक्षिप्यमाणै रित्यादिः । नायकगतेत्य-नन्तरं नायिका विषयेति योज्यम् । प्रकृतत्व।त् = प्रकरणप्राप्तत्वादिति हेतुः प्रधानी-भूतत्वे शोकस्य । तुल्यसामग्रीति । नायिका सत्त्वका लिकेन नायिकाकत्तृं कसविनय-प्रत्युद्गमना विना रतिरभिष्यक्ता, तेनेव च प्रत्युद्गमना विना नायिकाऽसत्त्वकाले स्मर्थमाणेन शोकोऽप्यभिष्यज्यत इत्युभयोस्तुल्यसामग्रचभिष्यक्तत्व मुक्तम् । एष चार्यो व्यतिरेकेण कविकुलगुरोरप्यभिमतः —

> पादास्त एव शशिनः सुखयन्ति गात्रं बाणास्त एवं मदनस्य ममानुकूलाः। संरम्भरूक्षमिव सुन्दरि यद् यदासीत् त्वत्संगमेन मम तत्तिदिहानुनीतम्।। इति।

मालतीमाधर्वेऽपि 'यद्विस्मयस्तिमित''''' इत्यादिनाऽयमणः स्फुटः । अत्रश्च चिक्तसामग्रीसजातीयेत्यणः' इति ममंत्रकाश्च्याख्यानम्, शोकोऽपि अश्चुपातादिभि- रनुमावित आवेगविषादादिभिश्च संवारित:, परं शोकस्याश्चुपातादय आवेगविषादा- दयश्च श्रृंगारसम्बन्धिमिस्तैभिन्ना इति सजातीयत्विमिति रसचन्द्रिकोक्तं तदुपपादनं चिन्त्यम् । इयांस्तु विशेषः—अत्र तुल्यत्वमुपात्ताया एव सामग्रधा अभिन्नायेण, आक्षितायाम् अश्चुपातादिसामग्रधामभेदसजातीयत्वयोरभावात् । नायकेन च नायिका-

करने वाले कटाक से मुझे देखती हुई अपनी सिखयों के साथ दौड़ कर मेरी अगवानी किया करती थी; पर तूँ बता कि वया आज अपनी मीठी बातों से थोड़ी देर के लिये भी अपना प्यार नहीं देगी !!"

बपने बागें मरी हुई प्रियतमा नायिका के प्रति नायक की यह उक्ति है।
यहाँ नायिका बालम्बन विभाव है, अश्रुपात श्रादि अनुभाव हैं और बावेग, विषाद
आदि व्यभिचारिभाव हैं। इन सबसे अभिव्यज्यमान नायिकाविषयक नायकितिष्ठ
रित बर्णनीय होने से प्रधानीभूत नायकितिष्ठ मृतनायिकाविषयक शोक को बढ़ाती
हुई उस (शोक) का अञ्ज है जो रत्यभिष्यञ्जक सामग्री—अगवानी करना आदि से
अभिव्यक्त हो रहा है। तात्पर्य यह है कि जीवन-काल में नायिका द्वारा की जाने
बाली अगवानी तथा अन्य क्रियायें नायकिनिष्ठ रित का और मृत्यु हो जाने पर उसी
बायिका की वे हीं क्रियाएँ स्मरणमात्र से नायकितिष्ठ शोक का अभिव्यञ्जन करती
हैं। यद्यपि रत्यभिव्यञ्जक अश्रुपात बादि सामग्री और शोकाभिव्यञ्जक अश्रुपात

तद्गत एव शोके प्रकर्षं कःवादङ्गम् । यदि तु नायकगता रितर्नात्र प्रती-यते कि तु निकक्तसामग्रचा शोक एव प्रकृतत्वादित्यागृह्यते, तदा नाय-कालम्बना प्रत्युद्गमाद्यनुभाविता हर्षादिभिः पोषिता नायिकाश्रया रितरेव तत्राङ्गमस्तु, नायिकागतरतेर्नायकशोकप्रकर्षहेतुतायाः सर्वसंमतत्वात् । न च नायिकाया नाशात्तद्गताया रतेरसंनिधानात्कथमङ्गतेति वाच्यम् ।

जीवनकाले अनुभूषमाना मरणोत्तरं च स्मयंमाणापि सा रत्याद्यभिन्वञ्जने न विशेषवतीति। अत्र च नायिकाविषयकनायकिनिष्ठशोकस्य नायकिनिष्टनायिका-विषयकरत्यभावेऽसम्भवात्सापि प्रतीयत अशिक्ष्यते वेति 'यदि तु'इत्यनेन सूच्यते। नात्र प्रतीयत इति। नायकिनिष्ठनायिकाविषयकरितन्यञ्जकसामग्रभवणंनादिति भावः। निष्कत्तसामग्रभा = नायिकाकत्त्रं कसावनयप्रत्युद्गमनादिसामग्रभा। अत्र 'यद्यालम्बनविनाशान्नायकिनिष्ठरतेरप्रतीतिरिहाभ्रमुणगम्यते तदाश्रयविनाशान्नायिका-निष्ठरतेः प्रतीतिः कथंकारं स्यात्, उभयोर्वेषम्ये बीजाभावात्। यदि तु वक्ष्यमाण-रीत्या समयंमाणाया नायिकानिष्ठाया रतेः शोकाञ्चत्वं न्याय्यम् तिहं ताद्व्या नायकिनिष्ठरतेरि तत्त्वे बाधकाभावात्' इति यदुक्तं चिन्द्रकायाम् तदापाततः, नायिकाकत्त्रं कातीतकालिकसविनयप्रत्युद्गमनादेनीयिकानिष्ठरतिस्मारकस्य साक्षाद्रणितत्वम्, नायकिनिष्ठाया रतेस्तु साक्षात्समारकस्य तस्याभाव एवेति वैषम्यस्य स्फुटं प्रतीयमानत्वात्। प्रकारान्तरेण प्रतीयमानत्वमाक्षित्यमाणत्वं वा नायकिनिष्ठरतेरिप

बादि में अभेद भी नहीं और सजातीयता भी नहीं; अतः रित और शोक को 'तुल्यसामग्रधिभव्यक्त,' कहना संगत नहीं लगता तथापि रत्यभिव्यञ्जक जो सामग्री (अगवानी करना आदि) पद्य में निर्दिष्ट है उसी को लेकर रित और शोक दोनों को 'तुल्यसामग्रधिभव्यक्त' कहा गया है। यह सामग्री जीवन-काल और मृत्यूत्तर-काल में क्रमशः रित का और शोक का अभिव्यञ्जक है हीं। अत एव यह भी स्पष्ट है कि नायक द्वारा अनुभूयमान यह सामग्री रित का और समयमाण यही सामग्री शोक का अभिव्यञ्जक है। परन्तु इससे सह्दयों में रस की अभिव्यक्ति में कोई अन्तर नहीं पड़ता। यदि यह आग्रह किया जाय कि यहां नायकनिष्ठ रित की अभिव्यक्ति नहीं होती, क्योंकि प्रत्युद्गमन आदि सामग्री नायकविषयक नायिकानिष्ठ रित का हीं अभिव्यञ्जक है; हां उत्तराधं से नायकनिष्ठ शोक की अभिव्यक्ति अवश्य होती तो उक्त प्रत्युद्गमन आदि अनुभावों से अभिव्यक्त और व्यज्यमान हवं आदि से परिपोषित नायिकानिष्ठ रित हीं नायकनिष्ठ शोक का परिपोषक होने से इसका अङ्ग हो। नायिका की नायक विषयक रित का नायका के अभाव में नायकगत शोक का परिपोषक होना सर्वसम्मत हैं हीं। यहां यह आश्वा को नायक विषयक रित का नायक को विनष्ट हो जाने से तिन्तष्ठ रित का नायक को

संनिधानस्याङ्गतायामतन्त्रत्वेन स्मर्यमाणायास्तस्या अङ्गत्वोपपत्तेः। अङ्गयोर्यथा—

उत्किप्ताः कबरीभरं विविक्ताः पाद्यवद्वयं न्यवकृताः पादाम्भोजयुगं रुषा परिहृता दूरेण चेलाञ्चलम्। गृह्णन्ति त्वरया भवत्प्रतिभटक्ष्मापालवामभ्रुवां यान्तीनां गहनेषु कण्टकिचताः के के न भूमीरुहाः।।

पूर्वं मुक्तमेव । असन्निधानमनान नुभवः । सन्निधानमनुभवः ।
सम्प्रत्येकस्मिन्न ज्जिन्य ज्जन्येमासयोर्थेषा न विरोधस्त बुपपादयन्नाह — अङ्गयोर्यथेति ।

उतिक्षाप्ता इति । विजितिरिपो राज्ञः कस्यिचिदियं स्तुतिः । हे राजन् ! भवतः प्रतिभटाः पराजिता ये वनस्थाः क्ष्मापालाः तेषां वामभूवां रमणीनां गहनेषु वनेषु यान्तीनां के के कण्टकाकीणां भूमीक्हा वृक्षास्ताभिकित्क्षप्ताः सन्तस्तासां कवरीः भरं केशपाशं न गृह्णन्ति नाकपंन्ति ? अपि तु सर्वेऽप्याकपंन्त्येव । किन्ते विवलिता वक्षीकृताः सन्तस्तासां पादवंद्वयं न गृह्णन्ति संदशवन्नाभिभवन्ति ? न्यवकृता अधः-कृताः पादामभोजयुगम्, रुषा दूरेण परिहृताद्व सन्तस्तासां चेलाञ्चलं च न गृह्णन्ति ? गृह्णन्त्येवेत्यथंः ।।

अत्रोतिक्षप्तादिविशेषणबलात् शठकामुकव्यहारस्यापि प्रतीति:। अत्र च पक्षे कण्टकशब्दो रोमाश्वार्यकः। तत्र च प्रकृतवृक्षव्यवहारेण व्यज्यमानस्य करुणस्याऽ-प्रकृतशठकामुकव्यवहारेण च प्रतीयमानस्य श्रृङ्गारस्य (श्रृङ्गाराभासस्य वा) राज-

अनुभव (अनुमिति) न होने से वह नायकगत शोक का परिपोषक—अङ्ग हो नहीं सकती, कारण, अङ्गत्व के लिये अनुभूयमानत्व के आवश्यक न होने से स्मयंमाण नायिकानिष्ठ नायक विषयक रति भी नायकगत शोक का परिपोषक हो हीं सकती है।

अब एक अङ्गी के दो अङ्गों में परस्पर-विरोध के अभाव का एक उदाहरण स्त्रीजिए:—

"हे राजन्! आपसे पराजित होकर जङ्गल में छिपे हुए आपके शत्रुओं की रमणियाँ जब जङ्गलों में चलतीं तब कौन से ऐसे कोटेदार वृक्ष नहीं जो (जिनकी शास्त्रायें) उन रमणियों द्वारा ऊपर उठाये जाने पर उनके केश-पाश को पकड़ नहीं लेते (केश-पाश में उलझ नहीं जाते)? किनारे हॅटाये जाने पर उनके दोनों पाश्वीं (उनकी कमर) में चिपक नहीं जाते? नीचे झुकाये जाने पर उनके चरणक मलों को नहीं पकड़ लेते? और क्रोध से दूर हटाये जाने पर उनके अवल में उलझ नहीं जाते?"

अत्र समासोक्त्यवयवाभ्यां तहकामिकतृंकरिपुकामिनोकवर्यादिग्रहण-रूपाभ्यां प्रकृताप्रकृतव्यवहाराभ्यां व्यक्तयोः करुणश्रुङ्गारयो राजविषयक-रितभावाङ्गत्वम् ।

कि च प्रकृतरसपरिपृष्टिमिच्छता विद्यापिनोऽपि रसस्य बाध्यत्वेन निबन्धनं कार्यमेव । तथा हि सित वैरिविजयकृता वर्ण्यस्य कापि शोभा संपद्यते । वाध्यत्वं च रसस्य प्रवलैविरोधिनी रसस्याङ्गैविद्यमानेष्विप स्वाङ्गेषु निष्पत्तः प्रतिबन्धः । व्यभिचारिणो बाध्यत्वं तु तदीयरसनिष्पत्ति-प्रतिबन्धमात्रात्, न त्वनिभव्यक्त्या, अभिव्यक्तौ बाधकाभावात् । न च विषयकरितभावाङ्गरवेन न परस्परं विरोव इत्युपपादयति—अत्रेत्पादिना । अवयवत्वं च प्रकृताऽप्रकृतविमकव्यवहारयोः समासोक्तिप्रतिपाद्यार्थंषटकत्वम्, प्रयमे तद्रपपादकत्वं वा ।

परिपुष्टिमिच्छतेति । एतेनात्रापि तयोरङ्गाङ्गिभावः सूचितः, परिपोषकस्यै-वाङ्गतया प्रसिद्धेः । सुराङ्गनेत्यादिना पूर्वं मुक्तकेऽविरोघोऽत्र तु प्रबन्वेऽतिरोघ इति पृयगुपादानं न पुनक्तिदोषास्पदम् । ब्राह्मणवसिष्ठन्यायेन वा । अङ्गैरित्यत्र कर्त्तरि तृतीया । स्वाङ्गेष्वित्यत्र स्वपदं बाध्यपरम् । निष्पत्तिरभिष्यक्तिः, आस्वाद इति यावत् । प्रसङ्गाद् व्यभिचारिणो बाध्यत्वं निष्ठपयति —व्यभिचारिण इत्यादिना ।

इस पद्य में विशेषणों के क्लिष्ट होने के कारण प्रकृत वृक्षों के कार्य से अप्रकृत कामुक पुरुष के कार्य (व्यवहार) की भी प्रतीति होती है और इस प्रकार प्रकृत वृक्ष के व्यवहार से करुण की और अप्रकृत कामुक के व्यवहार से श्रुङ्गार की अभिव्यक्ति होती है। ये दोनों ही वक्ता की राजविषयक रित (स्तुति) के अङ्ग हैं। अत अङ्गभूत करुण और श्रुङ्गार में किसी साक्षात् सम्बन्ध के अभाव में कोई विरोध नहीं है।

और भी, किन को चाहिए कि नह प्रकृत मुख्य रस को परिपुष्ट करने के लिए उसके निरोधी रसों का भी 'बाध्य रसों' के रूप में अपने काध्य में नणंन अनदश्य करे। इससे मुख्य रस में अपने निरोधी रसों के पराभन से एक निलक्षण चमत्कृति आ जाती है। किसी भी रस को 'बाध्य' कहने का अथं यही है कि उसके निरोधी मुख्य रस के अञ्जों का प्रवल चित्रण होने से मुख्य रस की ही प्रतीति ( अर्थात् आस्वाद ) हो पाती, दुवंल रूप में निणत उस रस की नहीं। किन्तु व्यमिचारिभः न के बाध्य होने का अर्थ केनल यह है कि उससे रस की अभिव्यक्ति नहीं होती, जहाँ तक स्वयं व्यमिचारिभाव की अभिव्यक्ति का प्रदन है नह तो होती ही है, क्योंकि उसकी अभिव्यक्ति में कोई बाधक नहीं है। यह आशच्छा नहीं करनी चाहिए कि निरोधी ( = बाधक ) रस के अञ्जभूत निभानादि की अभिव्यक्ति से बाध्य रस के

विरोध्यङ्गाभिव्यक्त्या प्रतिबन्धान्नाभिव्यक्तिरिति वाच्यम्,तद्वचञ्जकशब्दार्थः ज्ञानसमये विरोध्यङ्गाभिव्यञ्जकशब्दार्थंज्ञानस्यासंनिधानात् प्रतिबध्यप्रति-

तदीयेति । तदभिव्यङ्गत्वेन विवक्षितेत्यर्थः । तत्पद व्यभिचारिपरम् । अभिव्यक्ती= ब्यङ्गचत्वे । तद्व्यञ्जकेति । वाध्यव्यभिचारिव्यञ्जकेत्वयः । शब्दायंज्ञानम्= वाक्यार्थज्ञानम् । असिन्निधानादिति । अयमर्थः —यदा पूर्वं महावाक्यघटकस्य बाध्यव्याभचारिव्यञ्जकवानयार्थस्य ज्ञानम्, तत्सामध्यदिभिव्यक्तिव्यंभिचारिणस्तदः नन्तरमेव विरोध्यङ्गाभिव्यञ्जकशब्दार्थज्ञानं तत्राभिव्यक्त्या व्यवधानात् पश्चाज्जाय-मानेन विरोध्यङ्गाभिव्यञ्जकशब्दार्थंजानेन पूर्वनिष्पन्नस्य बाध्यव्यभिचारिव्यञ्जकस्य वान्यार्थज्ञानस्य प्रतिबन्धाभावात् तत्सामध्यं जन्याव्यभिचार्यभिव्यक्तिः केन वार्यताम् ? यत्रापि बाध्यव्यभिचारिव्यञ्जकवावयं निषेधघटितं तत्रापि निषेधप्रतीतेः प्रतियोगि-ज्ञानजन्यत्वनियमात् पूर्वं जायमानेन प्रतियोगिज्ञानेन तत्सामध्यंबलायाता व्यभि-चायंभिव्यक्तिनिष्प्रित्यूहैव, निषेधप्रतीत्या व्यवधानं परं विरोध्यङ्गाभिव्यञ्जकः शब्दार्थज्ञानस्याधिकम् । यदि तु बाध्यव्यभिचारिव्यञ्जकविरोध्यङ्गाभिव्यञ्जकः शब्दार्थं ज्ञानयोर्युं गपदेव समूहालम्बनरूपेणोत्पत्तिस्तदोत्तरक्षणे व्यभिचार्यभिव्यक्तिनं सम्मवित, परमेतादृशं समूहालम्बनं वस्तुतो जायमानमिप कविना न निबन्ध-नीयम्, विच्छित्त्यनाधायकत्वात् । प्रबन्धे प्रायेण तदसम्भवाच्च । चवंणा तु समुहालम्बनरूपा स्वाभाविक्येवेति तत्र न विवादः । अतश्चासन्निद्यानमत्र पक्षेऽ नुत्पत्तिरेव । मर्मप्रकाशे तु असन्निधानादित्यस्य विनष्टत्वादित्यथं उक्तः, स च तदैव घटते यदि प्रथममेव विरोध्यङ्गाभिन्यञ्जकशब्दार्थज्ञानं ततश्च विरोध्यङ्गाभिन्यक्तिः, तत्वच बाध्याङ्गाभिव्यञ्जकशब्दार्थज्ञानम् इति क्रमः । वयं तु मन्यामहे — एतादृशं निबन्धनं न विच्छित्तिजनकम्। अत एव यत्र प्रबन्धादौ पूर्वं विरोध्यञ्जाभिन्यञ्जकशन्दः स्तदनन्तरं बाध्याङ्गाभिव्यञ्जकोपनिबन्धनं तत्रापि परस्ताद्विरोध्यङ्गाभिव्यञ्जक-शब्दादिनिबन्धनं कर्त्तव्यमेव कविना, क्रियतेऽपि च। मुक्तके तु परस्तादेव विरोधिनिब-न्धनंकर्त्तव्यम् इति । 'ननु विरोध्यङ्गाभिव्यञ्जकशब्दार्यज्ञानजन्य-) संस्कारस्यैव तत्त्व-

व्यभिचारी की अभिव्यक्ति का प्रतिबन्ध हो जाता है, वयों कि यदि वाधक रस के अभिव्यञ्जक शब्दायं ज्ञान व्यभिचारी के अभिव्यञ्जक शब्दायं ज्ञान के पश्चात् होने वाला हो तो पूर्वोत्पन्न व्यभिचायं भिव्यञ्जक शब्दायं ज्ञान से उत्तरक्षण में व्यभि-चारिभाव की अभिव्यक्ति को उस समय अनुत्यन्न वाधकरसाभिव्यञ्जक शब्दायं ज्ञान कैसे रोक सकेगा? अय चेत् वाधकरसाभिव्यञ्जक शब्दायं का ज्ञान हीं पहले उत्पन्न होता हो तब भी उत्तरक्षण में उस वाधक रस की अभिव्यक्ति होगी, तदुत्तरक्षण में व्यभिचायं भिव्यञ्जक शब्द का ज्ञान होगा उसके उत्तरक्षण में व्यभि-चारी के अभिव्यञ्जक उस शब्द के अर्थ का ज्ञान होगा। अतः अपनी उत्पत्ति के बन्धकभावकल्पने मानाभावात्, भावशबलताया उच्छेदापत्तेश्च । रसनिष्पत्तेः प्रतिबन्धस्त्वनुभवसिद्ध इति तां प्रत्येव विरोध्यङ्गानां बलवतामभिव्यक्तेः प्रतिबन्धकत्वं न्याय्यम् ।

अपि च यत्र साधारणिवशेषणमहिम्ना विरुद्धयोरिभव्यक्तिस्तत्रापि

विरोधो निवतंते।

मायातमत आह-भावेति'—ममंप्रकाशविरणम्, तदिप पूर्वं विरोध्यङ्गाभिव्यञ्जकशब्दार्थज्ञाने सत्येव घटते । किन्तु यत्र भावशवलतायाम् अभिव्यक्तस्य पूर्वपूर्वस्याभिव्यव्यमानेनोत्तरोत्तरेण तिरस्कास्तत्र बाध्याङ्गाभिव्यञ्जकशब्दार्थज्ञानस्यै पूर्वजातत्वात्
पश्चाज्ञायमानस्य विरोध्यङ्गाभिव्यञ्जकशब्दार्थज्ञानस्य तज्जन्यसंस्कारस्य वा
पूर्वजातगध्याङ्गाभिव्यक्तिप्रतिबन्धकत्वानुपपत्तेः । यदि तु पूर्वं बाध्याङ्गाभिव्यञ्जकशब्दार्थज्ञानं तदनन्तरं विरोध्यङ्गाभिव्यञ्जकशब्दार्थज्ञानं ततश्च बाध्यव्यभिचार्यभिव्यक्तिप्राप्तिक्वयेत तदार्श्वप संस्कारस्य समकालिकस्य प्रतिबन्धकत्वमनुभवविष्द्यम्,
ज्ञानस्यैव प्रतिबन्धकत्वं प्रतीतमिष तादृशाभिव्यक्तिक्रमस्यैवाप्रामाणिकत्वेन तद्य्यनुपपन्नमेव । अतः पूर्वोक्तासन्निधानविवरणविद्यमिष ममंप्रकाशविवरणं पाक्षिकमेव
मन्तव्यम् । रसनिष्यत्तेति । वाध्याङ्गजन्यरसास्वादस्येत्यर्थः ।

पकारान्तरेणापि विरोधरिहारमाह—अपि चेत्यादिना । अभिन्यक्तिः समा-सोक्तिस्थले । साधारणविशेषणेत्यनेन दिलक्टविशेषणमात्रोक्तेस्तादृशविशेष्याभाव-प्रतिपादनाच्छव्दशक्तिमूलहननेर्भेदः समास्भेक्तेः प्रतिपादितः ।

तृतीयक्षण में नब्ट होने वाला बाधकाभिन्यञ्जक शब्द का ज्ञान और उसके अयं का तदुत्तरक्षणोत्पन्न ज्ञान क्रमशः अपने अपने वि श्र क्षण में उत्पन्न होने वाले व्यभिचायंभिन्यञ्जक शब्द के ज्ञान का और उस शब्द के अर्थ के ज्ञान का प्रतिबन्धक न हो सकेगा। अतः व्यभिचायंभिन्यंजक शब्दार्थ-ज्ञान के सामर्थ्य से व्यभिचारिभाव की अभिन्यित होगी हीं। अतः प्रतिबन्ध-काल मे अनुपस्थित बाधकरसाभिन्यञ्जक शब्दार्थज्ञान को प्रतिबन्धक और व्यभिचायंभिन्यञ्जक शब्दार्थज्ञान को प्रतिबन्धक और व्यभिचायंभिन्यञ्जक शब्दार्थज्ञान को प्रतिबन्धक और व्यभिचायंभिन्यञ्जक शब्दार्थज्ञान को प्रतिबन्धक नि प्रतिबन्धक भाव अनुभवसिद्ध भी नहीं है, क्योंकि 'भावशबलता' में परस्पर-विरोधी व्यभिचारियों का ज्ञान सर्वसम्मत है। उक्त प्रतिबन्धक भाव मानने पर तो उक्त प्रकार की 'भावशबलता' का उच्छेद हीं हो जायेगा। व्यभिचारी की अभिन्यक्ति के विपरीत, बाध्य रस की अभिन्यक्ति का बाधकरसाभिन्यक्ति द्वारा प्रतिबन्ध अनुभवसिद्ध है; अतः इन दोनों में प्रतिबन्ध प्रतिबन्धक भाव मान्य है।

उपयुंक्त विरोधनिवृत्ति से अतिरिक्त वहाँ भी विरोध की निवृत्ति अभीष्टे है जहाँ विशेषणमान के क्लिष्ट होने से प्रकृत वस्तु के व्यवहार से अप्रकृत वस्तु के व्यवहार यथा--

नितान्तं यौवनोन्मत्ता गाढरकाः सदाहवे । वसुन्धरां समालिङ्गच शेरते वीर तेऽरयः ॥

नितान्तिमित्यादि । हे बीर ? त्वया मह आहवे युद्धार्थमागता यौवनोन्मता अरयः गाढरकता घनीभूतं रक्तं येषां तादृशाः मन्तः, शरीराद् बहिनिः सूतं रक्तं घनत्व-मापद्यत इति प्रसिद्धम्, वसुन्धरां पृथिवीं समालिङ्गध भूमौ निपत्य शेरते परलोकं गच्छन्तीति प्रकृतोऽयंः। अत्र यौवनोन्मत्ताः, गाढरकताः, वसुन्धरां समालिङ्गध च शेरते इति विशेषणानां श्लिष्टत्वेन यौवनोन्मादयुक्ता गाढमनुरक्ता रमणीं समालिङ्गध स्वपन्तीति अप्रकृतकामिव्यवहारोऽपि प्रतीयते । तत्र प्रकृतारिव्यवहारेण करुणस्या-प्रकृतकामिव्यवहारेण च श्रुङ्गारस्यापि प्रतीतिः । तत्र चानयोः श्रुङ्गारकरुणयोर-विरोधो भिन्नधमिकत्वादित्येकः पन्याः, अप्रकृतकामिव्यवहाराभेदेन प्रकृतारिधमिक-व्यवहारस्य भासमानत्वादिवरोधो वा, अभेदप्रतीतौ विरुद्धयोरप्यविरोधप्रतीतेः, पुरुष्मिहवत् । अयमेवःऽविरोधः काव्ययकाशे 'साम्येनाध विवक्षितः' इत्यनेनोक्तः ।

'उत्किताः कवरीभरम्' इत्यत्र तु समासोक्तिवलायातस्यान्याङ्गत्वम्, अत्र पुननं तथेत्युभयोविशेषः । वस्तुतस्त्वत्रापि कथं न राजस्तुत्यङ्गत्वमुभयोरिति चिन्त्यम् । राजस्तुतेरिववक्षया वा कथिचत् समाधेयम् । अन्यथोदाहरणद्वयस्य पृथगुपादानं व्यथमेव । अत एव प्रकाशेऽपि 'विवक्षितः' इत्युक्तम् ।

इदमत्र बोध्यम् — अत्र प्रकरणे प्रतिपादितो विरोधो निबन्धनाभिप्रायेण, वस्तु-तस्तु व्यवहारे निर्वेदातिरिक्ताधिकरणे भिन्नाऽभिन्नविषययौरप्युद्भवो भवत्ये-वेति । क्षणपौर्वापर्यन्त्वपरिहायंम्, अत एकानन्तरक्षणेऽन्यस्य प्रतीतिरिति विशेषो वर्त्तत एव ।।

की प्रतीति (समासोक्तिम्थल में) होती, किन्तु वे दोनों प्रकृत-अप्रकृत-व्यवहार किसी अन्य के अञ्च नहीं होते । जैसे:—

"हे राजन् ! युवावस्था से अत्यन्त उन्मत्त और संग्राम में आपके अस्त्र-शस्त्रा-घात से बहता हुत्रा रक्त जिनके शरीरों पर जम गया है वे आपके शत्रु पृथ्वी की गोद में सो रहे हैं।"

१. यह प्रत्यकार का अभिप्राय प्रतीत होता, किन्तु यहाँ भी करण और शृङ्गार दोनों हीं 'उरिक्षप्ताः कवरीरम्'''' आदि पद्य की तरह राजस्तुति के अङ्ग क्यों नहीं हैं—यह विवेचनीय है। राजस्तुति को अविवक्षित मानकर कथिंचत् संगति हो सकती, है, अन्यया पृथक्-पृथक् दोनों उदाहरणों का निर्देश निष्प्रयोजन है।

इत्यमिवरोधसंपादनेनापि निबध्यमानो रसो रसशब्देन शृङ्गारादिशब्देवी नाभिधातुमुचितः, अनास्वाद्यतापत्तेः। तदास्वादश्च व्यञ्जनमात्रनिष्पाद्य इत्युक्तत्वात्। यत्र विभावादिभिरभिव्यक्तस्य रसस्य स्वशब्देनाभिधानं तत्र को दोप इति चेत्, ? व्यङ्गचस्य वाच्यीकरणे सामान्यतो वमनाख्यदोषस्य वक्ष्यमाणत्वात्। आस्वाद्यतावच्छेदकरूपेण प्रत्ययाजनकत्या रसस्यले वाच्य-वृत्तेः कापेयकल्पत्वेन विशेषदोपत्वाच्च।

इदानीं रसदोषानिभधातुमुपक्रमते—इत्थिमित्यादिना । पूर्वोक्तप्रकारैरित्यथं:।
निवध्यमानः अस्वाद्यत्वेन प्रतिषिपादियिषितः। अनास्वाद्यतापत्तेरिति । विभावाद्यभिक्यक्तस्यैव रसस्यास्वाद्यत्वनियमादिति भावः । इयं चापत्तियंत्र केवलरसादि-पदवाच्यत्वं न तु विभावाद्यभिक्यक्तत्वमि तत्र बोध्यम् । यत्र तूभयं तत्राह—यत्रेत्यादि । सामान्यत इति । सर्वेषा व्यङ्गचत्वेन चमत्कृतिजनकानां वाच्यत्वे सत्ययं दोष इत्यभिप्रायेणेदेमुक्तम् । केचित्त्वलङ्काराणां वाच्यत्वेऽिष क्वच्चिमत्कृति । जनकत्वं मन्यन्ते । रसस्यलमात्रे दोषमाह —आस्वाद्यतावच्छेदकरूपेणेत्यादिना । वाच्यत्वाद्यसहकृतविभावाद्यभिक्यक्तत्वेन रूपेणेत्यथंः । कापेयकत्पत्वेनित । कपेः कमं कापेयम्, निर्थंकं कमं, तत्सदृशत्वेनेत्यथंः । विशेष इति रसस्यलमात्राभिष्रायेण । विभावाद्यभिक्यक्तस्यैवानुवादाभिष्रायेण स्वशब्देनाभिधाने तु न

यहाँ 'योवनोन्मत्ताः' (नवयोवन के दर्प से समन्वित ), 'गाढरक्ताः (अत्यन्त अनुरक्त ) और 'वसुन्धरां समालिङ्ग्य शेरते' (ज्योतिष्मती — सुन्दरी नायिका का आलिङ्गन कर सो रहे हैं ) इन विशेषणों के विल्ष्ट होने से अप्रकृत कामुक पुरुषों के व्यवहार की भी (समासोक्तिमाहात्म्यप्रयुक्त ) प्रतीति होती ही है । किन्तु प्रकृत-व्यवहार अप्रकृत-व्यवहार से अभिन्न रूप में भासित होता। यही 'अभेदेन भासमानत्व' दोनों में अविरोध का निमित्त है।

उपयुंक्त रीति से रसों में परस्पर-विरोधाभाव का उपपादन किये जाने पर भी कित को चाहिए कि जिस रस का उसे अपने काव्य में निबन्धन करना हो उसका वह रस-शब्द से सामान्य रूप में अथवा विशेष रूप में शृङ्गार आदि शब्दों से टल्लेख न करे, क्यों कि ऐसा करना अनुचित है— ऐसा करने से रस के वाच्य हो जाने से उसमें आस्वाद्यता नहीं रह जाती। रस आस्वाद्य तभी होता जब वह व्यञ्जय होता, अन्यथा नहीं — यह तथ्य प्रकट किया जा चुका है। यदि एक ओर कोई रस अपने विभाव। दि से अभिव्यक्त हो रहा हो और दूसरी बार उसका तद्वाचक शब्द से सामान्य अथवा विशेष रूप में अभिधान भी किया गया हो तव तो 'वमन' नामक दोष का होना आगे बताया जायगा। यह 'वमन' नामक दोष केवल रस के विषय में हीं नहीं अपि तु जिन अलङ्कारादि तत्वों में व्यञ्जय होने पर हीं चमत्कार-

एवं स्थायिव्यभिचारिणामि शब्दवाच्यत्वं दोषः । एवं विभावानुभाव-योरसम्यनप्रत्यये विलम्बेन प्रत्यये वा न रसास्वाद इति तर्योदोषत्वम् । सम-बलप्रबलप्रतिकूलरसाङ्गानां निबन्धनं तु प्रकृतरसपोषप्रातीपिकमिति दोषः ।

दोषः । अत एव 'द्यातुः शिल्पातिशयः ' इत्यत्र काव्यप्रकाशोदाहरणे 'श्रुङ्गारस्योपनतमधुना राज्यमेकातपत्रम्' इत्यत्र चतुर्थे पादे श्रुङ्गारशब्देनाभिद्यानेऽपि न दोषः । अतहच यत्र मुख्यतस्तत्प्रतिपादनं स्वशब्देन तत्रैव दोष इत्यपि मतम् ।

व्यभिचारिणामिति । यत्र पुनस्तद्व्यभिचारिविशेषनियतोऽनुभावादिनं वत्तंते तत्र तेन व्यभिचार्यभिव्यक्तेः सन्दिग्धत्वात् स्वशब्देन व्यभिचार्यभिधानेऽपि न दोष इति प्रान्धः । यदुक्तम्—

"न दोष: स्वपदेनोक्ताविष सन्दारिण: नवित् ॥" इति ।

समबलेत्यादि । समबलप्रतिकूलरसाङ्गानां प्रवलप्रतिकूलरसाङ्गानां चेत्यथैः । आद्यनिबन्धने सुन्दोपसुन्दवदुभयोरनिष्यत्तिः, द्वितीये प्रकृताभिष्यक्तिप्रतिबन्धो दोषः । एतेन दुर्बलानामत एव प्रवलप्रकृतबाध्यानां प्रतिकूलरसाङ्गानां निबन्धनं प्रकृतपरिष्पोषाय कर्त्तंव्यमिति सूचितम् । प्रबन्ध इति । पुनः पुनर्दीतिः प्रायेण प्रबन्धकाष्य एव सम्भवतीति प्रबन्ध इत्युक्तम् । सामग्रभेण = सम्भवद्यावदनुभावादिपरिष्

जनकता होती उनका भी शब्दतः स्विभाग होने पर होता है। इसी लिये इस दोष को सामान्य दोष कहा गया है। रस-रसाभास-स्थलों में तो व्यङ्गध को वाच्य बना देने पर 'निर्धंकत्व' नामक विशेष दोष भी होता, क्योंकि जिस व्यञ्जनामात्र-गम्यत्व रूप में रस में आस्त्राद्यता होती उस रूप में व्यक्त किये जाने के बाद पुन: उसका वाच्य रूप में — जिस रूप में रस आस्वाद्य कभी नहीं होता — निर्देश करने का कौई प्रयोजन रह नहीं जाता। यह कार्यं तो बानर के कार्य के समान सर्वथा निष्प्रयोजन है।

इसी प्रकार, स्थायिभाव और व्यभिचारिभावों की भी शब्दवाच्यता एक दोष है। किन्तु काव्यश्रकाशकार बादि का मत है कि जहाँ किसी विशेष व्यभिचारिभाव का सुनिश्चित रूप में अभिव्यञ्जक अनुभाव कि द्वारा निबद्ध न हो वहाँ व्यभि-षारिभाव की बसन्दिग्ध अभिव्यञ्जक अनुभाव कि द्वारा निबद्ध न हो वहाँ व्यभि-षारिभाव की बसन्दिग्ध अभिव्यक्ति न होने से व्यभिचारिभाव के वाच्य होने पर भी कोई दोष नहीं होता। इसी तरह, विभाव और अनुभाव की सम्यक्-प्रतीति न होने और विलम्ब से प्रतीति होने पर भी रसास्वाद न होने से विभावादि की असम्यक्-प्रतीति और विलम्ब-प्रतीति भी दोष हैं। प्रधान रस के समबल अजुरस के बीर समबल अथवा प्रवल प्रतिकृत रस के विभावादि के निबन्धन से भी प्रधान रस के आस्वाद में बाधा होती; बतः समबल अजु रस के और समबल अथवा प्रवल प्रविकृत रस के विभावादि के निबन्धन से भी प्रधान रस के आस्वाद में बाधा होती; बतः समबल अजु रस के और समबल अथवा प्रवल प्रतिकृत रस के विभावादि के निबन्धन भी दोष हैं।

प्रबन्धे प्रकृतस्य रसस्य प्रसङ्गान्तरेण विच्छिन्नस्य पुनर्दीपने सामाजिकानां न सामग्रचेण रसास्वाद इति विच्छिन्नदीपनं दोषः । तथा तत्तद्रसप्रस्तावना-

पोषितत्वेन रूपेण । प्रवन्धे प्रकृतस्य...दोष इति । तदुक्तं ध्वन्यालोकवृत्ती — 'उपभुक्तो हि रसः स्वसामग्रीलन्धपरिपोषः पुनः पुनः परामृश्यमानः परिम्लानकुमुम-करूपः करूपते इति । अत्रेदं बोध्यम् —दीप्तदीपनं नामायं दोषो नाङ्गिरसे, तस्य सर्वत्रैव रामायणादौ पुनः पुनरुद्दीपनात् । अत एवोक्तमानन्दवर्धनाचार्यः —

रसान्तरसमावेश: प्रस्तुतस्य रसस्य य:।

नोपहन्त्यङ्गितां तस्य स्थायित्वेनावभासिनः ॥ इति । क्यास्थातं चेदं वृत्ती—'प्रवन्धेषु प्रथमतरं प्रस्तुतः सन् पुनः पुनरनुसन्धीयमानत्वेन स्थायी यो रसस्तस्य सकलबन्धव्यापिनो रसान्तरैरन्तरालवर्त्तिनः समावेशो यः स नाङ्गितामुग्हन्ति' इति । अत एव 'दीप्तिः पुनः पुनः' इति विवृण्वद्भिगोविन्द-ठक्कुरंप्रभृतिभिरेवमेव निगदितम्। अत एव च काव्यप्रकाशे कुमारसम्भवस्थी रतिविलापो निर्दिष्ट उदाहरणरूपेण। तथा चात्र गङ्गाधरेऽपि पूर्वाचार्या-नुरोधाद् युक्तिसिद्धित्वाच्य प्रबन्धे प्रकृतस्य इतिमुद्रितपाठस्याने प्रबन्धे-ऽप्रकृतस्य इति पाठः कत्तंव्यः। अप्रकृतस्याप्रधःनस्याङ्गरसस्येति तदयः। अयं चापरो विशेष:--'परिपोषं गतस्यापि पौन:पुन्येन दीपनम्' इत्यादि-ध्वन्यालोकवचनेन प्रतीयते यत्प्रबन्धे एकत्र परिपुष्टस्य कस्यचनाङ्गरसस्य प्रसङ्गा-न्तरव्यवहितं पुन: पुनिवन्धनं महाकविना न कार्यम् इति । तद्वृत्तिग्रन्थेनाप्यय-मर्थः स्फुटः । तथा चैतदनुरोधेन कस्यचनैकस्याङ्गरसस्य समानालम्बनस्यैकत्रैवा-वसरे सामग्रघेणोपनिबन्धनं कत्तंव्यम्, न तु भूयो भूयस्तथेति प्रतिफलति । 'प्रसङ्गाः न्तरेण विच्छिन्नस्य पुनर्दीपने सामाजिकानां न सामग्रघेण रसास्वादः' इत्युक्तेर्गङ्गा-धरकारमते तु विच्छिन्नदीपनोऽयं दोषः पुनस्तत्र प्रवन्धे भवेद् यत्राङ्गरसम्यै-कस्य सामग्रचा एकत्रांशतो निबन्धनं विधाय प्रसङ्गान्तरनिबन्धनं ततस्या-इगरसस्यायशिष्टसामग्रचा निवन्धनमिति किश्चद्विलक्षण एवायं दोषो गङ्गा-धरोक्तो व्यन्यालोकोक्तदोषाद् इति प्रतीयते। उदाहरणानुरोधेन काव्यप्रकाशोक्तो 'दीप्ति: पुनः पुनः' इतिरूपो दोषोऽपि गङ्गाधरोक्तदोषान्न भिन्नते । प्रदीपोद्योतादौ

किसी प्रवन्त्र-काव्य में किसी अङ्ग रस' के अभिव्यञ्जक सामग्री का एक अंश एक स्थान पर और अन्य अंशों का अन्य स्थानों पर निवन्धन करने पर सहृदयों को पूर्णं कप में रसास्वाद नहीं हो पाता। अतः ऐसा करने पर 'विच्छिन्नदीपन' नामक दोष होता। इसी प्रकार, अयुक्त अवसर पर किसी रस की सामग्री का निवन्धन

 <sup>&#</sup>x27;प्रबन्धेऽप्रकृतस्य' यह पाठ मान कर ऐसा अनुवाद किया गया है।

नर्हेऽवसरे प्रस्तावः, विच्छेदानर्हे च विच्छेदः। यथा संध्यावन्दनदेव-यजनादिधर्मवर्णने प्रसक्ते कयापि कामिन्या सह कस्यचित्कामुकस्यानुराग-वर्णने। यथा च समुपिस्थितेषु महाहवदुमंदेषु प्रतिभटेषु ममंभिन्दि वचना-न्युद्गिरत्सु नायकस्य संध्यावन्दनादिवर्णने चेत्युभयमनुचितम्। एवम-प्रधानस्य प्रतिनायकादेर्नानाविधानां चिरतानामनेकविधायाश्च संपदो नायकसंविध्यस्तेभ्यो नातिशयो वर्णनीयः। तथा सित वर्णयितुमिष्टो नायकस्योत्कर्षो न सिद्धचेन्, तत्प्रयुक्तो रसपोषश्च न स्यात्। न च प्रतिनायकोत्कर्षस्य तदिभभावकनायकोत्कर्षाङ्गत्वात्कथमवर्णनीयत्विमित् वाच्यम्। यादृशस्य प्रतिनायकोत्कर्षवर्णनस्य तदिभभावकनायकोत्कर्षा-ङ्गतासंपादकत्वं तादृशस्येष्टत्वात्। तद्विरोधिन एव निषेध्यत्वात्। न च

तु काव्यप्रकाशनिर्दिष्टाऽयं दोषो हवन्यालोकोक्तदोषाभिन्नतया व्याख्यातः। अत्र काव्यममंत्राः प्रमाणम्। अनर्हेऽवसर इति। 'अकाण्डे च प्रकाशनम्' इति छ्पेण हवन्यालोकोक्तोऽय दोषः। इदं च प्रकाशनमङ्गिरसातिरक्तस्य रसस्य बोह्यम्। अङ्गरसपरिष्कुते हि सहृदयचेतिस तिहृष्ट्रस्तसमानाधिकरणस्तद्व्यिकरणो वा रसो नास्वादनीयः। एतादृशरससमावेश इष्यमाणे तु उदासीन्रसान्तरव्यवहितनिबन्धनादिनाऽविरोध उपपादनीयो यथौचित्यम्। विच्छेदाः नर्हं इति। अयमेवाकाण्डे विच्छेदः प्राचीनैष्क्तः। अयं चाङ्ग्यमात्रविषयः। यद्वा यथासम्भवमुभयविषयमित्र दोषद्वयम्। उभयम् = अनवसरे प्रस्तावो विच्छेदश्च । दोषान्तरमाह — एवमित्यादिना । तिहरोधिनः — नायकोत्कषंप्रतिकृलस्य

कोर जिस रस का जहां विच्छेद उचित न हा वहां उसका विच्छेद भी दोष हैं। जैसे— सन्ध्यावन्दन, देवपूजन आदि का वर्णन करते समय किसी कामुक पुरुष का किसी कामिनी के प्रति अनुराग का वर्णन करने पर प्रथम दोष और महान् रणशूर शत्रु द्वारा उपस्थित होकर नायक के प्रति ममंभेदी वचन कहते समय नायक द्वारा सन्ध्यावन्दन आदि कर्मों के वर्णन में दितीय दोष हैं। इसी प्रकार, नायक के विभिन्न खितों और गुण आदि की अपेक्षा प्रतिनायक के चिरतादि का उत्कृष्ट वर्णन करना भी दोष हीं है, क्योंकि ऐसा कंने पर नायक का प्रतिनायक की अपेक्षा विवक्षित उत्कर्ष अवगत नहीं होता । यद्यप प्रतिनायक का उत्कर्ष उसका पराभव करने वाले नायक के उत्कर्ष का परिपोषक होता है तथापि यह ध्यान रखना चाहिए कि प्रतिनायक का जितना उत्कर्ष नायक के उत्कर्ष का परिपोषक होता है तथापि यह ध्यान रखना चाहिए कि प्रतिनायक का जितना उत्कर्ष नायक के उत्कर्ष का परिपोषक हो उतने हीं उत्कर्ष का वर्णन हो, उससे अधिक नहीं। उससे अधिक उत्कर्ष का वर्णन तो सवंधा परित्याज्य है। नायक द्वारा प्रतिनायक का अभिभव या विनाश करने से

अनौचित्यं तु रसभङ्गहेतुत्वात्परिहरणीयम् । भङ्गश्च पानकादिरसादौ सिकतादिनिपातजनितेवारुन्तुदता ।

तच्च जातिदेशकालवणिश्रमवयोवस्थाप्रकृतिव्यवहारादेः प्रपञ्चजातस्य

प्रतिनायकचिरतादेः । स्वाश्रयेति । स्वं प्रतिनायकोत्कर्षस्तदाश्रयः प्रतिनायक एव । उत्कर्णश्रयनाशकमात्रस्य नोत्कृष्टतरत्वमिति दृष्टान्तमुखेन समाधते— एवं हीत्यादिना । एतावताङ्गरसस्योपकारकस्यापि वर्णनमङ्ग्यपेक्षयोत्कृष्टतरं न कत्तंव्यमिति प्रतिपादितम् । दोषान्तरम् – तथेत्यादिना । रसो ह्यत्र प्रधानी-भूतो ग्राह्यः, तदाश्रयादेरेव प्रवन्धेऽन्तराऽन्तराननुसन्धाने वैरस्यात् । एवमित्यादिना ऽनङ्गस्य वर्णनं दोष इत्याह ।

अन्त्यं देषमाह — अनौचित्यमिति । पूर्वोक्तानां दोषाणामनौचित्यान्तर्गत-त्वेऽपि ब्राह्मणवसिष्ठन्यायेन पृथगुपादानं न विरुध्यते । तच्च = अनौचित्य च !

प्रतिनायक का अधिकाधिक उत्कर्ष भी नायक के उत्कर्ष का परिपोषक ही होगा— यह कहना भी असंगत है, क्योंकि वैसी स्थिति में नायक का कोई उत्कर्ष उसी प्रकार प्रतीत नहीं होगा जिस प्रकार किसी शूर महाराज को केवल एक विपाक्त बाण के द्वारा मार गिराने वाले क्षुद्र शवर (किरात) का कोई उत्कर्ष प्रमाणित नहीं होता। इसी तरह, मुख्य रस के आलम्बन और आश्रय का कथा के बीच! बीच में अनुसन्धान न करना भी किव की कृति मे एक दोष है, क्योंकि ऐसा होने पर आलम्बनादि के अनुसन्धान से होने वाले रसास्वाद का विच्छेद हो जाता।

अनौचित्य तो रस-भङ्ग का प्रमुख कारण होने से सर्वया त्याज्य है। रस-भङ्ग का अर्थ अप्रियता है। जैसे किसी मृष्ट पेय पदार्थ में बालू बादि के मिल जाने से उसके बास्वाद में अप्रियता का जाती उसी तरह रसास्वाद में बाई अप्रियता हीं रस-भङ्ग कहलाती।

जाति, देश, काल, वर्ण, बाश्रम, वय, अवस्था, प्रकृति, व्यवहार, आदि के

तस्य तस्य यल्लोकशास्त्रसिद्धमुचितद्रव्यगुणक्रियादि तद्भेदः। जात्यादेरनुचित यथा — गवादेस्तेजोबलकार्याणि पराक्रमादीनि, सिहादेश्च साधुभावादीनि । स्वर्गे जराव्याध्यादि, भूलोके सुधासेवनादि । शिशिरे जलविहारादीनि, ग्रीष्मे विह्नसेवा । ब्राह्मणस्य मृगया, बाहुजस्य प्रतिग्रहः, शूद्रस्य निगमाध्ययनम् । ब्रह्मचारिणो यतेश्च ताम्बूलचर्वणम्, दारोपसंग्रहः । बालवृद्धयोः
स्त्रीसेवनम्, यूनश्च विरागः । दरिद्राणामाढचाचरणम्, आढचानां च दरिद्राचारः । प्रकृतयो दिव्याः, अदिव्याः, दिव्यादिव्याश्च । धीरोदात्तधीरोद्धतधीरलिलतधीरशान्ता उत्साहकोधकामिनीरतिनिर्वेदप्रधाना उत्तममध्यमाधमाश्च।

लोकेत्यादि । लोकसिद्धं शास्त्रसिद्धं चेत्यथंः । तद्भेदः चतद्भित्तत्वम्, तद्विपयंयः । गवादेरिति । जात्यनीचित्यस्येदमृदाहरणम् । देशानीचित्यमुदाहरति—
स्वर्गं इत्यादि । कालानीचित्यस्योदाहरणम्—शिशिर इत्यादि । वर्णानीचित्यम्—
बाह्यणस्येत्यादि । अध्यमा ब्रह्मचर्यादयश्वारः प्रसिद्धाः, तदनीचित्यस्योदाहरणम् — ब्रह्मचारिण इत्यादि । वयोऽनीचितस्य निदर्शनम् —
बालेत्यादि । अवस्था दशा, तदनीचित्यमाह—दरिद्राणामित्यादि ।
प्रकृत्यनीचित्य विशदयति—प्रकृत्य इत्यादिना । प्रकृतया नायकाः ।
दिव्या इन्द्रादयः । अदिव्याः वत्सराजादयो मानुषह्याः । दिव्याऽदिव्याः
मानुषह्येणावतीणा देवा रामादयो दिव्यमानुषाः । एवं त्रिष्ठा प्रकृतिः ।
एतासु प्रत्येकमृत्साहप्रधाना धीरोदात्ता, कोधप्रधाना धीरोद्धता, कामिनीविषयक-

लोक-सिद्ध तथा शास्त्र-सिद्ध जो जो द्रव्य, गुण, किया आदि अनुकूल हैं उनसे भिन्न का वर्णन हीं अनीचित्य है। इनमें जातिगत अनीचित्य गाय बैल आदि क्षुद्र सत्त्वों द्वारा तेजस्विता और बल के कार्य पराक्रम आदि के और सिंह आदि उग्र पशुओं द्वारा साधुता आदि के प्रदर्शन के वर्णन में स्पष्ट है। स्वगं में जरा एवं रुग्णता के वर्णन में, भूलोक में अमृतपान आदि के वर्णन में देशगत अनीचित्य हैं। आह्मण द्वारा शिकार खेलने, क्षत्रिय द्वारा दान लेने और शूद्र द्वारा वेदाध्ययन आदि के वर्णन में जातिगत अनीचित्य है। आध्यमगत अनीचित्य ब्रह्मचारी और सन्पासी द्वारा पान चवाने और विवाहादि कार्ये के वर्णन में स्पष्ट है। वयोगत अनीचित्य वालक और दृद्ध की कामिनी में आसिक्त और युवक की उससे विरक्ति के वर्णन में है। अवस्थागत अनीचित्य है दारिद्रधावस्था में वर्त्तमान व्यक्तियों द्वारा धनियों जैसे कार्यों के सम्पादन के और धनियों द्वारा दिर्द्रों जैसे आचरण के वर्णन में। प्रकृतियाँ तीन प्रकार की होतीं—दिव्य, अदिव्य और दिव्याऽदिव्य। इनमें से प्रत्येक के वार प्रभेद होते—धीरोदात्त, धीरोद्धत, धीरलिलत और धीरप्रशान्त। इन

तत्र रत्यादीनां भयातिरिक्तस्थायिभावानां सर्वत्र समत्वेऽपि रतेः संभोग-रूपाया मनुष्येष्विवोत्तमदेवतासु स्फुटीकृतसकलानुभाववर्णनमनुचितम् । क्रोधस्य च लोकभस्मीकरणपटोदिनरात्रिव्यत्ययाद्यनेकाश्चर्यकारिणो दिव्ये-ष्विवादिव्येषु । आलम्बनगताराष्ट्यत्वस्यानुभावगतिमथ्यात्वस्य च प्रतीत्या

रितप्रधाना घीरललिता, निर्वेदप्रधाना धीरशान्तेति चतुर्घा मिद्यते । तदेवं द्वादशघा प्रकृति:। सर्वाप्येषोत्तममध्यमाधमभेदैस्त्रिधेति सङ्कलने षट्त्रिशद्भेदा प्रकृति: पयंवस्यति । भयातिरिक्तेति । भयमपलक्षणमन्यस्यापि तत्तन्नायकाऽयोग्यस्य स्यायिभावस्य । यथोत्तमदेवतासु शोकाभावः । यथा वा निर्वेदवति नायके जुगुप्ताद्यभाव:। तथा च यत्र नायके यः स्थायिभाव उपपन्नस्तत्र तस्यौचित्येन वर्णनं कार्यम् इति तात्पर्यम् । स्फुटीकृतेत्यादि । स्फुटीकृता सकला रतेरनुभावा यत्र तद्ववर्णनित्यर्थः । उत्तमदेवतास्विति । वस्यति चैवमेव गीतगोविन्दं प्रकृत्य । उपलक्षणमेतदुत्तममात्रस्य । अत एवात्तमअकृते राजादेरिप सम्भोगश्रुङ्गारवर्णनमन्-परस्परप्रेमदर्शनादयः शृङ्गारप्रभेदास्तु वर्णनीयाः । लोकभम्मी-करणेत्यादि विशेषणद्वयं क्रोधस्य । एतादृशस्योत्कटक्रोधस्यादिव्येषु मानुषेषु नाय-केषु वर्णनमनुचितम् इत्यर्थः । 'अदिन्येषु' इत्युक्तेदिन्यादिन्येषु तद्वर्णनेऽनौचित्या-भावः सुच्यते । उक्तविधसम्भोगश्रुङ्गारवणंने तादृशक्रोधवर्णने च यदनौचित्यम्कतं तत्र क्रमेण हेतुद्वयमाह - आलम्बनगतेत्यादिना । यत्र नायके सम्यानां विवृत्वबृद्धिः तिनिष्ठरत्या म्बनभूतायां नायिकायां मातृश्वबुद्ध्या इयमाराध्येति प्रतीतेस्तद्विषय सम्भोगवर्णनमुद्देजकं सम्यानां न तु शृङ्गाराभिव्यञ्जकमित्याशयः। चादिव्ये लोकभस्मीकरण दक्कोधो नोदेत्येव तत्र ताद्शक्रोधवर्णने मिय्यात्वप्रतीते

चारों में क्रमशः उत्साह, क्रोध, कामिनीविषयक रित और निर्वेद की प्रधानता होती। इस प्रकार प्रकृति के बारह प्रभेद हुए। इनके भी उत्तम, मध्यम और अधम भेदों के आधार पर तीन-तीन उपभेद होते। अतः छत्तीस प्रकार की प्रकृतियाँ सिद्ध हुईं। इन सबमें यद्यपि उत्तम दिग्य प्रकृतियों में भय (और शोक) को छोड़ कर अन्य रत्य। दि भाव अदिग्य-मानव प्रकृतियों के समान होते अवश्य हैं तथापि जिस प्रकार की सम्भोग-स्वरूप रित का स्पष्ट एवं पूर्ण वर्णन मानव प्रकृतियों में किया जाता उस प्रकार का स्पष्ट एवं पूर्ण वर्णन उत्तम दिश्य प्रकृतियों में किया जाता उस प्रकार का स्पष्ट एवं पूर्ण वर्णन उत्तम दिश्य प्रकृतियों में नहीं करना चाहिए। इसी तरह दिग्य प्रकृतियों में जैसे संसार को भस्मसात् कर देने में, दिन को रात में और रात को दिन में बदल देने और इसी प्रकार के अन्य आश्चर्यंजनक घटनाओं को उत्पन्न कर देने में समर्थं क्रोध का वर्णन किया जाता उस तरह के क्रोध का वर्णन अदिश्य प्रकृतियों में भी कर देना अनुचित है। मानव प्रकृति में वर्णनीय रित के समान रित का उत्तम दिश्य

रसानुल्लासापत्तेः। न च साधारणीकरणादाराध्यत्वज्ञानानुत्पत्तिरिति वाच्यम्। यत्र सहृदयानां रसोद्बोधः प्रमाणसिद्धस्तत्रैव साधारणीकरणस्य कल्पनात्। अन्यथा स्वमातृविषयकस्विपतृरितवर्णनेऽिप सहृदयस्य रसोद्बोधापत्तेः। जयदेवादिभिस्तु गीतगोविन्दादिप्रबन्धेषु सकलसहृदय-संमतोऽयं समयो मदोन्मत्तमतङ्गजैरिव भिन्न इति न तिन्दर्शनेनेदानीं-तनेन तथा वर्णयतुं सांप्रतम्। विद्यावयोवर्णाश्रमतपोभिष्रत्कृष्टैः स्वतोऽपकृष्टेषु न सबहुमानेन वचसा व्यवहर्तव्यम्। व्यवहर्तव्यं चाप-कृष्टेष्टत्कृष्टेषु। तत्रापि तत्रभवन्भगवन्नित्यादिभिः संबोधनैर्मुनिगुष्देवता

रौद्ररसाभिव्यक्तिनं भवतीत्यथां द्वितीयस्य हेतुवानयस्य । साधारणीकरणादिति । भट्टनायकादिमते पूर्वोक्ते भावकव्यापारभावनाविशेषमहिम्ना साधारणीकरणाद् यथा दुष्यन्तत्वादिकं न प्रतीयते तथैवाराध्यत्वमिष देवपत्न्यादिषु न प्रतीयतेत्याशयः शिक्कृतुः । समयः सहकेत इत्यपव्याख्यानम् । भिन्नः = भग्नः, परित्यक्तः । व्यवहारानौचित्यमुदाहरति — तथेति । आदिपदसूचितं

प्रकृतियों में वर्णन करने पर उनमें जो लोगों का आराष्ट्रयत्व-ज्ञान होता उसके कारण सहृदयों में दिश्यप्रकृत्यालम्बनक श्रृङ्गार रस की अनुभूति न हो सकेशी। इसी तरह मानव में दिव्य प्रकृति के समान आश्चर्यजनक क्रोध के वर्णन में उस क्रोध के मानवनिष्ठ उक्त अनुभावों में मिध्यात्व-बोध होने से सहृदयों को तन्मानवालम्बनक रौद्र रस की प्रतीति भी न हो सकेगी। अतः इस प्रकार के वर्णन अनुचित हैं। भावकत्व व्यापार आदि के कारण दुष्यन्तत्व आदि के समान आराध्यत्व के भी आच्छादित — अव्यक्त हो जाने से रस-प्रतीति होने में उपयुंक्त आराध्यत्व-ज्ञान प्रतिबन्धक न हो सकेगा-ऐसा कहना असंगत है, क्योंकि यदालम्बनक रसप्रतीति प्रामाणिक है तदालम्बनविषयक साधा-रणीकरण हीं मान्य है, अन्य प्रकार का नहीं। यदि ऐसा न हो तो अपने माता-पिता के रित-वर्णन में भी साधारणीकरण द्वारा मातृत्व पितृत्व का आच्छादन हो जाएगा, फलतः वहाँ भी पुत्रादि सहृदयों को श्रुङ्गार रस की प्रतीति माननी होगी। परन्तु यह नितान्त अनुचित एवम् अश्रामाणिक है-- ऐसी सभी सहृदयों की मान्यता है। हाँ; जयदेव आदि कुछ कवियों ने गीतगोविन्द आदि में पागल हाथी की तरह इस मान्यता का उल्लच्चन अवश्य किया है, किन्तू उन्हें निदर्शनं मानते हुए ऐसा वर्णन करना अनुचित है। व्यवहारीचित्य का निर्वाह करते हुए कि को विद्या, वय, वर्ण, आश्रम एवम् तप से उत्कृष्ट व्यक्तियों द्वारा अपनी अपेक्षा हीनतर

प्रभृतय एव न राजादयः, जात्योत्तमैद्विजैरेव नाधमैः शूद्रादिभिः, परमेश्वरेत्यादिसंबोधनैश्चक्रवर्तिन एव न मुनिप्रभृतयः संबोध्याः।

तथा चाहुः —

अनौचित्यादते नान्यद्रसभङ्गस्य कारणम्। प्रसिद्धौचित्यवन्धस्तुः रसस्योपनिषत्परा।।

यावता त्वनौचित्येन रसस्य पुष्टिस्तावत्तु न वार्यते, रसप्रतिकूलस्यैव तस्य निषेध्यत्वात् । अत एव —

व्यवहर्त्रनीचित्यं प्रतिपादयति — जात्येत्यादिना ।

उक्तार्थे ध्वन्यालोकवृत्तिस्यं वचनं प्रमाणत्वेन निर्दिशिति—तथा चाहुरिति ।
परोपनिषत् = उत्कृष्टोपनिषदिव रसतत्त्वाभिव्यञ्जकः प्रसिद्धौचित्यवन्ध इत्यर्थः ।
सर्वलोकस्वतन्त्रं रावणं स्तोतुं तस्य द्वारि समवेतान् ब्रह्मादीन् प्रति दीवारि-

व्यक्तियों के प्रति अत्यादरसूचक वचन का प्रयोग नहीं करवाना चाहिए। इसके विपरीत हीन व्यक्तियों द्वारा उत्कृष्ट व्यक्तियों के प्रति उस प्रकार के वचन का प्रयोग, औवित्यनिर्वाहार्थ, किन को अवश्य करवाना चाहिए। अत्यादरसूचक वचन के प्रयोग के विषय में भी यह ज्ञातव्य है कि 'तत्र भवन्', 'भगवन्' इत्यादि शब्दों से मुनि,गुरु, देवता आदि श्रेष्ठ व्यक्तियों का ही सम्बोधन उचित है, राजा आदि का नहीं। मुनि आदि का उपर्युंक्त शब्दों से सम्बोधन उत्तमजातीय द्विजों द्वारा हीं उचित है, अधमजातीय शूद आदि द्वारा नहीं। इसी तरह, 'परमेश्वर' 'महाराज' आदि शब्दों से चक्रवर्ती राजाओं का सम्बोधन हीं उचित है, मुनि आदि का नहीं।

अत एव आचार्य आनन्दबर्धन ने कहा है-

"रस-भङ्ग का कारण अनीचित्य को छोड़कर और कुछ नहीं है। अपनी कृतियों में प्रमाणसिद्ध औचित्य का निर्वाह रस-तत्त्व की अभिव्यक्ति का सर्वोत्कृष्ट प्रकार है।।"

किन्तु साधारणतः अनीचित्य के परिहार्य होने पर भी जो अनीचित्य सम्बद्ध रस का परिपोषक हो उसका उपनिबन्ध किव को करना हीं चाहिए, क्योंकि रसपरिपाक हीं किव का मुख्य लक्ष्य होता । अत एव यह स्पष्ट है कि परिहरणीय अनीचित्य का तात्पर्य उस अनीचित्य से है जो रस-परिपाक का विरोधी हो।

इसी लिये —

ब्रह्मन्नध्ययनस्य नैष समयस्तूष्णीं बहिः स्थीयतां स्वल्पं जल्प बृहस्पते जडमते नैषा सभा विष्नणः। वीणां संहर नारद स्तुतिकथालापैरलं तुम्बुरो सीतारल्लकभल्लभग्नहृदयः स्वस्थो न लङ्केश्वरः॥

इति कस्यचिन्नाटकस्य पद्ये विप्रलम्भश्रङ्गाराङ्गीभूतवीररसाक्षेपकपरमै-इवयंपरिपोषकतया स्थितदौवारिकवचनस्य ब्रह्माद्यधिक्षेपपरस्थानौचित्यं न दोषः। एवमेव 'अले ले सदःसमुप्पाडिअहरियकुसग्गंथिमयाच्छ-मालापद्दवित्तिविस्संभिअबालविह्वन्दःकअणा बम्हणा' इत्यादिविदूषकवच-नेऽपि रेशब्दादिप्रयोगस्य तत्तथा, हास्यानुगुणत्वात्। एषा हि दिगुपदिशता। अनया सुधीभिरन्यदप्यूह्मम्।।

कस्येयमुक्तः — ब्रह्मन्तित्यादि । अध्ययनस्य = रावणमञ्जलायं करिष्यमाणस्य वेदपाठस्य । तुम्बुष्गंन्धवं: । सीतारल्लकेत्यादि । सीताया य आरल्लकः स्वर्णत राममुद्ध्य सिन्दूरधारणायं तया गृहीता लौहगलाका सिन्दूरसरणिवा सैव भल्लक- स्तेन भग्नं हृदयं यस्य स रावण इत्ययं: । विप्रलम्भगृङ्गारः = सीतालम्बनको विप्रलम्भगृङ्गाराभासः । परिपोषकतयेति । अयं ब्रह्मादीनामधिक्षेपः प्रतिपादयित यत् तस्य रावणस्येदृशं परमैदवयंम् यद् ब्रह्माद्या अपि तत्समक्षं तुन्छा इति रीत्याऽस्य परिपोषकत्वम् भवति । उदाहरणान्तरमाह — एवमेवेति । अले ले सद्द इत्यादिवचनस्य संस्कृतच्छाया यथा — 'अरे रे सद्यःसमृत्पाटितहरितकुशग्रन्थिमया- क्षमालापरिवृत्तिविस्तम्भतवालविधवान्तःकरणा ब्राह्मणाः' इति । सद्यत्यत्कणं समृत्पाटिता अत एव चाशुष्कत्वाद् हरिता ये कुशाः तेषां ग्रन्थयः पर्वाणि तैनिमि- ताया अक्षमालायाः परिवृत्तिमात्रेण विस्तम्भतं विश्वासं प्रापित व लविधवानामन्तः करणं यैस्ते ब्राह्मणा इति सम्बोधनम् । अनेन वस्तुत एतेषां न ब्रह्मनिष्टत्विमित सूचितम् । तत् = अनौवित्यम्, तथा = न दोषावहम् ।।

"अरे ब्रह्मा ! यह वेदपाठ का समय नहीं, चुपचाप जाकर प्रतीक्षा कर; अरे मूढ़ ब्रह्स्पति ? धीरे-धीरे बोल, यह इन्द्र की सभा नहीं; ओ नारद ? अपनी वीणा को हॅटा; ओ तुम्बुख ? स्तुतियाँ बन्द कर, क्योंकि सीता की सिन्दूर-रेखारूपी वर्छी से बाहत हृदय वाले लक्क्कांत्रिपति महाराज रावण इस समय स्वस्थ नहीं हैं।।"

किसी कि नाटक में निबद्ध इस पद्य में रावण के द्वारपाल द्वारा ब्रह्मा आदि की निन्दा करने वाले इस कथन में अनुभूयमान अनौचित्य दोष नहीं है, क्योंकि यह अनौचित्यपूर्ण कथन रावण के परम ऐश्वयं का परिपोषक है जिससे विश्रलम्भ-श्रृद्धाराभास का अङ्गभूत रावणालम्बनक वीररस का आक्षेप हो जाता है। रसेषु चैतेषु निगदितेषु माधुयौजःप्रसादाख्यांस्त्रीन्गुणानाहुः। तत्र 'शृङ्कारे संयोगाख्ये यन्माधुर्यं ततोऽतिशयितं करुणे, ताभ्यां विप्रलम्भे; तेभ्योऽपि शान्ते। उत्तरोत्तरमितशयितायाश्चित्तद्भृतेजंननात्' इति केचित्। 'संयोगश्यङ्कारात्करुणशान्तयोस्ताभ्यामपि विप्रलम्भे' इत्यपरे। 'संयोगश्यङ्कारात्करुणविप्रलम्भशान्तेष्वितशयितमेव न पुनस्तत्रापि तारतम्यम्' इत्यन्ये। तत्र प्रथमचरमयोमंतयोः 'करुणे विप्रलम्भे तच्छान्ते चातिशयान्वितम्' इति प्राचां सूत्रमनुकूलम्। तस्योत्तरसूत्रगतस्य क्रमेणेति पदस्यापकर्षानपकर्षाभ्यां व्याख्याद्वयस्य संभवात्। मध्यस्थे

अय गुणान्निरूपयति — रसेिष्वत्यादिना । अत्राधिकरणे सप्तमी, प्राचीनैरैषां रसाश्चितत्वाम्युपगमात् । आहुरिति । भामहानुसारिणो ध्वन्यालोक-कारादय इति शेषः । तत्रेत्यादिना काव्यप्रकाशोक्तिव्याख्यानभेदानुसारि-पक्षमुपन्यस्यति । विश्वनायस्याप्येतदेवाभिमतम् — 'सम्भोगे करुणे विप्रलम्भे शान्तेऽधिकं क्रमात्' इति वदतः । आनन्दवर्धनेन तु संभोगश्चुङ्गाराद् विप्रलम्भे करुणे च माधुर्यातिशय उक्तः, तत्र चकारेण क्रमस्य विवक्षितत्वात् सम्भोगश्चुङ्गारापेक्षया मधुरतरो विप्रलम्भः, ततोऽपि मधुरतमः करुण इति वदन्तोऽभिनवगुप्तपादा अपि यथोत्तरमुत्कर्षतारतम्यं मन्यन्ते । तत्र विप्रलम्भः प्रकृष्टतरो भवति करुणो वेत्यत्र पूर्ववासनाभेदक्कतो विशेषः सहृदयविशेषे — इति मन्यामहे । उत्तरसूत्रम् — 'वीभत्स-

इसी प्रकार, विदूषक के-

"अरे रे! तत्काल उखाड़ी हुई हरी कुशाओं की गाँठों से बनी हुई माला फेरकर बाल विधवाओं के मन को धोखा देने वाले ब्राह्मणों!— — —" इत्यादि कथन में पूजनीय ब्राह्मणों के प्रति 'अरे रे' इस तरह के अनुचित बचन का प्रयोग दोष नहीं है, क्योंकि सम्पूर्ण वाक्यायें के ज्ञान से हास्य रस की परिपुष्टि होती है।

अनीचित्य के दोष होने और न होने के उक्त उवाहरण दिग्दर्शनार्थ प्रस्तुत किये गये हैं। अतः रस-परिपाक के प्रतिकूल अन्यान्य अनीचित्यों की निरा-करणीयता और उसके अनुकूल अनौचित्यों की प्राह्मता—अदोषता का अनुसन्धान विद्वान् पाठकों को स्वयं करना चाहिए।।

अब गुणों का निरूपण किया जा रहा है। उपयुंक्त नविष्य रसों में माधुयं, बोजस और प्रसाद ये तीन गुण कहे गये हैं। इनमें भी कुछ आचार्यों का मत है कि संयोग-श्रुङ्गार में जितना माधुयं होता उससे बिष्ठक माधुर्य करणरस में; उससे भी अधिक विप्रलम्भ श्रुङ्गार में और इन सबसे बिष्ठक शास्तरस में होता, क्योंकि पूर्व-पूर्व रस की अपेक्षा उत्तरोत्तर रस से क्रमशः अतिशययुक्त तु मते करुणशान्ताभ्यां विप्रलम्भस्य माधुर्यातिशये यदि सहृदयाना-मनुभवोऽस्ति साक्षी, तदा स प्रमाणम् । वीरबीभत्सरौद्रे ब्वोजसो यथोत्तर-मतिशयः, उत्तरोत्तरमतिशयितायाश्चित्तदीप्तेजंननात् । अद्भुतहास्यभयान-कानां गुणद्वययोगित्वं केचिदिच्छन्ति, अपरे तु प्रसादमात्रम् । प्रसादस्तु

रौद्ररसयोरस्याधिक्यं क्रमेण तुं इति कान्यप्रकाशस्थाष्टमोल्लासस्यम्। वीरेत्यादि। एतच्च कान्यप्रकाशसाहित्यदर्पणयोः स्थितम्। ध्वन्यालोके तुं 'रौद्रादयो रसा दीप्ता लक्ष्यन्ते कान्यवत्तिनः' इत्युक्तम्। तत्र 'आदिशन्दः प्रकारे; तेन वीराद्भुतयोरिप ग्रहणम्' इत्युक्तं लोचने। अत्र चाद्भुतो रसो वीरिवभावाभिन्यक्तो ग्राह्य इत्येके, बीभत्सस्थाने चाद्भुत इति प्रमादपाठ इत्यपरे न्याख्यातारः। गुणद्वययोगित्वम् इति। ओजः प्रसादश्चेति गुणद्वयमत्र विवक्षितम्। अभिनवगुत्त-पादमते तु हास्ये श्रृङ्काराङ्कतया माध्यंमिष प्रकृष्टं विकासधमंतया चौजीपि, भयानके त्वोजः प्रकृष्टं विभावस्य दीप्तत्वात्, माध्यं चाल्पम्, बीभत्सेप्येवमेवेति स्थितौ सर्वरससहचारिणं प्रसादमादाय च सर्व एव त्रयां गुणास्तिष्ठन्तीति बोध्यम्। रौद्रवीराद्भृतेषु तु नाल्पमि माध्यं मतेऽस्मिन् प्रतीयते। शान्ते पुनः सत्स्विप त्रिषु गुणेषु विभाववैचित्र्यात् कदाचिदोजः प्रकृष्टं कदाचिच्च माध्यंमिति विवेकः। प्रसादस्यानन्दवधंनाख्कं मम्मटसम्मतं सर्वसाधारणत्वमाह—प्रसादस्त्वत्या-

चित्तद्रृति उत्पन्न होती है। किन्तु कुछ वाचार्य मानते कि संयोग-शृङ्गार से अधिक माधुर्य करुण और शान्त रसों में और इन दोनों से भी अधिक माधुर्य विप्रलम्भ-शृङ्गार में होता जब कि कुछ वन्य वाचार्यों के अनुसार संयोग-शृङ्गार की वपेका करुण, विप्रलम्भ-शृङ्गार और शान्त रसों में समान रूप से उत्कुष्टतर माधुर्य होता, न कि वन्तिम तीन रसों में भी पूर्व-पूर्व से उत्तरोत्तर रस में क्रमशः उत्कुष्टतर माधुर्य होता। उपर्युक्त मतों में से प्रथम तथा तृतीय मत का समर्थन तो "करुण विप्रलम्भे तच्छान्ते चातिशयान्वितम्" (काव्यप्रकाश, उल्लास-८) इस काव्यप्रकाशोक्त वचन से हीं हो जाता है। यदि "दीप्त्यात्मविस्तृतेहुँ तुरोजो — तस्याधिक्यं क्रमण तु" (काव्यप्रकाश, उल्लास-८) इस उत्तरसूत्र से 'क्रमेण' पद का व्यवक्षं कर पूर्वसूत्र की व्याख्या की जाय तो प्रथम मत का वन्यया—स्वतन्त्र क्य में अपकर्ष के विना हीं—व्याख्या की जाय तो तृतीय मत का समर्थन हो जाता है। दितीय मत्न में जो करुण और शान्त रसों की वयेसा विप्रलम्भ-शृङ्गार में अधिक माधुर्य कहा गया है उसमें यदि सहदयों का अनुभव समर्थक हो तो वह मत भी प्रामाणिक हो सकता है, अन्यया नहीं। यतः वीर रस की अपेक्षा बीभत्स और रौद्र रसों में क्रमशः अधिकाधिक वित्तदीति उत्पन्न होती अतः वीर; बीमत्स और रौद्र रसों में क्रमशः अधिकाधिक वित्तदीति उत्पन्न होती अतः वीर; बीमत्स और रौद्र रसों में क्रमशः वोजोगुण के उत्कर्ष में तारतम्य होता। अद्भुतः;

सर्वेषु रसेषु सर्वासु रचनासु च साधारणः।

गुणानां चैषां द्रुतिदीप्तिविकासाख्यास्तिस्रश्चित्तवृत्तयः प्रयोज्याः, तत्तद्गुणविशिष्टरसचर्वणाजन्या इति यावत् । एवमेतेषु गुणेषु रसमात्रधर्मेषु व्यवस्थितेषु मधुरा रचना, ओजस्वी त्रन्ध इत्यादयो व्यवहारा आकारोऽस्य शूर इत्यादिव्यवहारवदौपचारिका इति मम्मटभट्टादयः ।

येऽमी माधुर्यौजःप्रसादा रसमात्रधर्मतयोक्तास्तेषां रसधर्मत्वे कि मानम् ? प्रत्यक्षमेवेति चेत्, न । दाहादेः कार्योदनलगतस्योब्णस्पर्शस्य

दिना । रचना = वाक्यम् । औपचारिका इति । यथा शौर्यादेरात्मगुणस्य समवायेन 
शरीरेऽभावेऽपि स्वसमवायिसंयुक्तत्वसम्बन्धेन स्वाश्रयाभिन्यञ्जकत्वसम्बन्धेन वा
शरीरवृत्तित्वमादाय शरीरे शूरत्वन्यवहारस्तथा रसाश्रितगुणविषयोऽपि शब्दायंवृत्तित्वन्यवहार इत्याशयः । मम्मटभट्टादय इत्यत्रादिपद।दभिनवगुप्तविश्वनाथादिपरिग्रहः ।

तदेवं मम्मटादिसम्मतं गुणानां रसधर्मत्वं प्रतिपाद्य तन्निरासायोपक्रमते - येऽमी

हास्य और भयानक रसों में कुछ बाचार्य दो गुणों-प्रसाद एवम् ओज की स्थिति मानते तो कुछ अन्य आचार्य केवल प्रसाद गुण की । वस्तुस्थिति यह है कि प्रसाद गुण केवल अद्भुतादि तीन रसों में हीं नहीं अपि तु सभी में विद्यमान होता ।

ये तीन गुण — माधुयं, ओजस् और प्रसाद — क्रमशः द्रुति; दीप्ति और विकास नामक तीन प्रकार की चित्तवृत्तियों के प्रयोजक हैं। तात्पयं यह है कि उपयुं क्त तीन गुणों में से क्रमशः एक एक गुण से विधिष्ट रस की चवंणा से क्रमशः उपयुं क्त एक एक चित्तवृत्ति उत्पन्न होती है। इस प्रकार यह सिद्ध है कि ये गुण केवल रस के धमं हैं, रसातिरिक्त शब्दादि के नहीं। ऐसी स्थिति में रसाधिय ज्जक रचना आदि में 'यह रचना मधुर है', 'यह बन्ध बड़ा हीं ओजस्वी है' इत्यादि व्यवहार में शब्दादि में प्रतीयमान माधुर्यादि उसके वास्तविक धमं नहीं, अपि तु औपचारिक हैं। जैसे बात्मिनष्ठ शौर्य आदि गुणों को बात्मा के अभिव्यञ्जक आकार — शरीर में आरोपित कर के 'इसका आकार शूर है' इत्यादि व्यवहार होते उसी प्रकार रसाधिय ज्जक रचना आदि में रस के माधुर्यादि गुणों को बारोपित करके उपर्युं क्त व्यवहारों का उपपादन करना चाहिए। यही काव्य-प्रकाशकार मम्मट भट्ट आदि का मत है।

अब विचारणीय यह है कि मम्मट आदि आचार्यों द्वारा माधुर्यादि गुणों को जो रस मात्र का धर्में कहा गया है उसमें प्रमाण क्या है। इसमें मानस प्रत्यक्ष तो प्रमाण हो नहीं सकता, क्यों कि अपिन के दाहादि कार्य से अतिरिक्त उसके उष्ण स्पर्ध का जिस प्रकार स्विगिद्धयजस्य प्रत्यक्ष होता उस प्रकार रस के कार्यभूत

यथा भिन्नतयानुभवस्तथा द्रुत्यादिचित्तवृत्तिभ्यो रसकार्येभ्योऽन्येषां रसगतगुणानामननुभवात् । तादृशगुणविशिष्टरसानां द्रुत्यादिकारण-त्वात्कारणतावच्छेदकतया गुणानामनुमानमिति चेत्? प्रातिस्विकरूपेणैव

इत्यादिना । प्रत्यक्षमत्र मानसं ग्राह्मम् । कारणतावच्छेदकेति । कारणे विशेषणी-भूतं कारणतावच्छेदकमुच्यते । माधुर्यादिविशिष्टेपु रसेषु द्रुत्यादिकारणत्विमिति तत्र रसेषु विशेषणतयाऽन्वितं माधुर्यादि कारणतावच्छेदकम् इति तात्पर्यम् । रसनिष्ठ-द्रत्यादिकारणता कि व्यद्धर्माविच्छन्ना, कारणतात्वाद्, दण्डादिनिष्ठघटादिकारणताव-दित्यनुमानम् । तदाशयश्च यद्गुणविशिष्ट: शृङ्गारो द्र्ति जनयति तद्गुणो माधुर्य-मित्यादिः । एतम्रिरस्यति —प्रातिस्विकेत्यादिना । स्वं स्वं प्रति प्रतिस्वम्, तत्र भवं तिम्रष्ठे रूपं तद्व्यक्तित्वं तच्छुङ्गारत्व।दिकं प्रातिस्विकम्, तेन रूपेण तद्व्यक्ति-त्वेन कारणतावच्छेदकेनैव श्रुङ्गारादीनां द्रुत्यादिकारणत्वोपपत्तौ सत्यां कारणता-बच्छेदकतया गुणानां कल्पने गौरवात्। तदयं तात्पर्यार्थः — पूर्वोक्तेषु प्रथमे पक्षे सम्भोगश्रुङ्गारकरणविप्रलम्भश्रुङ्गारशान्तानां क्रमेण प्रकृष्टप्रकृष्टतरादिद्रुतिजनकत्वं तथा च तत्तद्रसकार्येषु प्रतीयमानत्व'द्द्वैजात्यस्य न प्राचामभिमतम्। सामान्येन सम्भोगश्रङ्गारादीना विजातीयद्रुतीः प्रति कारणत्वं निर्वहति, तद्रुति-त्वस्यैव कार्यतावच्छेदकतया सामान्येनान्वयव्यतिरेकानुपपत्तेः । द्रुतीनां विजातीय-त्वेपि तत्सर्वानुगतं द्रुतित्वं तु न कार्यतावच्छेदकम्, विशेषधर्मेण कार्यत्वाद्यपपत्ती सामान्यवर्मस्यान्ययासिद्धत्वात् । अत एव स्मृति प्रत्यनुभवत्वेनैव कारणत्वं तार्किकाणाः मिष्टम्, न ज्ञानत्वेन । तथा च तद्र तेस्तद्रसान्वयव्यतिरेकानुविद्यायितया तद्रसत्वे-नैव कारणत्विमिति तद्रसत्वमेव कारणतावच्छेदकमिति स्थितौ तदितिरिक्तस्य गुणस्यापि कारणतावच्छेदकत्वकल्पने गौरवम् । अत्र गौरवं मानाभावस्याप्युपलक्षणं बोध्यम् । माध्यें व्विप तत्तद्रसाश्रितेषु तारतम्येन द्रुतिविशेषं प्रति तन्माध्यें स्यापाततः कारण-तावच्छेदकत्वप्रतीताविप माधुर्यसामान्ये तदभावात् । द्वितीयेप्येतदेव स्थितम् । वतीयेऽपि पक्षे सम्भोगश्वंगारापेक्षया करुणादिषु द्रुतेः प्रकृष्टतरत्वादयमेव न्यायः।

द्वित आदि चित्तवृत्तियों से अतिरिक्त रसगत माधुर्यादि गुणों का मानस प्रत्यक्ष में सान नहीं होता । माधुर्यादि गुणों से विशिष्ट रसों में द्वृत्यादि चित्तवृत्तियों की जनकता होने से कारणीभूत रसों में विशेषणीभूत गुणों का कारणताबच्छेदक के रूप में अनुमान भी असंगत है। इसका कारण यह है कि जब माधुर्यादि गुणों का भिन्न-भिन्न रसों में तारतम्य है तब भिन्न-भिन्न रसों की चवंणा से होने वाली द्वृत्यादिचित्तवृत्तियों में भी तारतम्य मानना हीं होगा। ऐसी स्थित में तारतम्य-मुक्त द्वृत्यादि की कारणता जब तत्तद्रस में सिद्ध हो जाती तो तद्रसत्व—तद्व्यक्तित्व को कारणतावच्छेदक मानना हीं होगा, उसके अतिरिक्त माधुर्यादि को

रसानां कारणतोपपत्ती गुणकल्पने गौरवात्। शृङ्कारकरुणशान्तानां माधुर्यवत्त्वेन द्रुतिकारणत्वं प्रातिस्विकरूपेण कारणत्वकल्पनापेक्षया लघुमूतमिति तु न वाच्यम्, परेण मधुरतरादिगुणानां पृथग्द्रुततरत्वादि-कार्यतारतम्यप्रयोजकत्याभ्युपगमेन माधुर्यवत्त्वेन कारणताया गडुभूत-त्वात्। इत्थं च प्रातिस्विकरूपेणैव कारणत्वे लाघवम्।

एतदेव प्रश्नोत्तराभ्यां विश्ववयित—श्रृङ्कारेत्यारभ्य गडुभूतत्वादित्यन्तेन । गडुभूतत्वं व्यथंत्वम् कायंभेदे कारणभेदस्यावश्यकत्या तद्वसत्वेन तद्वृतिकारणताया

धावश्यकत्वेन तन्माधुयंवत्वेनापि न कारणता, गुणस्याचलिस्यितित्वेन तन्निवेशस्य

ध्यथंत्वादित्यपि वोध्यम् । अत्र गुरुभूतत्वादिति पाठान्तरं मधुसूदनशास्त्रिकल्पितं

रसचिन्द्रकायामुक्तधाष्ट्यंमपि नाऽसमञ्जसमिति प्रतीमः । यक्त्कः रसचिन्द्रकायाम्—

'ननु तत्तद्विशेषद्वतीरनुगमय्यः प्रातिस्विकरूपेण कारणतायान्तु अनन्ता

इति वथं परित्यागो लघुभूतस्येति चेत् ? न, माधुर्यानिभव्यञ्जिकायां प्रसादप्रसन्नायां

रचनागां सत्यां विकासवृत्त्यां श्रृंगारास्वादो जायते द्वृतिष्ट्य न जायते, तत्र श्रृंगार
कारणस्य भावाद द्वतेरभावाच्च तादृशकायंकारणभावस्यैवासम्भवात् ' इति तदेतद
चिन्तिताभिधानम्, 'अचलस्थितयो गुणाः' इति वादिनां प्राचां मते माधुर्यस्य

श्रृंगारायोगव्यवच्छेदेन माधुर्यरिहतस्य श्रुंगारस्यासम्भवात् । यत्तु क्वचित् श्रृंगार
वर्णने याधुर्यंव्यञ्जकद्वणाभावः सोऽप्यशक्तिकृत एव । नचैतावता ताद्वे श्रृंगार

भी कारणतावच्छेदक मानने में गौरव स्पष्ट है। अत एव—श्रुङ्गार, करुण और शान्त रसों में से प्रत्येक को तद्रसत्वेन, द्रुति का कारण कहने की अपेक्षा माधुर्यं-वत्त्वेन कारण कहने में लाघव है, क्योंिक प्रथमपक्ष में तीन कार्यंकारणभाव होंगे जब कि द्वितीय पक्ष में एक—यह कथन भी अयुक्त है, क्योंिक उक्त तीनों रसों में जब एक प्रकार की द्रुति को जनकता है हीं नहीं तब तीनों में एक प्रकार का माधुर्यं मानना असम्भव है। फलतः तद्रसत्वेन कारणता हीं मानी जा सकती; माधुर्यंवत्त्वेन कारणता मानना तो सवंथा निर्धंक है, क्योंिक जब माधुर्यंविशिष्ट कक्त रसत्रय में एकविध द्रुति की कारणता हीं नहीं तब माधुर्यंवत्त्व को कारणतावच्छेदक मानना सार्थंक कैसे होगा? तन्माधुर्यंवत्त्व को भी कारणतावच्छेदक मानना निर्धंक है, क्योंिक जब रसविशेष का तन्माधुर्यं अव्यक्षित्रित धर्म है तो फिर तद्रसत्त्व को कारणतावच्छेदक न मानकर तन्माधुर्यंवत्त्व (—तन्माधुर्यं) को कारणतावच्छेदक मानना निर्धंक हीं तो है। अतः प्रामाणिक तद्रसत्त्व को हीं कारणतावच्छेदक मानने में लाघव स्पष्ट है। इस प्रकार द्रुत्यादिकारणतावच्छेदक के रूप में गुणों का अनुमान हीं जब अनुपपन्न है तो इस अनुमान से गुणों का रसमात्रधर्मत्व प्रमाणित नहीं किया जा सकता।

किञ्चात्मनो निर्गु णतयात्मरूपरसगुणत्वं माधुर्यादीनामनुपपन्नम् । एवं तदुपाधिरत्यादिगुणत्वमपि, मानाभावात्, पररीत्या गुणे गुणान्तरस्यानौः

माधुर्याभावः सिष्ठ्यति, व्यञ्जकाभावस्य व्यङ्गचा भावाऽगमकत्वात् । अत एव 'अगोगव्यवच्छेदेन रसोपकारकत्वम्' इति काव्यप्रदीयोक्तं गुणलक्षणं विवृण्वतोचोतकृताप्युक्तम्—''एवं चयत्र रसस्तत्र माधुर्यादिकमस्त्येव, तस्य तद्धमंत्वात् ।
क्विच्त् व्यञ्जकाभावात्तदस्फुटत्विमत्यन्यत् । यथा 'अयं स रशनोत्कर्षी' इत्यादाविति
बोष्ट्यम्'' इति । तथा च शृङ्कारे माधुर्यस्य नियतत्वेन द्रुत्यभावोऽसम्भवः ।
प्रकृतमुपसंहरति—इत्यं चेत्यादिना । यिवशेषाणां कार्यकारणभावस्तत्सामान्यस्यागि तथेति नियमस्तु परिवृश्यमानवैजात्यकार्यव्यतिरिक्तविषयक
एवेति प्रातिस्विकरूपेण कारणत्वोपपत्ताविष न सामान्येन माधुर्यवत्त्वादिना द्रुत्यादिः
कारणता सिष्ट्यतीति तात्पर्यम् ।

युक्त्यन्तरमाह-किञ्चेति । आत्मनः चिद्र्षस्य रसस्य काव्यात्मभूतस्य । ननु विभावाद्यभिन्यक्तस्य रत्यादेरेव रसत्वमिति वदतां प्राचां चिद्गुणत्वाभावी माधुर्या विष्ट एवेत्यत बाह - तदुपाधीति । चिद्र पस्य रसस्योपाधया ये रत्यादयस्तेषामपीत्यर्थः । अस्य वान्यस्य पूर्ववान्यस्थेनानुपपन्नमित्यनेनान्वयः । अनौचित्याच्चेति । चकारो हेतौ, यता वैशेषिकनये गुणे गुणान्तरा-भावेन रत्यादी इच्छाविशेषात्मके गुणे माधुर्यादिगुणस्याभावोऽतो रत्यादी माधुर्यादिस्वीकारे मानाभाव इत्याशयः चिद्र परसोपाधी मधुरा रति:, मधुरो हास इत्यादिन्यवहारो यदि नवचिद्द्श्यते तहि स कीपचारिकत्वेन व्याख्येयः । यद्वा मानमत्र व्यवहारसाक्षिकोऽनुभव एवं सहृदयानाम् । तथा च रत्यादी नवचित् माध्यादिमत्त्वप्रतिपादकव्यवहारसत्त्वेपि करुणेऽपि शोक-स्थायिभावके माध्यातिशयं स्वीकुवंतां मते मधुरतरः शोक इति व्यवहारो यदि भवेत् तदा स एव प्रमाणं भवेद् रत्यादी माधुर्यादिसत्त्वे, न चैवं दृश्यते । ववचित्तया व्यवहारस्त्वत एवीपचारिकः । अतो व्यवहारसिद्धानुमवात्मकप्रमाणाम वस्तात्वयं-विषयः प्रकृते । तथा च पररीत्येत्यादियुक्त्यन्तरमेवात्र । यत् रसचन्द्रिकायां विवृतम्- 'वदि माध्यादिगुणा रत्यादी स्युस्तदा रसतामप्राप्तायामि रती द्रुतिरनु-भूवेत, न च तथा, तथा च केन प्रमाणेन रत्यादिगुणत्य माध्यदीनामञ्जीकायंमिति

अब प्रकारान्तर से भी गुणों के रसमात्रधमंत्व का खण्डन किया जा रहा है—
रस को काव्य की बात्मा कहा गया है। यह आत्मभूत रस सगुण हो नहीं सकता,
क्योंकि वैसा मानने पर रस की चवंणा विगल्जितवेद्यान्तर न हो सकेगी। ऐसी
स्थिति में काव्यात्मभूत रस को निगुंण ही कहना उचित होगा। इसका संकेत
रस की चिद्र पता के प्रतिपादन के अवसर पर किया जा चुका है। एवञ्च जव

चित्याच्च । अथ श्रृङ्गारो मधुर इत्यादिःयवहारः कथमिति चेत् ? एवं तर्हि दुत्यादिचित्तवृत्तिप्रयोजकत्वम्, प्रयोजकतासंवन्धेन दृत्यादिकमेव वा माधुर्या-

मानाभावादिरपनेनोक्तम्' इति, तदयुक्तम्, रसाभासेऽपि द्र्त्यादेः कविसम्बदायप्रसिद्ध-त्वात । अत एव विश्वनाथेनात्र प्रसङ्गे रसपदेन रसाभासस्यापि ग्रहणं कण्ठत एवोक्तम् । किञ्च भक्तिरसमनङ्गीकृवंतः पण्डितराजस्य मते रसतामप्राप्तायामपि भगवद्विपिविण्यां रती द्रते: स्वीकारादिप तद् विरुद्धभेवेत्यलम् । इदमत्रावधेयम्-अत्र-माध्यादयो न वैशेषिकपरिमाणिता गुणाः, अपि तु तदिद्भना एव सहदयैकानु-भवसाक्षिकाः कविसम्प्रदायसिद्धा इति वैशेषिकसमयेन न किमपि प्राचां होयते । किन्द्र दशंनान्तरे गुणे गुणाङ्कीकारोपि दश्यत एव । तथापि पूर्वीवतमानाभाव एव खण्डनयक्तिरिति। यदि त् विभावाद्यभिन्यक्तेषु मवंत्रैव रत्याविस्थायिभावेषु मधराहित्यवहार इध्यते तर्हि प्राचीनमते दोपान्तरं भृग्यम् । अतश्च यद्कतमानन्द-बधंनाचनुसारेण-'गुणबृत्त्वा पुनस्तेषां वृत्तिः शब्दार्थयोमता' इति तदेकम्, माधर्या-दिकं द्रत्यादिकारणमितिद्वितीयं च प्रतिक्षेप्यमविशयत इति तदेवाह प्रक्तील-राम्याम्-अथेत्यादिना ! व्यवहार इति । तथा चैतादृशेन व्यवहारेण शृङ्गारादौ रसे माधयोदिए स्वं निष्प्रत्यूहं विष्यति, ततो उन्यत्र शब्दादी तथा व्यवहारस्तु गूणवृत्त्ये वोपपाद्य इत्यभिप्रायः शिङ्कितः । तत्र व्यवहारेण विभावाद्यभिव्यक्तस्यायिभावात्मके रसे यथा माध्यादिसिद्धिस्तयैव शब्दादाविप समानत्वाद् व्यवहारस्यैकत्र मूख्यः तयाऽन्यत्र च गौणतया स इति विशेषे मानाभावात् ताद्शरीत्या माधुर्वादि परिब्कर-णीयम् येन सर्वत्रैवैकैव दिख्यवहारापपादनाय सम्भवेदित्याह-एवं तर्हीत्यादिना । प्रयोजकत्वं च अन्यथासिद्धिघटितं कारणाऽकारणसाधारणमिति सर्वत्रेत पदेऽथे वाक्यरूपायां रचनायां रसे चेति सबं एवते गुणवन्तः समानरूपेणैवेति भावः। एतच्च द्रत्यादिचिवृत्तिभ्यो भिन्ना माधुर्यादयो गुणा इत्यभिश्रायेण । वस्तुतस्तु द्रुत्यादयश्चित्तवृत्तिविशेषा रसास्वादात्मका एवेति 'तया दीप्त्या बास्वाद-विशेषात्मिकया' इत्यादिलोचनोक्त्यैकदेशानुमत्या सिद्धे गुणा अपि रसास्वादाभिन्न-द्रुत्यादिरूपा एवेति 'ते च प्रतिपत्त्रास्वादमया मुस्यतया' इत्याद्यमिनवगुप्तणादोक्त-द्रत्यादिचित्तवृत्तिभ्यो रसकार्येभ्योऽन्येषां रसगतगुणानामनन् रीत्या प्रतीयते। भवादित्यनेन स्वयमपि प्रतिपादितपूर्वमेवैतत् । ततश्च द्रुत्यादिप्रयोजकत्वं न गुणोऽपि तु द्रत्यादिरेवेत्याह—प्रयोजकतासम्बन्धेनेत्यादिना । तथा च प्रयोजकतासम्बन्धेन द्रुत्यादिमत्त्वं माधुर्यादि, प्रकृतिजन्यबोधे प्रकारीभूतस्य धर्मस्य भावप्रत्ययार्थत्वेन द्रत्यादिमत्त्वं द्रत्यादिरेवेति फलितमाह—द्रत्यादिकमेवेति ।

रस निगुंण है तब माधुर्यादि को रस का धर्म कैसे माना जा सकता है ? इसी प्रकार गुणों को चित्स्वरूप रस के उपाधिभूत रत्यादि के भी धर्म नहीं कहा जा

दिकमस्तु । व्यवहारस्तु वाजिगन्धोष्णेतिव्यवहारवदक्षतः । प्रयोजकत्वं चादृष्टादिविलक्षणं शब्दार्थरसरचनागतमेव ग्राह्मम् । अतो न व्यवहाराति-

प्रतिक्षित्तम् । अत्र च प्रयोजकत्वघिते गुणलक्षणे प्रयोजकतात्वस्य शक्यतावच्छेदककोटिप्रविष्टत्वम्, द्वितीये च प्रयोजकतायाः संगंतया संसंगम्यिदया भानान्न तत्र
गुणपदशक्तिरिति न सा शक्यतावच्छेदककोटिप्रविष्टेति लाघवगौरविवचारः शास्त्रसम्मतः पन्थाः । प्रयोजकतासम्बन्धेन तद्वत्त्वस्य समर्थनाय दृष्टान्तमाह——व्यवहारस्त्वत्यादिना । वाजिगन्धा— अश्वगन्धा 'असगन्ध' इति नाम्ना लोके प्रसिद्धा ।
तस्या भक्षणेन उष्णत्वं जायते इति तत्र यथोष्णत्वप्रयोजकत्वमादाय प्रयोजकतासम्बन्धेनोष्णत्वमादाय वा 'अध्वगन्धा उष्णा' इति व्यवहारः प्रसिद्धो वैद्यके तथैव
'श्रृष्ट्वारो मधुरः' इत्यादि व्यवहारोऽपीति भावः । अदृष्टादीत्यत्रादिशब्देन
साधारणनिमित्तकारणानि असाधारणानि च कानिचित् कत्रादीनि, समवायिकारणं
चान्तःकरणम् संगृह्यते । व्यवहारातिप्रसक्तिरिति । 'अदृष्टं मधुरम्' इत्यादिव्यवहारापत्तिरित्यर्थः । यद्यप्यास्वादिवशेषस्वक्ष्यद्रृतिप्रयोजकता रसे विषयतया,
शब्दादौ च तद्विषयव्यञ्जकतयेति विविद्या प्रयोजकता तथापि विलक्षणप्रयोजकता-

सकता, क्योंकि इच्छाविशेषादिस्वरूप रत्यादि के स्वयम् गुण होने से उनमें माध्यादि गुणों के अस्तित्व में, 'मधुरा रितः', 'मधुरः शोकः' इत्यादि अनुभव के अभाव में, कोई प्रमाण नहीं है। साथ हीं, 'गुण में कोई गुण नहीं होता' इस वैशेषिक-सिद्धान्त के अनुसार रत्यादिस्वरूप गुणों में माधुर्यादि गुण हो भी नहीं सकते। अब 'श्रुङ्गारो मधुरः' इत्यादि व्यवहारों का उपपादनमात्र अविशिष्ट है। इसके लिए श्रुङ्गारादि रसों या इनकी चर्वणा में जो द्रुत्यादिचित्तवृत्तियों की प्रयोजकता हैं उन्हें ही माधुर्यादिगुण कह देना पर्याप्त है। अथवा प्रयोजकता-सम्बन्ध से रसादिनिष्ठ जो द्रुत्यादिमत्त्व, अर्थात् द्रुत्यादि चित्तवृत्तियां हैं, उन्हें हीं माधुर्यादि गुण मान लेना चाहिए। अतः प्रयोजकता-सम्बन्ध से द्रुत्यादि प्रयोजक होने से प्रुङ्ग।रादि को द्रुत्यादिमान् — माधुर्यादिगुणवान् — मधुर — आदि कहा जाता है। इस प्रकार उक्त व्यवहारों का उपपादन, गुणों को रसों के स्वाभाविक धर्म न मान कर भी, हो हीं जाता है। तत्प्रयोजक पदार्थ में तद्वत्व का व्यवहार तो सुप्रसिंख है, जैसे-अध्वगन्धा के भक्षण से उष्णत्व (=गर्मी) होने से उष्णत्व के प्रयोजक अध्वगन्धा को उष्णत्वयुक्त कहा हीं जाता है। इसी प्रकार रसादि के भी द्रत्यादिप्रयोजक होने से रसादि को द्रुत्यादि-माधुर्यादि-युक्त कहा जाता है। यह द्रत्यादिप्रयोजकता यद्यपि अदृष्ट, देश, काल आदि में भी है हीं, क्यों कि ये कार्यमात्र के प्रति निमित्तकारण होते तथापि प्रयोजकभेद से प्रयोजकता के भी विलक्षण होने से अवुष्टादिनिष्ठ द्रस्यादिप्रयोजकताओं से विलक्षण प्रयोजकता

प्रसक्तिः । तथा च शब्दार्थयोरिष माधुर्यादेरीदृशस्य सत्त्वादुपचारो नैव कल्प्य इति तु मादृशाः ।।

जरत्तरास्तु—

क्लेषः प्रसादः समता माधुयं सुकुमारता । अर्थव्यक्तिरुदारत्वमोजःकान्तिसमाधयः ॥

त्वेनैवानुगम इत्याशयः। यद्वा आस्वाद एव द्रुत्यादिजनकः, तथा च द्रुत्यादि प्रयोजकत्वं माधुर्यादि-- इति रीत्या स्वरूपत आस्वादे तद्विषयतया आस्वादजनके रसे तदिभव्यञ्जकतया च शब्दादौ व्यवहार उपपाद्यः। तथा च शब्दार्थं रसरचने-त्यत्र रसेत्युपलक्षणं रसास्वादस्यापि। वृत्तेर्वे त्यन्तरजनने वाधकाभावान्नेद-मनुपपन्नम्।

तदेवं भामहाभिन्नेतं ध्वन्यालोककाराद्यनुमोदितं च मम्मटसम्मतं गुणत्रयवादं विविच्य वामनाभिमतं 'दश शब्दगुणाः, दश चार्थगुणाः' इति पक्षं तन्तिरासप्रकारच प्राचीनोक्तपथानुसारेण वक्तुमुपक्रमते—जरत्तरास्त्रित्वत्यादिना । वामनोऽत्र कान्यालङ्कारकर्त्ता परामृहटः । अत्र त्रिगुणवादिषु काव्यप्रकाशकर्तुं रेव कण्ठत खपादानात्तदपेक्षया वामनो जरत्तर इत्युक्तम् । यत्तृक्तं रसचन्द्रिकायाम्—'त्रिगुणवादिनः काव्यप्रकाशकृदादयो जरसः, दशगुणवादिनो वामनादयो जरत्तराः, यद्यपि प्राचीनो भामहोऽपि गुणत्रयवादो तथापि तन्मतस्यानित्रक्षिद्धेनं तत्परिगणितम्' इति तत्सम्प्रदायाऽपरिचयात् । गुणत्रयवादो भामहोपज्ञ एवेति काव्यप्रकाश-जीवातुभूतस्य ध्वन्यालोकस्यवृत्तिग्रन्थस्याध्ययनेन स्पष्टमेव प्रतीयते । अत एवः लोचनेऽप्युपसंहृतम्—'एवं माधुयौजःप्रसादा एव त्रयो गुणा उपपन्ना भामहाभिप्रायेण' इति ।

इलेषः प्रसाद इत्यादि । इदं च पद्यं यद्यपि दिण्डनः, यद्यपि चैतेषां लक्षणेष्वपि दिण्डसम्मतेषु क्वचित् क्वचिद्धामनोक्तलक्षणेभ्यो भेदस्तथापि नामसाम्यादिदं वामनमतिक्ष्पणावसरे ग्रन्थकृता निर्दिष्टमिति बोध्यम् ।

हीं यहां सम्बन्ध रूप में विवक्षित है; अतः अदृष्टादि में माधुयंवत्त्व के व्यवहार की आपत्ति नहीं होती। इस प्रकार शब्द, अयं, रचना, बन्ध और रस में यत्तंमान विरुक्षण प्रयोजकताओं के सम्बन्ध रूप में विवक्षित होने से द्रुत्यादिमत्त्व—माधुर्यादि से विशिष्ट जैसे रस होते वैसे शब्द, अयं आदि भी। अतः शब्द, अयं आदि में गुणवत्त्व को औपचारिक कहने की कोई आवश्यकता नहीं है—ऐसा हम सोचते।

वामन आदि कुछ प्राचीनतर आचार्य — ब्लंब, प्रसाद, समता, माधुर्य, सुकु-मारता, अर्थव्यक्ति, उदारता, ओज, कान्ति और समाधि नामक दश शब्दगुण मानते । इति दश शब्दगुणान्, दशैव चार्थगुणानामनन्ति । नामानि पुनस्तान्येव, लक्षणं तु भिन्नस् ।

तथा हि-

शब्दानां भिन्नानामप्येकत्वप्रतिभानप्रयोजकः संहितयैकजातीयवर्ण-विन्यासविशेषो गाढत्वापरपर्यायः श्लेषः ॥

यदाहुः—'श्लिष्टमस्पष्टशेथिल्यम्' इति । यथा—'अनवरतविद्वद्द्रुमद्रोहि-दारिद्रचमाद्यद्द्विपोद्दामदपौंचविद्रावणशौढपश्चाननः' इति ।

उद्दिष्टान् गुणान् क्रमेण लक्षयित — तथाहीत्यादिना । शब्दानाम् = शक्तानां पदानाम् । एकत्वप्रतिमानमभेदबुद्धिः, एषा चाहार्यविषयंयात्मिका सहृदयानाम् । एकत्वं सादृदयमित्यपव्याख्यानम् । संहितयेति । एतच्चोपलक्षणं दीर्धसमासस्येति वक्ष्यते । 'पृथक्पदत्वं माधुर्यम्' इति वचनविवरणे पृथक्पदत्वं समासदैष्यंनिवृत्ति-परमितिवदतो वामनस्याप्ययमेवाभिश्रायः । समासदैष्यंमेवैकत्वभाने हेतुः । एकजातीयत्यादि । एकजातीयवर्णानामेकोऽनेको वा समूहोऽत्र विवक्षितः, तेन चानुप्रासः सूच्यते । गाढत्वं च संयोगपरह्नस्वप्राचुर्यं वक्ष्यमाणम् ।

उक्तार्थे दण्ड्युक्ति प्रमाणयति — यदाहुरित्यादिना । अत्र यादृशं शैथिल्यं दण्डिनोक्तम् अल्पप्राणाक्षरोत्तरम् इति तद् ग्रन्थकृतो नाभिष्रेतम्, उदाहरणस्याल्प-प्राणवर्णसमूह्घटितत्वात् । अतोऽत्र प्रोक्तगाडत्वविपरीतमेव शैथिल्यं विवक्षितं मन्तन्यम् । अनवरतेत्यादि । विद्वांस एव फलदातृत्वाद् द्रुमाः, तेषामनवरतं द्रोही यो द्रारिद्रघह्लपो माद्यन् द्विपस्तस्योद्दामपौषस्य विद्वावणे प्रौढः पञ्चाननः सिंह

इन्हीं नामों के दश अर्थगुण भी उनके द्वारा स्वीकृत हैं, किन्तु इनका स्वरूप शब्दगुणों के स्वरूप से भिन्त है।

अब क्रमशः पूर्वोक्तः शब्दगुणों और अर्थगुणों के लक्षण-उदाहरण दिये जा रहे हैं—

पदों के वस्तुतः भिन्न-भिन्न होने पर भी संहिता (= पूर्वापर के अत्यन्त सान्निध्य) के कारण उन सब पदों के एक होने की प्रतीति के निमित्तमूत और अनुप्रास-समूहघटित रचना-विशेष को हीं 'इलेष' कहा जाता। इसे हीं दूसरे शब्ध में 'गाढ़ता' भी कहते।

आचार्यं दण्डी ने कहा भी है—'जिसमें शिथिलता (गाढ़ता के विपरीत विन्यास ) न हो —शिथिलता का आधिक्य न हो, उसी रचना विशेष को 'श्लिष्ट' (= क्लेष) कहा जाता।"

जैसे — 'अनवरतविद्वद्द्रमः'' इत्यादि वाक्य में उपयुक्त लक्षण के घटिल

गाढत्वशैथित्याभ्यां न्युत्क्रमेण मिश्रणं बन्धस्य प्रसादः ॥ यथा—

कि ब्रूमस्तव वीरतां वयममी यस्मिन्धराखण्डल क्रीडाकुण्डलितभ्रुशोणनयने दोर्मण्डलं पश्यति । माणिक्यावलिकान्तिदन्तुरतरैर्भूषासहस्रोत्करै-विन्ध्यारण्यगुहागृहावनिष्हास्तत्कालमुल्लासिताः ॥

इत्यर्थः । दानशीलस्य कस्यचिद्राज्ञां वर्णनमिदम् ।

प्रमादं लक्षयित—गाढत्वेत्यादिना । गाढत्वं शैथिल्यं चास्माभिर्वेणितम् । व्युत्क्रमेणेति । विपरीतक्रमेणेत्यर्थः । पूर्वं शैथिल्यं पश्चाद् गाढत्विमिति तात्पर्यम् । तथैवोदाहणमि दृश्यते । यथा तु वामनप्रन्यस्तथा त्वोजःसम्पृक्तं शैथिल्यं प्रसाद इति लक्ष्यते । अस्य तदुक्तसमाधेर्भेदश्चिन्त्यः । भरतादिभिः पुनराचार्यः प्रसिद्धाः थंकत्वं प्रसाद इत्युक्तम् ।

किं जूम इति । हे धराखण्डल महीपते ! तव वीरताममी अल्पज्ञा वयं कि जूमो वर्णयामः यस्मिन् क्रीडया कुण्डलिते वर्तुं लीकृते वक्रीकृते भ्रुवी, येन, अथ च शोणे नयने यस्य तथाविधे त्विय स्वदोमंण्डलं पश्यित सित विन्ध्यारण्यम्, तद्गतपवंतः गुहाः, तदरण्यस्थं गृहम्, तत्रत्या अवनिश्हाश्च त्वद्भीत्या पलायितेन शत्रुराजसमूहेन स्वमाणिक्यावलिकान्त्या दन्तुरंतरै: शोभिततरैभूंषाणां सहस्राणामुत्करैस्तत्कालमेव समुल्लामिता इत्यथं: । त्वद्भयात् प्रतिभटा राजानः पलायिताः सन्तो यथासम्भव-

होने से 'श्लेष' गुण विद्यमान है। उदाहरणवाक्य' का अयं यह है--ध्ये राजा विद्वज्जनस्वरूप वृक्षों के नित्य-विद्वोही दारिद्रचरूपी उन्मत्त गजराज के प्रचण्ड दर्प को व्वस्त करने में समर्थ सिंह हैं।''

किसी भी बन्ध में गाढता और शिथिलता का विपरीत क्रम से, अर्थात् पहले शिथिलता का और पहचात् गाढ़ता का सिम्मश्रण हीं 'प्रसाद' नामक शब्दगुण कहलाता।

उदाहरणार्थं--

'हे महाराज! हम साधारण जन आपकी वीरता के विषय में क्या कहें ? आप विनोद के लिए भी अपनी भ्रुकुटियों को टेढ़ी कर और आखों को लाल करके अपने भुजदण्ड को जिस क्षण देखते उसी क्षण आप के भय से पलायमान शतु-राजाओं के हीरे-मोती की छटाओं से अत्यन्त आकर्षक दिखने वाले हजारों

१. बद्यपि शब्दगुण का अस्तित्व उदाहरण-पद्य में ही है, उसके अनुवाद में नहीं, तथापि हिन्दी-टीका में शिष्यावबोझायें अनुवाद हीं दिया गया है । अन्य विषय के उदाहरणों में भी यथासम्भव यही समझना चाहिए ।

अत्र यस्मिन्नित्यन्तं शैथिल्यम्, भ्रूशब्दान्त गाढत्वम्, पुनर्नयनेत्यन्तं प्रथमित्यादि बोध्यम् ।

उपक्रमादासमाप्ते रीत्यभेदः समता ।। यथा वक्ष्यमाणमाधुर्योदाहरणे । तत्र हचुपनागरिकयैवोपक्रमोपसंहारौ । संयोगपरह्नस्वातिरिक्तदणंघटितत्वे सति पृथक्पदत्वं माधुर्यम् ।।

मात्मरक्षायं केचिद् विन्ध्यारण्य गताः, अन्ये तत्रत्यगिरिगुहामनुप्रविष्टाः, इतरे तदरण्यस्थेषु ग्रुहेषु मुन्यादीनामुटजेषु निलीनाः, एके पुनस्तदीयवृक्षानास्त्वा इति ताल्पयंम् । अत्र च पश्यतीत्यत्र सतिसप्तम्या पलायनक्रियाया आक्षिप्यमाणाया एव दर्शनक्रियासमकालिकत्वप्रतीतेः तत्कालमित्यनेन न पौनकक्त्यम् । दर्शनसम-कालं चोल्लासनक्रियाया असम्भवादितशयोक्तिस्तद्वर्णनेनाभिव्यज्यते ।

अत्र प्रसादमुपपादयति — अत्र त्यादिना । प्रथमं शैथिल्यम् ।

समतां लक्षयति — उपक्रमादिति । आरम्भादित्यर्थः । उपनागरिका वैदर्भी-रीतिः । एवमेव उपक्रमात्समाप्तिपयंन्तं बन्धे यदि गौडी यदि वा पाञ्चाली रीति-स्तदापि गुणोऽयं निवंहति । अत्रच रीतिभेदाद्बन्धस्यापि त्रैविध्यं फलति — मृदु-वर्णविन्यासयोनिः, म्फुटवर्णविन्यासयोनिः, मिश्रवर्णविन्यासयोनिश्चेति । एतेषामेव क्रमेण मृदुः, स्फुटः, मध्यम इति च व्यपदेशः । वैदर्भी, गौडी, पाञ्चाली चेति क्रमेण तिस्रो रीतय उपनागरिका, परुषा, कोमला चेति व्यपदिश्यन्ते ।

माधुर्यस्य लक्षणमाह — संयोगेत्यादि । संयोगः परो येभ्यस्ते ह्रस्वास्तदति-रिक्तत्यादिरर्थः । संयोगक्चात्र परसवर्णाऽनिष्पन्नहल्घटिनो, ग्राह्यः, ईदृशस्यैव

आभूषणों के समूह से विन्ध्यवन, वहाँ की गुफाएँ, वहाँ की झोपड़ियाँ और वहाँ के बूक्ष चमक उठते ॥"

इसका तात्पर्य यही है कि शत्रु-राजा पल भर के लिए भी आपका सामना नहीं कर पाते अपि तु आपके क्रुद्ध होने की थोड़ी भाशक्क्षा होने पर भी भाग खड़े होते। इस पद्य में 'यह्मिन्' तक शिथिलता 'घराखण्डलः ''ज्रु' तक गाढ़ता, 'शोजनयने' में पुन: शिथिलता और 'ज्रूमण्डलम्' में पुन: गाढ़ता के होने से उपरि-लक्षित 'प्रसाद' गुण विद्यमान है।

प्रारम्भ से अन्त तक रीति (=शैली) की एकता को 'समता' कहते।

इसका उदाहरण 'माधुयं' गुण का दिया जाने वाला उदाहरण—शितरो परुषा ''हीं है, क्योंकि इस पद्य में आरम्भ से अन्त तक उपनागरिका — वैदर्भी रीति हीं उपलब्ध है।

संयोग के पूर्ववर्ती ह्रस्व स्वरों से भिन्न वर्णों से घटित होने और पदों के दीर्घसमास से रहित होने को ''माध्यं'- नामक गुण कहा जाता। यथा-

नितरां परुषा सरोजमाला न मृणालानि विचारपेशलानि । यदि कोमलता तवाङ्गकानामथ का नाम कथापि पल्लवानाम् ॥ अपरुषवर्णं घटितत्वं सुकुमारता ॥

प्रतिषेधवर्णनात्। परसवर्णनिष्यन्नहल्घटितस्तु संयोगो न प्रतिकूलः अपि तु मधुररसानुकूल एवेति वक्ष्यते। अत्र च माधुर्ये यादृशः संयोगो वर्जनीयस्सोऽपि वक्ष्यमाणः। पृथवपदत्वं इलेषवहीर्घसमासाभावः।

नितरामित्यादि । हे कामिनि ! यदि तव अनुकम्प्यानामङ्गानां कोमलता विभाव्यते तिंह सरोजमाला अपि तदपेक्षया पढ्या कठोरैव प्रतीयते, मृणालान्यपि विचारे पेशलांनि रम्याणि न प्रतीयन्ते । एवमुभयेषां कठोरत्वनिणीये कृते पल्लवानां सम्बन्धिनी या कोमलता तद्विषयिणी कथाऽपि का नाम ? न कापि, तुच्छेत्ययः । तवाङ्गकानामित्यत्र 'ङ्ग' इत्यस्य परसवर्णनिष्पन्नहल्घटितसंयोगत्वेन तत्पूवंस्य आकारस्य च ह्रस्वत्वाभावेन पल्लवशब्दे च 'ल्ल' इत्यस्य परसवर्णनिष्पन्नहल्घटिततंवेन न दोषः । अत्र 'संयोगश्चात्र परसवर्णनिष्पन्नहल्घटित एव ग्राह्यः' इति ममंप्रकाशे मृद्रितः पाठो भ्रष्टः । अत एवैतदनुरोधेन चन्द्रिका-रसचन्द्रिकयोः कृतं ब्याह्या-नमयुक्तम् ।

अपरुषेत्यादि । वर्गाणां द्वितीयचतुर्थौ टवर्गादयश्च पश्चा वर्णा वश्यन्ते । तिद्भा वर्णा अपरुषाः कोमला इत्यर्थः ।

यहाँ सयोग वही लिया जाता जो 'परसवणं' (सिन्ध-विशेष) से निष्पन्न हरू (ब्यञ्जन) से भिन्न व्यञ्जन से बना हुआ हो। यह विषय माधुयं गुण के अभिव्यञ्जक के वर्णन के प्रसङ्ग में स्पष्ट किया जायेगा। माधुयं का उदाहरण 'नितरां...' आदि पद्य में देशा जा सकता है—

"अरी प्रियतमे ! जब तेरे बङ्गों की कोमलता के बारे में सोचता तो कमल-पंक्ति भी उनकी अपेक्षा अत्यधिक कठोर प्रतीत होती ; विसतन्तु तो इस प्रसङ्ग में विचार-योग्य भी नहीं । जब कमल-पंक्ति और विसतन्तु की कोमलता भी तेरे अङ्गों की कोमलता के आगे तुच्छ हैं तो फिर पल्लबों की (कोमलता की) तो चर्चा करना ही व्यर्थ है।"

इस पद्य में न तो परसवर्ण-सिन्ध से निष्पन्न व्यञ्जन से भिन्न व्यञ्जनों का संयोग हैं और न दीर्घंसमास हीं। अतः उपयुंक्त लक्षणानुसार 'माधुयं' गुण स्पष्ट है।

टकार आदि कठोर वर्णों से घटित न होना ही रचना या बन्ध की 'सुकुमारता' है।

यथा-

स्वेदाम्बुसान्द्रकणशालिकपोलपालि-दोलायितश्रवणकुण्डलवन्दनीया । आनन्दमङ्कुरयति स्मरणेन काऽपि रम्या दशा मनसि मे मदिरेक्षणायाः ॥

अत्र पूर्वार्धे । उत्तरार्धे तु माधुर्यमपि ।

भगिति प्रतीयमानार्थान्वयकत्वमर्थव्यक्तिः ॥

यथा 'नितराम्' इत्यादी।

स्वेदाम्ब्यित्यादि । मिदिरेक्षणायाः प्रेयस्याः कापि विलक्षणा रम्या या दशा स्वेदाम्बुनो घर्मेजलस्य सान्द्रैः कणैविन्दुभिः शालिन्यां शोभमानायां कपोलपालौ दोलायिताभ्यां श्रवणकुण्डलाभ्यां वन्दनीया सा स्मरणेन मे मनसि आनन्दः मङ्कुरयति । अत्र पद्ये 'मनसि' इति अपार्थम् । 'रम्या दशा मिय परं…' इति पठनीयम् ।

पूर्वार्धे इति । सुकुमारतेति शेवः । पूर्वार्धे दीर्घसमासान्माधुर्याभाव इत्यत्र उत्तरार्धे सुकुमारतया माधुर्यस्यापि समुच्चय उक्तः । अत्रोपधेयसङ्करेऽप्युपाधीना-मसाङ्कर्यं बोध्यम् ।

झिगितीत्यादि । झिगिति शीघ्रम्, प्रतीयमानोऽर्थानां पदार्थानामन्वयो यत्र बन्धे स झिगितिप्रतीयमानार्थान्वयकस्तस्य भाव इत्यर्थः । यत्राविलम्बेन वाक्यार्थेबोध-स्तत्रार्थेब्यक्तिर्गुण इत्याशयः ।

जैसे - 'स्वेदाम्बु...' आदि पद्य में

"मतबाली जाँकों बाली रमणी की वह रमणीय दशा, जो पसीने की घनी बून्दों से भरे उसके गालों पर झूलते कुण्डलों के कारण अत्यन्त अभिनन्दनीय और पूर्णे रूप से वर्णनातीत है, स्मरणमात्र से मेरे मन में आनन्द को अङ्कुरित कर रही है।"

इस पद्य के पूर्वाई में उपरिलक्षित 'सुकुमारता' है जबकि उत्तराई में 'सुकु-मारता' के साब-साथ माधुर्व गुण भी है। पूर्वाई में दीर्घसमास के कारण माधुर्य गुण के लिए अपेक्षित 'पृथक्पदत्व' के अभाव में 'माधुर्य' मानना सम्भव नहीं।

पदों के अर्थों का शीघ्र बन्वित हो जाना हीं 'अर्थव्यक्ति' गुण है।

इसका भी उदाहरण 'माशुर्य' के उदाहरण के रूप में पूर्वनिर्दिष्ट 'नितरां परुषा सरोजमाला''' इत्यादि पद्य हीं हैं।

#### कठिनवर्णघटनारूपविकटत्वलक्षणोदारता ॥

यथा-

प्रमोदभरतुन्दिलप्रमथदत्ततालावली-विनोदिनि विनायके डमरुडिण्डिमध्वानिनि । ललाटतटविस्फुटन्नवकृपीटयोनिच्छटो हठोद्धतजटोद्भटो गतपटो नटो नृत्यति ।।

'पदानां नृत्यत्प्रायत्वं विकटता' इति काव्यप्रकाशटीकाकारा व्याच-क्षते । उदाहरन्ति च—'स्वचरणविनिविष्टेर्नृपुरैनंतंकीनां झणिति रणितमा-

कठिनेत्यादि । कठिना वर्णाः टकारादिरूपाः । विकटत्वं लक्षणं स्वरूपं यस्याः सा । तथा च बन्धस्य विकटतेव उदारता, विकटतायाश्च स्वरूपं कठिनवर्णं- घटितत्वम् पण्डितराजमते ।

प्रमोदेत्यादि । प्रमोदभरेणानन्दातिशयेन तुन्दिलै रुत्फुल्लोदरैरट्टहासं कुवँद्भिः प्रमथैर्गणैदंत्ताभिस्तालावलीभिविनोदशीले अत एव डमर्क डिण्डिमं च नादयित विनायके सित ललाटतटाद्विस्फुटन्ती नवस्य सद्यः प्रज्वलितस्य कृपीटयोनेरग्नेश्ख्टा यस्य अय च हठेन उद्धताभिजंटाभिरुद्भटो विकटो गतपटः स्रस्तवासा नटः शिवो नृत्यिति – इति पद्यार्थः । अत्रोदारतायाः श्रोक्तलक्षणसङ्गतिः स्पष्टैव ।

सम्प्रति वामनाभिमतं काञ्यप्रकाशटीकाकृद्धिश्वनाथाद्यनुमोदितं विकटतालक्षणं खण्डयति — पदानामित्यादिना । नृत्यत्प्रायत्वम् इति । यस्मिन् विन्यासे
कृते पदानि नृत्यन्तीव उच्चावचानीव श्रवणादौ प्रतीयन्त इत्यथः । स्वचरणेत्याद्युवाहरणं वामनेनैव पूर्वं प्रदत्तम् । अत्र 'झण्' इति नूपुरशब्दानुकरणम् । अत एव
'झटिति' इति क्वचिन्मुद्रितः पाठोऽयुक्तः । एतादृष्याम् — पदानां नृत्यत्प्रायताहृपायां

रचना की विकटता, अर्थात् टकार आदि कठोर वर्णों से घटित होना, 'उदारता' नामक शब्दगुण है।

उदाहरण 'प्रमोदभर ...' आदि पद्य में देखिए-

"आनन्दातिरेक से अट्टहास करने के कारण फूले हुए उदरों वाले शृङ्की आदि गण द्वारा दी गयी तालियों से प्रमुदित गणेश डमक और डिण्डिम नामक वाद्य-यन्त्र बजा रहे हैं और दिगम्बर नटराज शिव, जिनके लालट-तट से सद्य:प्रज्वलित अगि की ज्वाला निकल रहं है और जो तृत्मग्न होने के कारण जटा के ऊपर एठ जाने से बड़े ही विकट भयञ्कर दिश्व रहे हैं, नाच रहे हैं ॥"

(वामन और) काव्यप्रकाश के विश्वनाय-प्रभृति टीकाकार पदों की नृत्यत्-प्रायता-ऐसी रचना जिसमें पद नाचते-से प्रतीत होते हों-को विकटता ( = उदारता) सीत्' इत्यादि । तत्र तेषामेतादृश्यां विकटत्वलक्षणामुदारतामोजस्यन्तर्भान्वयन् काव्यप्रकाशकारः कथमनुकूल इति त एव जानन्ति । न ह्यत्रौजसी वैपुल्येन प्रतिभानमस्ति । 'विनिविष्टैर्नूपुरैर्नर्तं'—इत्यत्र सन्नप्योजसो लवो न चमत्कारी । नापि तत्र नृत्यत्प्रायत्वं वर्णानामनुभवन्ति सहृदयाः । अंशान्तरे तु माधुर्यमेव ।

विकटतालक्षणायामुदारतायाम् । एतादृशीमित्यपपाठः, तैवंणिताया उदारतायाः काव्यप्रकाशकारेणोजस्यन्तभावाऽकरणात्त्रयाविद्याया अन्तर्भाविक्रयाकमंत्वानुपपत्तेः । अथवा एतादृशाभिति पठनीयम् । यद्वा शब्दगुणत्वेनाभिमतामित्ययं कृत्वा कथिन्वद् द्वितीयान्तपाठस्यापि सङ्गतिः कर्त्तं व्या । कथमनुकूल इति । ओजःपर्याय-भूतत्वाद्विकटताया ओजसि च पदानां नृत्यत्प्रायत्वस्य सवैत्राभावात्तदभिन्ना विकटता न तादृशी मन्तुं शक्यते मम्मटेनेत्ययंः । तथा चैते टीकाकारा मूलविरुद्धा एवेति नादरणीयाः । ननु ओजस्यन्तभावो विकटतालक्षणोदारताया न तदभिन्नतयाःपि तु तद्विशेषतयैवेत्यतः खण्डनयुक्तयन्तरमाह—न वैपुल्येनेति । स्वचरणेत्यत्र झणिति रणितमासीदित्यादौ चौजसोऽभावादिति भावः । लव इत्युक्तिरोजसोऽशाव-स्थितमभिप्रेत्य । न चमत्कारीति । प्रकृतरसाननुकूलत्वमत्र हेतुः । अंशान्तरे = स्वचरणेत्यादौ ।

## कहते । इसका उदाहरण उन्होंने निम्नलिखित पद्यार्ध को दिया है— स्वचरणविनिविष्टैनू पुरैनं तं कीना

झणिति रणितमासीतत्र चित्रं कलञ्च ।।

किन्तु विकटतास्वरूप उदारता का ओजोगुण में अन्तर्भाव करने वाले काव्य प्रकाशकार का द्रत्यत्प्रायतास्वरूप विकटता कैसे अभिमत हो सकती है? कारण यह है कि काव्यप्रकाशकार इस विकटतास्वरूप उदारता को ओजोगुण से अभिन्त मानते; ओजोगुण में सर्वत्र पदों की तृत्यत्प्रायता नहीं देखी जाती, अत: ओज से अभिन्न विकटता में भी सर्वत्र तृत्यत्प्रायता न होने से उपर्युक्त व्याख्या मूलानुकूल नहीं है, अत: उपेक्षणीय है। यदि तु उक्त अन्तर्भाव का उपपादन विकटता को अपोगुण से अभिन्न नहीं अपितु उसका एक विशेष प्रकार मानकर किया जाय (यही जित भी है) तो भी उक्त व्याख्या संगत नहीं है, क्यों कि उनके द्वारा प्रस्तुत उदाहरण में भी सभी पदों में तृत्यत्प्रायता तो है नहीं। हाँ, 'विनिविष्टे तूँ पुरै नंतं' इस अंशमात्र में तृत्यत्प्रायता का प्रतिभास होता। किन्तु इस तृत्यत्प्रायतास्वरूप कोज को (काव्यप्रकाशकार के मतानुसार) चमत्कारजनक न होने से गुण कहना कहाँ तक संगत है—यह विचारणीय है। इसके चमत्कारजनक न होने का कारण यही है कि उदाहरण में वीर कादि रसों की अभिव्यक्ति न होने से यह ओज रसानुकूल

संयोगपरह्नस्वप्राचुर्यरूपं गाढत्वमोजः ॥ यथा--

> साहङ्कारसुरासुरावलिकराकृष्टभ्रमन्मन्दर-क्षुभ्यत्क्षीरिघवलगुवीचिबलयश्रीगर्वसर्वकषाः । तृष्णाताम्यदमन्दतापसकुलैः सानन्दमालोकिता भूमीभूषण भूषयन्ति भुवनाभोगं भवत्कीर्तयः ॥

यथा वा 'अयं पतत् निर्दयं' इत्यादिप्रागुदाहृते ।

संयोगेत्यादि । संयोगदचात्र परसवर्णनिष्पन्नहल्भिन्नहल्घटितो ब्राह्मः । अत्र 'संयोगइच परसवर्णनिष्यन्नो ग्राह्यः' इति व्याचक्षाणा रसचन्द्रिका चिन्त्या । एवमेव माध्यंव्याख्यानान्तगंताऽपि । इयं हि व्याख्या ममंप्रकाशस्यपाठभ्रंशमूलिकैवेति प्रागावेदितम् । प्राचुर्यं चैकाधिकत्वमतो द्विःप्रयोगेऽपि तत्त्वमक्षतम् ।

साहङ्कारेत्यादि । हे भूमीभूषण वसुधालङ्कारभूत राजन् ? साहङ्कारा या सुराणामसुराणाञ्चावलिस्तस्याः करैराकृष्टत्वाद्भ्रमता मन्दरेण क्षुभ्यतः क्षीरश्चेः समुद्रस्य वीचिवलयानां श्रिय उज्ज्वलताया गर्वस्य सर्वे खूषाः पूर्णतयाऽपहारिकाः, अय च तृष्णया ताम्यद्भिराकुलैरमन्दानां तापसानां कुलै: सानन्दं सुधास दृश्यादा-लोकिता भवत: कीतंयो भूवनस्य आभोगं विस्तारं भूषयन्ति । कस्यचिद्राज्ञ: स्तुति-'भूमी' इति 'कृदिकारादक्तिनः' इति विकल्पेन ङीप्अत्यये रूपम्। शब्दशक्तिम्लब्बनिप्रसङ्गे विशेषोऽत्र वश्यते । अयं पतत्वित्यादि । नबोच्छलि-

नहीं है। इसके अतिरिक्त यह भी सत्य है कि सहृदयों को 'विनिविष्टैनू पुरैनत्तं' इस अंश में भी नृत्यत्प्रायता का अनुभव नहीं होता, 'स्वचरण' आदि अंशों में तो नृत्यत्प्रायता के विपरीत 'माधुयं' का ही अनुभव होता। अतः न तो उदाहरण हीं उपयुक्त है और न उपयु क्त व्याख्या हीं।

परसवर्ण-निष्पन्न व्यञ्जन से भिन्न व्यञ्जनों से घटित संयोगों से पूर्ववर्त्ती ह्रस्व स्वर की रचनागत प्रचुरता को हीं 'ओज' कहते।

उदाहरणार्थं 'साहङ्कार॰' आदि यद्य द्रष्टब्य है—''हे महाराज! अहङ्कारपूर्ण देव-दानवों के समूह द्वारा आकृष्ट होने से तीव गित से घूमते हुए मन्दरावल द्वारा बालोडित ( - उन्मियत) क्षीरसमुद्र की रम्य तरङ्गों के समृह के सौन्दर्यामिमान को समूल विनष्ट कर देने वाली और पिपासाकुल उत्तम तपस्वियों द्वारा स्वच्छ सुष्ठा के भ्रम से आनन्दपूर्वक देखी जाने वाली आपकी उज्ज्वल कीर्तिराधि समस्त ब्रह्माण्ड को प्रकाशित कर रही है ॥"

इसका दूसरा उदाहरण रौद्ररस के उदाहरण के रूप में पूर्वनिदिष्ट ( नवोच्छ-

अविदग्धवैदिकादिप्रयोगयोग्यानां पदानां परिहारेण प्रयुज्यमानेषु परेषु लोकोत्तरशोभारूपमौज्ज्वल्यं कान्तिः ॥

यथा 'नितराम्' इत्यादिप्रागुदाहृते ।

बन्धगाढत्वशिथिलत्वयोः क्रमेणावस्थापनं समाधिः।।

अनयोरेव प्राचीनैरारोहावरोहव्यपदेशः कृतः । क्रम एव हि तयोः प्रसा-

तेत्यादिरोद्रोदाहरणभूतस्य पद्यस्योत्तरार्धंमिदम्। तत्राप्योजः। उत्तरार्धमुपलक्षणं सम्पूर्णस्य पद्यस्य। पादपृथक्त्वे तु द्वितीयं पादमपहाय। अत्र च परसवर्णंनिष्पन्न-हरूषिन्नहरूषितसंयोगमादाय लक्षणसमन्वयो बोध्यः।

वामनोक्तं कान्तिलक्षणं परिष्कृत्याह्—अविद्यधेत्यादि । अविद्या अरिसका ये वैदिकादयस्तेषां प्रयोगयोग्यानि यानि पदानि तेषां परिहारेण—तानि पदानि परित्यज्य प्रयुज्यमानानि यानि सहृदयसुलभानि पदानि तेषु-इति रूपेणार्थोऽवसेयः । पदेषु शोभाया लोकोत्तरत्वं नाम तत्तद्रसानुकूलवर्णमात्रघटितत्वम् ।

वन्धगाढत्वेत्यादिना समाघि लक्षयति । अनयोः — गाढत्वशैथिल्ययोः । प्राचीनैः — वामनादिभिः । व्यपदेश इति । तथा च वामनः — 'आरोहावरोहयोः क्रमः समाधिः' इति । क्रम एवेत्यादि । वामनस्तु आरोहपूर्वंमवरोहमवरोहपूर्वं

लित॰ इत्यादि पच का उत्तराधं )

"अयं पततु निर्देयं दलितदृष्तभूभृद्गल-स्खलद्र्विरघस्मरो मम परस्वधी भैरवः॥"

पश्चार्घ भी है। वस्तुतः पूर्ण पद्म हीं उदाहरण के रूप में विवक्षित है, द्वितीय पाद में संयोगप्राचुर्य न होने पर भी पूर्वार्धेषटक प्रथम पाद को लेकर द्वितीय पाद को भी उदाहरणान्तर्गत माना जा सकता है। पृथक्-पृथक् पाद की विवेचना करने पर तो प्रथम, तृतीय और चतुर्थ पादों का हीं उदाहरणत्व उपपन्न होगा।

बैदग्ध्यरिहत वैदिक-भीमांसकादि द्वारा प्रयोग करने योग्य पदों से भिन्न (किव द्वारा प्रयुज्यमान) पदों के अलौकिक सौन्दर्य, जिसे पदों की उज्ज्वलता भी कहा जाता, को 'कान्ति' कहते हैं।

'माधुयं' गुण का उदाहरणभूत 'नितरां परुषा सरौजमाला' इत्यादि पद्य में 'कान्ति' नामक गुण भी विद्यमान है।

रचना में क्रमशः गाढ़ता और शिथिछता का होना हीं 'समाधि' नामक खट्ट-गुण है।

गाढ़ता और शिथिलता को हीं वामन ने क्रमशः बारोह और अवरोह कहा है।

दादस्य भेदकः । तत्र हि तयोर्व्यत्क्रमेण वृत्तेः ।

यथा-

स्वर्गनिर्गतनिरर्गलगङ्गातुङ्गभङ्गुरतरङ्गसखानाम् । केवलाऽमृतमूचां वचनानां यस्य लास्यगृहमास्यसरोजम् ॥

अत्रारोहः प्रथमेऽर्धे ! तृतीयचरणे त्ववरोहः । गङ्गेत्यादौ माधुर्यस्य

चारोहिमिहोदाहरति, तत्र च प्रसादेन साङ्कर्यंमित्यतः पण्डितराजेनान्यया व्याख्यातम् । अत्र वामनग्रन्थे कश्चन विशेषो विणितस्तत एवावधेयः । अत्र पि पर-सवर्णेजन्यहल्भिन्नहल्घटितसंयोगमादाय समन्वयः कर्त्तंव्यः ।

स्वर्गिनिगैतेत्यादि । कस्यचिद्विदुषो वर्णनिमदम् । यस्य विदुष आस्य-सरोजम् — मुँखकमलम्, स्वर्गान्निगैताया निरगैलाया गङ्गायास्तुङ्गैभङ्गुँ रैडच तरङ्गैः सदृशानां केवलस्यामृतस्य वर्षकाणां वचनानां लास्यगृहं तृत्यशाला वत्तंत इत्यर्थः । केवलममृतं मुञ्चन्तोति विविष षष्ठीवहुवचनान्तं केवलामृतम्चामिति । अत्र वचनोपमानभूतानां तरङ्गाणां 'भङ्गुर' इति विशेषणं वचनेषु भङ्गिमृक्तत्व-प्रत्यायकतया कथञ्चिद् व्याख्येयम्, अन्यथा वैरस्यापादकं स्यात् । अथवा तुङ्गभङ्गुरेत्यनेनोच्चावचत्वं प्रतिपादयतो विदग्धमुखाम्बुजेऽपि वचनानामुच्चावचत्वं गाढत्वशैथिल्यवैशिष्ट्यक्षपमिभप्रेतिमिति व्याख्येयम् ।

तृतीयचरणेति । अत्र 'तृतीयचरण इति बहुत्रीहिः । द्वितीयेधें इत्ययंः' इति ममंत्रकाशो युक्त एव, चतुर्थंचरणे संयोगपरह्नस्वस्य यस्य-पदस्ययकारोत्तराकारमात्रे सत्वेऽपि प्राचुर्याभावात्, अन्ययोश्च संयोगपरत्वेऽपि ह्नस्वत्वाभावात्पण्डितराजानुः सारेण गाढत्वरूपारोहानुपपत्तेः । 'उत्तरार्धे तु सोऽपि' इत्यनेन स्वयमपि वस्यत्येतत् । अतो यदुक्तं चन्द्रिकायाम्—'इह तृतीयचरणे इत्यत्र बहुत्रीहिरिति केषाञ्चिद

'प्रसाद' और 'समाधि' में गाढ़ता और शिथिलता का क्रम मेद — 'समाधि' में पहले गाढ़ता और पश्चात् शिथिलता जब कि 'प्रसाद' में पहले शिथिलता और पश्चात् गाढ़ता का अवस्थान — हीं दोनों में परस्पर भेद का साधक है।

इसका एक उदाहरण 'स्वगंनिगंत॰' आदि पद्य है-

'ये ऐसे विलक्षण विदग्ध विद्वान् हैं जिनका मुखकमल स्वगं से विकल कर अवाध गित से बहने वाली गङ्गा की ऊँची-नीची तरङ्गों का मित्र (अर्थात् एन तरङ्गों के समान ) और केवल अमृत बरसाने वाली वाणी (स्वरूप-नत्तंकी) की तृत्यशाला है।।"

इस पद्य के प्रथमार्थ में तो आरोह—गाढ़ता है जब कि तृतीयचरणघटित उत्तरार्थ में अवरोह—शिथिलता है। यद्यपि पूर्वार्थ के 'गङ्गातुङ्गभङ्गुरतरङ्ग' अंश में ्यञ्जकेषु वर्णेषु सत्स्विप दीर्घसमासान्तःपातितया न तस्य प्ररोहः । उत्तरार्घे तु सोऽपि । एते दश अब्दगुणाः ।।

एवम्-

क्रियापरम्परया विदग्धचेष्टितस्य तदस्फुटत्वस्य तदुपपादकयुक्तेश्च सामानाधिकरण्यरूपः श्लेषः ॥

विवरणं चिन्त्यम्, बहुवीहिणा तस्योत्तरार्धपरत्वाभ्युपगमे तद्घटकचतुर्थंचरणे बन्धशैषिल्याप्रतीतेलंक्षणसमन्वयाऽसम्भवात्' इति तिच्चन्त्यम् । अत एव सरलायेवं वर्णयन्ती सरलेव । अतो यत्पुनकक्तं रसचिन्द्रकायाम्—'सरला तु चतुर्थंचरणेऽवरोहं नानुभवति । तत्सत्यम्, तृतीयचरणमपेक्ष्य नावरोहः, परं प्रथमाधंमपेक्ष्य द्वितीयार्थेऽव-रोहमनुभवन् ममंप्रकाशः प्रायो नाऽसमीचीन इति प्रतिभाति' इति तदप्य-किञ्चित्करम् । माधुर्यंलक्षणे संयोगस्य परसवर्णं निष्पन्तहल् भिन्नहल्घटितत्वस्योक्त-स्वाद्वितीयचरणे क्यं न माधुयंस्यारोह इत्याशङ्कां निराचष्टे—गङ्गेत्यादावि-त्यादिना । दीर्घंसमासेत्यादि । एतेन माधुर्यांशंमपेक्ष्यमाणस्य पृथवपदत्वस्या-भावोपपादनम् । न प्ररोह इति । प्ररोहः — प्रकर्षः । समासघटकत्या द्वितीयचरणस्य प्रथमपादेन गादत्वप्ररोहवता तथात्वमित्यभिप्रायः । सोऽपि — माधुर्यंप्ररोहोऽपि । अतक्षेत्रराह्यं समाधिमाधुर्ययोक्ष्याः सत्त्वं प्रतिपादितम् । एतावता दश्शब्दगुण-निक्षणं प्राचामनुसारेण परिष्कृत्य कृतम् ।

अर्वगुणान्निरूपयितुमुपक्रमते - एवमित्यादिना ।

तदस्फुटत्वस्य = विदाधचेष्टितस्य परेणाप्रतीयमानत्वस्य । तदुपपादकेत्यत्रापि तत्पदेन विदाधचेष्टितस्य ग्रहणम् । सामानाधिकरण्यमेकत्र वाक्ये महावाक्ये वा माधुयं-व्यंजक वर्ण विद्यमान हैं तथापि दीर्धसमास के कारण माधुयं-लक्षणघटक 'पृषक्पदत्व' का अभाव होने से यहाँ माधुयं का उत्कर्ष नहीं भाना जा सकता । उत्तराधं में माधुयं-विरोधी दीर्धसमासादि लक्षणों के नहोने और माधुयं-व्यंजक वणों के होने से शिथिलता के साथ-साथ माधुयं का भी उत्कर्ष है हीं ।।

इस प्रकार प्राचीन वामनादि द्वारा स्वीकृत दश शब्दगुणों का निरूपण किया गया।

शब्दगुण के समान नाम वाले श्लेष, प्रसाद आदि दश अर्थगुण भी वामनादि के अभिमत हैं। किन्तु नामसाम्य होने पर भी इनके स्वरूप में मेद है। अतः श्लेष, प्रसाद आदि दश अर्थगुणों का क्रमशः लक्षण-उदाहरण के साथ निरूपण किया जा रहा है—

एक के बाद एक क्रिया का निर्देश करते हुए क्रमशः किसी विदग्धजन की चेल्टा उस चेल्टा की अन्यक्तता और उस चेल्टा के उपपादक युक्तियों का सामाना-

प्रबन्धघटके निवेशः । प्रबन्धे प्रायेण सर्वत्र, मुक्तके तु क्विषदेवायं गुणः । शस्योदाहरणं पण्डितराजग्रन्थे न दृश्यते । कथञ्चित् परिश्रब्टिमिति प्रतीयते । स्रतो वामनोक्तमुदाहरणं द्रब्टब्यम्—

दृष्टै्वकासनसंस्थिते प्रियतमे पश्चादुपेत्यादराद्
एकस्या नयने पिद्याय विहितक्रीडानुबन्धच्छलः ।
ईषद्वक्रितकन्धरः सपुलकः प्रेमोल्लसन्मानसाम्
अन्तर्हासलसत्कपोलफलकां घूर्त्तोऽपरां चुम्बति ॥

अस्यार्थः — एकस्मिन्नेवासन उपविष्टे प्रियतमे ( द्वितीयाद्विवचने रूपम् ) दृष्ट्वा धूर्त्तो नायकः पदनात् पृष्ठदेशत आदरादत्तिकतालिङ्गनकौतुकादस्या नायिकायाः क्रीडानुबन्धच्छलेन नयने पिद्याय मनाङ्नमितग्रीवः सरोमोद्गमद्यच सन् प्रेमोल्ल-सन्मानसां रहस्यसंगोपनेच्छया विहितेनान्तर्हासेनोत्फुल्लकपोलफलकां चापरां नायिकां चुम्बतीति । उभयोर्नायिकयोः प्रियतमेतिनिर्देशात्प्रथमाया अपि चुम्बनादिकं तेन क्रियत एव । सपुलक इत्युक्तया पुनद्वितीयस्यामनुरागातिशयो छोत्यते । अत्र चैकस्या वञ्चनेनापरस्याद्यचुम्बनं विदग्धचेष्टितम्, एकयाऽपरचुम्बनस्याज्ञातन्त्यात्वस्फुटत्वम्, क्रीडानुबन्धच्छलेन च प्रथमनायिकानयनपिधानादपरस्याद्यम्बनम्योपपादनम् इत्येतसर्वं तदनुकूलक्रियापरम्परया पदचादागमनादिक्पया समान एव पद्ये ग्रथितमिति इलेबोऽत्रार्थंगुण इति समन्वयप्रकारः ।

धिकरण्यसम्बन्ध, अर्थात् किसी एक काव्यवाक्य या महावाक्य में वर्णन होना हीं 'इलेब' नामक अर्थगुण है।

यह अर्थगुण इसीलिएं माना जाता कि उक्त सामानाधिकरण्य चेष्टा आदि अर्थों का हीं विवक्षित है, तदाचक शब्दों का नहीं।

इसका उदाहरण रसगङ्गाधर में उपलब्ध नहीं है। अतः वामन द्वारा उद्भृत अमहक कवि के 'दृष्टैकासनसंस्थिते' इत्यादि पद्य में ही इसका उदाहरण द्रष्टव्य है। पद्य संस्कृत-टीका में उद्भृत है, इसका अर्थ निम्नलिखित है—

"जब घूर्त नायक ने देखा कि उसकी दोनों ही त्रियतमाएँ एक हीं जगह बठी हुई हैं और उस स्थिति में उन दोनों में अनुकूलतर त्रियतमा को चूमना उसके लिए सम्भव नहीं, क्योंकि वैसा करने पर एक त्रियतमा नाराज हो आएगी तब उसने उत्कण्ठापूर्वक पीछे जाकर खेळ के बहाने उस एक त्रियतमा कौ आंखें बन्द कर दीं। फिर घीरे से अपनी गर्दन को कुछ देढ़ी करके प्रेम से उल्लिसत होती हुई और 'अन्य त्रियतमा कहीं यह रहस्य समझ न ले'—इस भय से भीतर हीं भीतर हैंसने के कारण फूळे हुए गालों वाली दूसरी त्रियतमा को रोमाञ्चित होकर उस (घूर्त नायक) ने चूम लिया।"

### याबदर्थकपदत्वरूपमर्थवेमल्यं प्रसादः ॥

्यः -- 'कमलानुकारि वदनं किल तस्याः' इत्यादि । प्रत्युदाहरणं तु क्मलकान्त्यनुकारि वक्त्रम्' इत्यादि ।

## प्रक्रमाऽभङ्गेनार्थघटनात्मकमवैषम्यं समता ॥

यावदर्थंकेत्यादि । यावन्ताऽर्थाः प्रतिपिपादियिपिताः तावतामेव शब्दांनां न न्यूनानां नाव्यधिकानां प्रयोगो यत्र तत्त्रकें प्रयाद इत्यर्थः । अर्थेऽग्यूनानितिरिक्तपद-प्रतिपाद्यत्वं प्रसादोऽर्थंगुण इति तात्पर्यम् । इदं च 'अर्थवैमर्स्य प्रसादः' इति वामनोक्तरुक्षणस्यैव स्फुटतरं वचनम् ।

कमलकान्तीत्यत्र प्रत्युदाहरणे कान्तिपदमधिकमित्याशयः । वामनेन तु अर्थपुन-कक्ताविष प्रत्युदाहरणत्वमङ्गीकृतम् । प्रकृतेऽपि तद् बोध्यम् । तादृशं पत्युदाहरणं च वामनादियन्येभ्योऽविगन्तव्यम् । परन्तु भङ्गधन्तरेणार्थस्य पुनक्किगुं ग एव. न दोष इति कवित्तम्प्रदायः । वक्ष्यते चैवं माधुर्यं लक्षयता प्रन्यकृता ।

प्रक्रमाऽभङ्गेनेति । येन शब्देनार्थस्याभिधानमारम्भे तेनैव समाप्तिपर्यन्तः मिष्ठानम् समानशब्देनैवोपक्रमप्रभृत्युपसंहारपर्यन्तं प्रतिपाद्यमानत्वमर्थस्य समतेति भावः । उद्देश्यस्यैक्येऽभिन्नेनैव पदेनोपादानं तस्य विशेषेणापेश्वयते । विच्छित्याः

एक को घोखा देकर दूसरी को चूममा विदम्धचेष्टित है, यह विदम्धचेष्टित जिसकी आँखें बन्द हैं उसके लिए अन्यक्त भी है और पीछे से आकर एक की आँखें बन्द कर देना इस विदम्धचेष्टित का उपपादक है। इस प्रकार एक हीं पद्य में चुम्बन किया द्वारा विदम्धचेष्टित का, खेल करने का बहाना करने की क्रिया द्वारा खस विदम्धचेष्टित की, एक नायिका के लिए अन्यक्तता का और पीछे से बाकर आँखें बन्द कर देने की क्रिया से उस विदम्धचेष्टित चुम्बन का उपपादन किये जाने से यहाँ पूर्वलक्षित 'इलेष' गुण की स्थित स्पष्ट है।

सर्वं की विमलता—स्पष्टता, वर्यात् प्रतिपाद्य अयं का प्रतिपादन करने के लिए जितने शब्द आवश्यक हों उतने हीं शब्दों द्वारा, उनसे कम या अधिक शब्दों द्वारा नहीं, अर्थ-प्रतिपादन किया जाना 'प्रसाद' नामक अर्थगुण कहलाता।

जैसे—"उस नायिका का मुख कमल का अनुकरण करने वाला, अर्थात् कमछ-सदृश मनोहर है" इस वाक्य द्वारा वर्णित अर्थ में 'प्रसाद' गुण है। इसके विपरीत, ''उस नायिका का मुख कमल की कान्ति का अनुकरण करने वाला है" इस वाक्य में वर्णित अर्थ में 'प्रसाद' गुण नहीं है, क्योंकि इस वाक्य में विवक्षित अर्थ के अतिपादन के लिए जावक्यक शब्दों से अधिक 'कान्ति' शब्द प्रमुक्त है।

विवक्षित एक अर्थ का जिस शब्द से वर्णन के प्रारम्भ में प्रतिपादन किया गया

यया-

हरिः पिता हरिर्माता हरिश्राता हरिः सुहृत्। हरिं सर्वत्र पश्यामि हरेरन्यन्न भाति मे।। अत्र विष्णुर्भातेत्यादिनिर्माणे प्रक्रमभञ्जात्मकं वैषम्यम्।

एकस्या एवोक्ते भंङ्गश्चन्तरेण पुनः कथनात्मकमुक्तिवैचित्र्यं माधुर्यम् ।

धानार्थंत्वादस्यान्यत्रापि तथा । यदि तु एकपवप्रयोगे न विच्छित्तिस्तदः परिहरणीय एव सः ।

हरिरित्यादि । हरिशब्देन वोपक्रमादुषसंहारपर्यन्तं परमेश्वररूपार्थस्याभिधीय-मानत्वं स्पष्टमेव । पर्यायशब्दानां परस्परं भिन्नत्वं नार्थभिन्नत्वे कारणमिति यद्यधा-पाततः प्रतीयते तथापि शब्दस्यापि शाब्दवोधे भानस्य वैयाकरणादिसम्मतत्वेन एकशब्देनार्थवोधे एकरूपेणार्थः प्रतीयते शब्दान्तरेण पुनर्वोधे तच्छब्दविशिष्टः प्रतीयत इति विशेषणभेदादर्थभेदोऽश्वंवैषम्यरूप इति ममंप्रकाशः । अत्रोदाहृतमिदं पद्यं की दृशं काव्यमिति विवेचनीयम् ।

वामनोक्तं माधुयं लक्षणं परिष्कृत्याह — एकस्या इत्यादिना। उक्तिशब्दे-हो उसी शब्द से अन्त तक उसका प्रतिपादित होना (प्रारम्भ में एक शब्द से और बाद में अन्य शब्द से प्रतिपादित न होना) 'समता' है।

जैसे-

"हरि हीं मेरे पिता हैं, हिर हीं माता हैं, हिर हीं मित्र हैं, मैं सर्वत्र हिर को ही देखता, मुझे हिर से अतिरिक्त कुछ भी नहीं दिखायी देता ॥"

इस पछ में लपक्रम से उपसंहार तक परमेश्वर-स्वरूप अर्थ का एक 'हरि' शब्द से हीं प्रतिपाद होने से इसमें 'समता' नामक गुण है। इसके विपरीत,

> हरिः पिता हरिर्माता विष्णुर्श्राता हरिः सुहृत्। विष्णुं सर्वत्र पश्यामि विष्णोरन्यन्न भाति मे ॥

इत्यादि प्रकार से यदि भिन्न-भिन्न शब्दों द्वारा परमेश्वर-स्वरूप अर्थ का अभिष्ठान किया गया होता तो 'समता' न होती। इसका कारण यह है कि शाब्दबोध के सिवकल्पक होने—विशेषणविश्विष्ट विशेष्य का ज्ञान होने—से विशेषणीभूत शब्द में भी शाब्दबोध विषयता होती। ऐसी स्थित में भिन्न-भिन्न शब्दों से एक हीं अर्थ का प्रतिपादन करने पर तत्तच्छब्दजन्य बोध में तत्तत् शब्द (नाम) की प्रतीति होने से सभी खण्डवाक्यों से होने वाले बोध में एकरूपता हो नहीं सकती। अत एव ऐसी दशा में प्रक्रमभङ्गदोष आ जाने से 'समता' विषटित हो जाती है।

उक्तिवैचित्र्य को 'माधुयं' कहा जाता। उक्तिवैचित्र्य का अभिप्राय एक हीं

यथा-

विधत्तां निःशङ्कं निरविधसमाधि विधिरहो सुखं शेषे शेतां हरिरविरतं नृत्यतु हरः। कृतं प्रायश्चित्तरलम्थ तपोदानयजनैः सवित्री कामानां यदि जगति जागति भवती।।

अत्र विध्यादिभिनास्ति किमपि प्रयोजनिमत्येषोऽर्थः समाधिविधानादि-प्र'रणारूपेणोक्तिवैचित्र्येणाभिहितः । अन्ययाऽनवीकृतत्वापत्तेः ।

नाथौंऽत्राभिप्रेतो ब्युत्पत्तिभेदेन लक्षणया वा ।

विधत्तामित्वादि वद्यं गङ्गालहर्याम् । सवित्रीति तृजन्तं पदम्, कामानामिति वष्टपन्तपदात् । तृष्ठन्तत्वे तु हितीया स्यात्, न लोकान्ययेति कर्मवष्ठ्या निषेष्ठात् । उत्कर्षः पुनस्तृन्नन्तप्रयोगे स्यात् । भवती — गङ्गा । पद्यार्षः स्फुटः ।

प्रेरणात्र लिङ्गं:, अधीष्टं वा । अन्यथा — उक्तिवै चित्र्याभावे । अनवीकृतत्व-मगंदोषो विच्छित्यनाद्यायकत्वात्सहृदयोद्धे जकत्वाच्चा ।

अकाण्डे अनवसरे । मार्गे विविक्षतदेशप्राप्तेष्ठद्देश्यत्वे नावसर इति शोकस्यान्वसरता । एतच्य बोध्यगतत्वे शोकस्य कथिवत् संगच्छते । सहृदयगतत्वं तु शोकस्य विविक्षतिमिति मन्यामहे । उदाहरणानुरोधेन चाकाण्ड इत्यस्य तात्पर्यमस्फुटम् । 'अषाद्ययं सौकुमार्यम्' इति वामनोक्तं लक्षणमेवात्र परिष्कृतम् । सुकुमारतायाः पाद्याभावस्य स्पत्वेनैव दोवाभावात्मकत्वमुपपादयन्त्यन्ये ।

खर्चं का भिन्न भिन्न भङ्गी (अभिव्यक्ति-प्रकार) से प्रतिपादन करना है। उदाहरण गङ्गालहरी के निम्नलिखित पद्य में द्रष्टव्य है—

"माँ मङ्गे ! सभी कामनाओं को पूर्ण करने वाली तूँ जब इस संसार में सजग है तब विद्याता निश्चिन्त होकर अनन्त समाधि में निमम्न हो जाँय, भगवान विष्णु श्रेषनाग के ऊपर आराम से शयन के लिए चले जाँय, भगवान् शिव सर्वदा अपने ताष्ठव में संलग्न हो जाँय, पापक्षय के निमित्त विभिन्न प्रायश्चित्त करने की भी कोई आवश्यकता नहीं और इसके लिये तप, दान और पूजन आदि शास्त्र-विहित कमें का भी कोई उपयोग नहीं ॥"

इस पद्य में प्रतिपादनीय अर्थ यही है कि जब गङ्गा सकल पाप-ताप की दूर करने के लिए सन्नद्ध है तो फिर विश्वाता आदि का कोई प्रयोजन नहीं। परन्तु यदि इसी रूप में यह अर्प शब्दों द्वारा प्रतिपादित होता तो इसमें चमत्कार न होने से यहाँ 'अनवीक्वतत्व' दोष आ जाता। अत एव विश्वाता आदि को अनन्त समाधि में निमग्न हो जाने आदि की प्रेरणा का प्रतिपादन किया गया है जिससे अर्थ में एक अकाण्डे शोकदायित्वाभावरूपमपारुष्यं सुकुमारता ॥ यथा—'त्वरया याति पान्थोऽयं त्रियाविरहकातरः'।

'प्रियामरणकातरः' इत्यत्र शोकदायिनो मरणशब्दस्य सत्त्वात्पारुष्यम् । इदं चाश्लीलतादोषव्याप्यम् ।

# वस्तुनो वर्णनीयस्यासाधारणक्रियारूपयोर्वर्णनमर्थव्यक्तिः ॥

यातीत्यस्य गृहमिति शेषः । अत्र पारुष्याभावमुपपादयति — प्रियामरणेत्यादिना । एतेनेदं सूच्यते यन्मृतप्रियस्य पान्यस्यै व प्रियाविरहकातर इति वर्णने
सुकुमारता । यस्य पुनर्देशान्तरगतस्य प्रिया गृहे जीवत्येव तस्यैतादृशवर्णने न
सौकुमार्यम् इति । पारुष्यं दोष इत्यपि लक्षणेन सूच्यत एवः परन्त्वयं दोषो न पृयक्
परिगणित इति कथमत्र दोषत्वेनाभिद्यानं तस्येत्याशङ्कां समाधत्ते - इदं चेत्यादिना ।
अमङ्गलसूचकत्वादिति भावः । कस्यचिद् व्याप्यदोषस्य पृयक् परिगणनं कस्यचिच्च
नेति विषये सम्प्रदाय एव शरणम् ।

क्रियारूपयोरिति। क्रिशा च रूपं स्वरूपं च, तयोरित्यर्थः। असाधारण-

वैदग्डय आ जाता है।

प्रतिपाद्य अर्थ में पारुष्य — कठोरता, जिसका अर्थ अनवसर में शोक देना है, के अभाव को हीं 'सुकुमारता' कहते।

जैसे-

"यह पथिक अपनी प्रियतमा के विरह (= मरण) से अत्यन्त खिन्न होकर शीघ्रता से अपने घर को लौट रहा है।।""

इसी वक्तव्य में यदि मरणस्वरूप अर्थ के प्रतिपादन के लिए 'प्रियामरणकातरः' कहा जाता तो यह अनवर में हीं शोकप्रद होता, क्योंकि घर छोटने के समय जस पिक की प्रियतमा के मरण की बात सुनकर सहृदयों को शोक होता। यद्यपि जिस व्यक्ति को ऐसी कठोर बात कही जाती उसे भी शोक हो हीं सकता है तथापि काव्य में सहृदयगत शोक हीं विवक्षित होता। अतः उक्त छक्षण में निर्दिष्ट शोक को सहृदयनिष्ठ शोक समझना चाहिए। इस छक्षण से यह स्पष्ट है कि यह अर्थगत कठोरता—पाष्ट्य, जिसके अभाव को 'सुकुमारता' कहा गया है, एक अर्थगत दोष है। इसे स्वतन्त्र दोष के छप में नहीं माना गया है अपितु बह 'अश्लीछता' दोष के अन्तर्गत आता, जिसमें बोड़ा ( अर्छीछता' तोष के अन्तर्गत पूर्वोक्त सरण-शब्द से प्रतिपादित अर्थ में अमङ्ग असुक्तास्वरूप 'अश्लीछता' है।

वर्णनीय वस्तु के असाधारण स्वरूप जीर असाधारण क्रिया का वर्णन करना हीं 'अर्थे व्यक्ति' है। असाधारण का अर्थ वैदग्डयपूर्ण है। ऐसा प्रतीत होता कि 'अर्थ- यथा-

गुरुमध्ये कमलाक्षी कमलाक्षेण प्रहर्तुकामं माम्। रदयन्त्रितरसनाग्रं तरलितनयनं निवारयाञ्चक्रे॥

अयमेवेदानींतनैः स्वभावोक्त्यलंकार इति व्यपदिश्यते।

त्वमुभयोविशेषणम् । एतेन-अर्थंभ्यक्तिरित्यत्रार्थंशब्दोऽसाधारणक्रियास्वरूपयोर्वतंत इति बोध्यम् ।

गुरुमध्य इत्यादि । गुरूणां श्रेष्ठजनानां मध्ये कमलाक्षेण प्रहत्तुं कामोऽभिलाषो यस्य तादृशं मां कमलाक्षी प्रिया लज्जया रदैदंन्तैर्निपीडितं रसनाया भग्नं यत्र अय च तरिलते निकोचवती नयने यत्र कर्मणि तथा निवारयाञ्चक्रे । दन्तैर्जिह्वाग्नं निपीडयन्ती नयने च व्यापारयन्ती कमलाक्षी कमलाक्षेण प्रहर्त्तुं कामं मां निवारित-वतीत्यिभिप्रायः । रदयन्त्रितेत्यादिक्रियाविशेषणद्वयम् । अत्र 'निवारयाञ्चके' इति लिट्प्रयोगिष्वन्त्यः । पद्येश्मिम् कमलाक्षीत्यनेन असाधारणस्य नायिकास्वरूपस्य रदयन्त्रितेत्यादिविशेषणद्वयविशिष्टाया निवारणिक्रयायाश्च वर्णनादयंव्यक्तिगुंण इत्यभिप्रायो ग्रन्थकृतः । तत्रोक्तनिवारणिक्रयायामापामरप्रसिद्धायां कीदृशमसाधारण- त्विमिति विवेचनीयम् यद्वा पामरसुलभायामप्येतादृश्यां निवारणिक्रयायां चैदग्डयात्प्रतिभामात्रवेद्यस्वादसाधारणत्वं कथिन्वन्तव्यम् ।

इदानीन्तनैः = गुणत्रयबादिभिराचार्यैः । स्वभावोक्तीत्यादि । इदं च 'बस्तु-स्वभावस्फुटत्वमर्थेव्यक्तिः' इति वामनोक्तलक्षणेनैव सूचितप्रायम् । विशेषः काव्य-प्रकाशादिभ्यो ज्ञेयः ।

व्यक्ति' शब्द के पूर्वभाग — 'अयं' शब्द के अभिन्नेय वस्तु ( अयं) के असाधारण स्वरूप और असाधारण क्रिया हैं।

इसका उदाहरण निम्न्लिखित पद्य में उपलब्ध है-

"जब श्रेष्ठ जनों के बीच बैठी अपनी कमलतुल्य नेत्रोंवाली त्रियतमा पर मैंने अपने कमल-सद्श नयन से प्रहार करना चाहा—उसपर कटाक्षपात करने को उद्यत हुआ तो उसने दाँतों तले जीभ दबाकर आँखों के इशारे (कनखी) से मुझे वैसा करने से रोक दिया।"

इस कथन में प्रियतमा के असाधारण स्वरूप का 'कमलाक्षी' शब्द से और दौतों तले जीभ दवाकर आंखों के इशारे से रोकने की असाधारण-वैदग्ध्यपूर्ण क्रिया का वर्णन होने से 'अर्थव्यक्ति' नामक गुण है।

इसी 'अर्थेब्यक्ति'-नामक वामनादि-सम्मत गुण को परवर्ती आचार्यों ने !स्वभावोक्ति' अलङ्कार कहा है। 'चुम्बनं देहि मे भार्ये कामचाण्डालतृष्तये' इत्यादिग्राम्यार्थपरिहार उदारता ॥

एकस्य पदार्थस्य बहुभिः पदैरभिधानम्, बहूनां चैकेन, तथैकस्य वाक्यार्थस्य बहुभिर्वाक्यैः, बहुवाक्यार्थस्यैकवाक्येनाभिधानम्, विशेषणानां सामिप्रायत्वं चेति पश्चविधमोजः ॥

चुम्बनं देहीत्यादी प्रतिपःद्योऽयों न विदग्धोचितः । अतो ग्राम्यत्वं नामाऽविद-ग्धायोंक्तिदोषस्तदभाव उदारतेत्ययः । अधमभिन्ने वक्तरि ग्राम्यत्वं दोषः, अधमोक्तौ तु ग्राम्यत्वं गुण एवेति बोध्यम् । ग्राम्योक्तिकवित्रतो हि विभावादिरूपोऽर्थो न रसनिष्पत्तये समर्थः, भ्रष्टं बीजमिवाङक्रायेति प्रदीपादौ स्पष्टम् ।

सम्प्रति क्रमप्राप्तमोजोगुणं वर्णयति — एकस्येत्यादिना । वहूनामित्यादि । बहूनां पदार्थानामेकेन पदेनाभिद्यानामित्यथं:।

ग्राम्य अर्थ का परिहार (करते हुए अग्राम्य — विदग्धोचित अर्थ का प्रतिपादन किया जाय तो) 'जदारता' नामक अर्थगुण कहा जाता।

उत्तम और मध्यम श्रेणियों की प्रकृतियों के लिए वैदग्ध्यरहित अर्थं का प्रतिपादन करना ग्राम्यत्वदोष कहा गया है। किन्तु अधम प्रकृति के लिए तो यह ग्राम्यत्व गुण है, दोष नहीं। अतः उत्तम और मध्यम प्रकृतियों द्वारा प्रतिपादित अर्थं में हीं 'उदारता' सम्भव है।

ग्राम्यत्व दोष का उदाहरण देखिये-

"को भार्ये (⇒ प्रिये)? कामरूपी चाण्डाल की तृप्ति के लिए मुझे चुम्बन दे॥"

इसमें चुम्बन आदि ग्राम्य अर्थं का अभिवान होने से इस वाक्यार्थं में ग्राम्यत्व दोष है। किन्तु यदि यही वाक्य किसी अधम प्रकृति—गँवार जन द्वारा प्रयुक्त हो तो ग्राम्यत्व दोष नहीं होगा। अतः किसी उत्तम या मध्यम श्रेणी के मनुष्य द्वारा ऐसा कहने पर हीं ग्राम्यत्व दोष समझना चाहिए।

अोज पाँच प्रकार का होता है—(१) एक पद द्वारा जिस अयं का प्रतिपादन सम्भव हो उस अयं का पद-समूह द्वारा प्रतिपादन किये जाने पर, (२) पद-समूह द्वारा जिस अयं का प्रतिपादन किया जा सकता उस अयं का किसी एक पारिभाषिक पद द्वारा प्रतिपादन किये जाने पर (३) एक वाक्य के द्वारा जिस अयं का प्रतिपादन संभव हो उसका अनेक वाक्यों द्वारा प्रतिपादन किये जाने पर, (४) अनेक वाक्यों द्वारा जिस अयं का प्रतिपादन किया जाना है उसका एक वाक्य से प्रतिपादन किये जाने पर और (५) विशेषण के सामिप्राय, अवित्

यदाहः-

पदार्थे वाक्यरचना वाक्यार्थे च पदाभिधा। प्रौढिर्व्याससमासी च साभिप्रायत्वमस्य च।। इति।

पूर्वार्धप्रतिपाद्यं द्वयं व्याससमासौ चेति चतुष्प्रकारा प्रौढिः, साभिप्रा-यत्वं चेति पञ्चप्रकारमोज इत्यर्थः । प्रौढिः प्रतिपादनवैचित्र्यम् ।

यथा-

सरसिजवनबन्धुश्रीसमारम्भकाले रजनिरमणराज्ये नाशमाशु प्रयाति ।

जनतार्थे वामनवचनं प्रमाणत्वेनोपन्यस्यति — यदाहुरिति । वाक्यरचनेत्यत्र वाक्यरचनं वाक्यवचनं चेति पाठद्वयं वामनग्रन्थे सम्भत्युपलभ्यते । अत्र पद्ये 'साभिप्रायत्वमस्य च' इत्यत्रेदम्पदेन विशेषणस्य ग्रहणमभिप्रेत्य पूर्वं विशेषणस्य साभिप्रायत्वमुक्तम् । वामनेनापि 'लाश्रयः कृतिधियाम्' इत्यत्र विशेषणस्यैव साभि-प्रायत्वं विणितम् ।

चतुष्प्रकारेति । वामनमते तु प्रौढिरेव पञ्चमोपि प्रकारः प्रतीयते । अत
एव 'अर्थस्य प्रौढिरोजः' इत्येव तस्कृतमोजोलक्षणं पञ्चस्वपि प्रकारेष्वनुगतं
लभ्यते । सामिप्रायविशेषणप्रयोगे प्रतिपादनवैचित्र्यरूपा प्रौढिः पण्डितराजेन कथं
न मन्यते इत्यवगमो दुश्शकः । यद्वा प्रथमेषु चतुषुं प्रकारेषु विवक्षितार्थस्य पदादिभिः
प्रतिपादने कृतेऽपि वैचित्र्यमात्राभावो भवति, न त्वपुष्टार्थताः, साभिप्रायविशेषणाभावे त्वपुष्टार्थता भवतीति वैलक्षण्यादत्र वैचित्र्यरूपश्रीढ्यभावमादायास्य
सद्वहिर्भाव उक्त इति बोष्वम् ।

विवक्षित अर्थं का पोवक, होने पर।

यही विषय वामन ने स्पष्ट किया है-

ैंपद के अर्थ का वाक्य (चपद समूह) से और वाक्यार्थ का किसी एक हीं पारिभाषिक पद से प्रतिपादन, ब्यास, समास ये चार प्रकार की प्रीढ़ियाँ और विशेषण का सामिप्राव होना —ये पाँच प्रकार ओज के होते।।"

इनमें ज्यास और समास शब्द क्रमशः 'एक वाक्य के स्थान पर अनेक वाक्यों से और अनेक वाक्यों के स्थान पर एक वाक्य से अर्थ के अभिष्ठान' के बाक्क हैं। यहाँ प्रौढ़ि का अर्थ प्रतिपादनगत वैचित्र्य—विदग्धता है। पण्डितराज के कथन के अनुसार ओज के प्रथम चार प्रकार हीं प्रौढ़ि हैं, पञ्चम प्रकार नहीं। जब कि बामन ने 'अर्थस्य प्रौढिरोजः' यह ओज का स्थमण करते हुए पूर्वोद्धृत 'पदार्थे वाक्यरचना' इत्यादि वहा में पाँचों प्रकारों को प्रौढ़ि के अन्तर्गत हीं रखा है।

## परमपुरुषवक्त्रादुद्गतानां नराणां मधुमधुरिगरां च प्रादुरासीद्विनोदः ।। अत्रोषसीत्येकपदार्थस्याभिधानाय प्रथमचरण इत्याद्यग्रेऽपि बोध्यम् ।

पदार्थे वाक्यरचनाया उदाहरणम् — सरसिजेत्यादि । कमलवनस्य बन्धोः सूयंस्य श्रियः समारम्भकाले अथ च रजिनरमणस्य चन्द्रस्य राज्ये आशु शीघ्रं तत्क्षणं वा नाशं प्रयाति सित—इत्ययंकस्य पूर्वीद्यंस्य उपसीत्यथंः, अयं च एकेनैव उपसीति पदेनाभिद्यातुं योग्योऽपि पूर्वीद्यंस्प्य वाक्येन प्रतिपादितः । एवमेव परमपुरुषस्य महेश्वरस्य मुखादुद्गतानां नराणामिति वाक्यं ब्राह्मणानामित्येकपदार्थे प्रयुक्तम् । परमपुरुषवक्त्रादुद्गतानां मित्यन्वेति मधुमधुरिगरामित्यत्रापि । तथा चास्य पदसमूहस्य वेदानामित्ययंः पर्यवस्यति । उपसि ब्राह्मणानां वेदानां च विनोदः क्रमेण पाठकत्तृं व्यात् पाठकर्मत्वाच्च प्रादुरासीदीति भावः । वाक्यं चात्र पदसमूहमात्रं विविव्यतं न त्याकांक्षादिमत्यदसमूहौ निराकांक्षायंप्रतिपादक एव । अत एव प्रन्यकृता 'बहुभिः पदैरिभधानम्' इत्युक्तम् । तथा च पदसमूहमात्रं वा स्यादाकांक्षादिमत्यदसमूहो वेत्यत्र नाग्रहः । यथोदाहरणं व्यवस्था ।

प्रथमचरण इत्यत्र बहुत्रीहिः, तथा च प्रथमो भागः पूर्वाद्धंरूप इत्ययः । यद्यपि प्रयमचरणेन द्वितीयेन वा विवक्षितार्थंप्रतिपादनं शक्यसम्भवम् तथापि पुनरुक्ति । बारणाय बहुत्रीहिः स्वीकृत इति बोध्यम् ।

द्वितीयस्योदाहरणमाह—खण्डितेत्यादि । खण्डिताया अनुपदं वक्ष्यमाण-

एक पद से प्रतिपाद्य अर्थ के पद-समूह द्वारा प्रतिपादन का उदाहरण यह है—
''जिस समय कमल-कुल के मित्र (सूर्य) की छटा का उदय हो रहा था और
निशानाय चन्द्रमा के राज्य का शीघ्रता से अन्त हो रहा था (पूर्वाद्ध का अर्थ)
उस समय परमपुरुष भगवान् के मुख से उत्पन्न मानवों में और उसी भगवान् के
मुख से आविभूत मधुसद्श मधुर वाणी का उल्लास हुआ।''

इस पद्य में प्रथम और दितीय चरणों के पद-समूह से उस उदाःकाल का प्रतिपादन, वैचित्र्य के साथ, किया गया है जिसका खिभिद्यान एक ही 'उचित' पद से हो सकता था। इसी प्रकार एक 'ब्राह्मण' पद द्वारा जिस वर्ष का अभिद्यान किया जा सकता था, उसके लिए सम्पूर्ण तृतीय-चरणरूप पद-समूह का और केवल 'वेद' पद के अभिन्नेय अर्थ के लिए 'परमपुरुषवक्त्रादुद्गताना सन्धुरमञ्जीरांम्' इस पद-समूह का प्रयोग किया गया है। अतः इसमें प्रथम प्रकार का ओज है।

एक पद द्वारा नाक्यायं के अभिधान का उदाहरण देखिए-

खण्डितानेत्रकञ्जालिमञ्जुरञ्जनपण्डिताः । मण्डिताखिलदिक्शान्ताश्चण्डांशोर्भान्ति भानवः ॥

अत्र 'यस्याः पराङ्गनागेहात् पतिः प्रातर्गृहेऽञ्चति' इति वाक्यार्थे खण्डितापदाभिधानम् ।

अयाचितः सुखं दत्ते याचितश्च न यच्छिति। सर्वस्वं चापि हरते विधिरुच्छृङ्खलो नृणाम्।।

अत्र दैवाधीनं सर्वभित्येकस्मिन्वाक्यार्थे नानावाक्यरचनात्मको व्यास-पदवाच्यो विस्तरः।

लक्षणाया नायिकाया नेत्रकञ्जालेर्नेत्रकमलश्रेण्या रञ्जुित रञ्जने पण्डिता निपुणा स्था च मण्डिता अखिला दिग्मागा यैस्तादृशाश्चण्डांशोः सूर्यस्य भानवो भान्तीत्यर्थः।

वास्यार्थे — निरुक्तखण्डितालक्षणवास्यार्थेस्थाने खण्डितापदेनार्थाभिधानादोजोऽर्थे-गुण: ।

तृतीयस्योदाहरणम् — अयाचित इति । अत्त 'दत्ते', 'यच्छति' इति क्रिया-ह्यान्तयाय नृणामित्यत्र चतुष्ट्या विपरिणामः कर्त्तव्यः । यदा सम्प्रदानत्वाऽविवक्षया सम्बन्धसामान्ये षष्ठचैव निर्वाहः, 'कस्याद्य कि दीयताम्' 'कि दीयताम-विकलक्षितिदायिनस्ते' इत्यादिवत् ।

''धूर्यं के वे प्रकाश चमक रहे हैं जा 'खण्डिता' नायिका के नेत्र-कमलों के पूर्ण रंजन में निषुण हैं और दिग्-दिगन्तों को मण्डित करने वाले हैं।।''

इस पद्य में "जिसका पित परकीया नायिका के साथ रात विता कर प्रातः काल में उसके पास छौट आता (वह नायिका 'खण्डिता' कहलाती)" इस सम्पूर्ण वाक्यार्थ का एक ही 'खण्डिता' पद से अभिद्यान किया गया है।

जब तृतीय प्रकार के ओज का; जिसमें एक वाक्य के अर्थ का अनेक वाक्यों द्वारा विच्छित्तिपूर्ण रीति से प्रतिपादन किया जाता है, उदाहरण लीजिए—

"मनुष्यों का भाग्य कितना उच्छृंखल-अव्यवस्थित होता कि वह विना मांगे मुख देता पर मांगने पर सुख भी न देता और सारा सर्वस्व भी हर लेता है।"

इस पद्य में तीन वाक्यों द्वारा 'सब कुछ भाग्याधीन है' इस एक वाक्याय का अतिपादन किया गया है। यही वामन के शब्द में 'व्यास-,' अर्थात् शब्द-विस्तर कहा गया है।

जब जनेक वाक्यों के अर्थों के एक वाक्य द्वारा प्रतिपादन का उदाहरण प्रस्तुत है— तपस्यतो मुनेर्वन्त्राहेदार्थमधिगत्य सः। वासुदेवनिविष्टात्मा विवेश परमं पदम्॥

अत्र मुनिस्तपस्यति, तद्ववत्रात्स वेदार्थमधिगतवान्, तदनन्तरं वासुदेवे परब्रह्मणि मनः प्रावेशयत्, तत्रश्च मुक्तोऽभूदिति वाक्यार्थंकलापः शतृः क्ताः बहुवीहिभिस्तिङन्तेन चानुवाद्यविधयभावेनैकवाक्यार्थीकृतः।

साभित्रायत्वं च प्रकृतार्थपोषकता ।

चतुर्थंस्थोदाहरणम्—तपस्यत इति । मुक्तोऽभूदिति चतुर्थंपादाथं उक्तः । शतृप्रत्ययोऽत्र तपस्यत इति पदे, क्त्वाप्रत्ययोऽज्ञिग्त्येत्यत्र, तृतीये च पादे बहुत्रीहृइचतुर्थे
विवेशिति तिङ्क्तम् । सर्वासां क्रियाणां तिङ्क्तेन कृदक्तेन वा शब्देनाभिधाने वाक्यचतुष्ट्यं स्यात्, तत्स्थाने त्रयं क्रमशः शतृप्रत्ययादिना क्रियाप्रतिपादनप्वंकमुद्देश्यविशेषणतयोद्देश्यीकृतं तिङ्क्तप्रतिपाद्यायाः परमपदिनवेशिक्रयाया विधेयाया इत्येकवाक्यत्वं स्पष्टम्, प्रधानीभूतिक्रयायास्तिङ्कतपदोपस्याप्याया विशिष्टस्योद्देश्यस्य
चैकत्वादित्यभिसन्दधानेनोक्तम् —अनुवाद्येत्यादिना । अनुवाद्यम् — शाब्दमुद्देश्यम् ।
पञ्चमं प्रकारं व्याचर्टे---साभिप्रायत्वमिति । प्रकृतार्थस्य पोषकत्वमूपपाद-

"तपस्या करते हुए मुनि के मुख से वेदार्थ का परिज्ञान कर के परमात्मा में अपने मन को समाहित कर उसने परम पद को प्राप्त कर लिया॥"

इस पद्य में चार वाक्यों—'मुनि तपस्या कर रहे हैं ( मुनिस्तपस्यित ), 'उनके मुख से उसने वेदार्थं का परिज्ञान किया' (तद्वक्त्रात् स वेदार्थं मिश्रगतवान्), 'उसके बाद उसने वासुदेव, अर्थात् परब्रह्म में अपने चित्त को समाहित कर लिया' (तदनन्तरं वासुदेवे स मनः समावेशयत् ) और 'उसके पश्चात् वह मुक्त हो गया' (ततश्च स मुक्तोऽभूत् )—के अर्थों का प्रतिपादन एक हीं वाक्य में चारो वाक्यों का समावेश कर किया गया है। प्रथम वाक्य की समापिका क्रिया—'तपस्यित' को शतृप्रत्ययान्त 'तपस्यत्' शब्द द्वारा, द्वितीय वाक्य की समापिका क्रिया—'व्यव्यान्त 'वपस्यत्' शब्द द्वारा, द्वितीय वाक्य की समापिका क्रिया—श्विष्यत्वान्' को क्त्वा—त्यप्—प्रत्ययान्त 'अधिगत्य' पद द्वारा और तृतीय वाक्य की समापिका क्रिया को बहुत्रीहि ( वासुदेवे निविष्ट आत्मा—अन्तःकरणं यस्य तथाविधः—तत्पुरुषगर्भबहुत्रीहि ) समास द्वारा प्रथम तीन वाक्यार्थों को उद्देश्य (के विशेषण ) और अन्तिम वाक्य के तिङन्तघटित होने से उसके अर्थं को विधेय वन'कर चार वाक्यों के स्थान में एक ही वाक्य द्वारा अर्थं का प्रतिपादन कर दिया गया है।

विशेषण के साभिप्राय होने का अयं उसका विवक्षित अयं का परिपोषक होना है। ऐसे हीं पिशेषण को 'हेतुगर्भ विशेषण' कहते। इसका एक उदाहरण देखिए— यथा-

गणिकाऽजामिलमुख्यानवता भवता बताहमपि। सीदन्भवमच्गर्ते करुणामूर्ते न सर्वथोपेक्ष्यः॥

अत्रोपेक्षाभावे करुणामूर्त्तित्वं पोषकम् । पापिष्ठत्वात्करुणाया अभावे प्रकृतेऽस्याः संपादनाय गणिकेत्यादि सीदिन्निति च ।

दीप्तरसत्वं कान्तिः॥

कत्विमत्यर्थः । एताद्शं विशेषणं हेतुगर्भमित्युच्यते ।

गणिकेत्यादि । हे करुणावतार परमेश्वर ? गणिकाऽजामिली मुख्यो येषां तान् अवता रक्षता भवता भव एव मरुगर्तस्तिस्मिन् सीदन् क्लेशमनुभवन्नहम्पि न सर्वथोपेक्ष्य इति किश्चद् अधमो भक्तो भगवन्तं प्राथंयते । अथ च पद्ये निर्दिष्टा गणिका पिङ्गलानाम्नी यस्याः कथा श्रीमद्भागवते एकादशस्कन्धस्य नवमेऽध्याये, अजामिलस्य च दासीपुत्रस्य कथा तत्रैव षष्ठस्कन्धस्याद्येषु त्रिष्वध्यायेषु वणिता । बतेत्यामन्त्रणे ।

अत्र विशेषणस्य सामित्रायत्वमुपपादमति अत्रेत्यादिना । अत्र च करुणामूर्ते इति सम्बोधनपदस्य करुणामूर्तित्वविक्षिष्टार्थं कत्वेन करुणामूर्तित्वस्य (=करुणायाः) विशेषणत्वमुक्तम् । योग्यतावशात्परमेश्वरपदाध्याहारे तु करुणामूर्तिरेव विशेषणं परमेश्वरस्य, क्रिवाया वेति बोध्यम् ।

कान्तेवीमनोक्तं लक्षणं प्रस्तीति - दीप्तेत्यादि ।

"को करुणावतार परमेश्वर! तूँने गणिका और अजामिल जैसे अधमों को तारा है; इस लिए संसाररूपी सूखे गड्ढे में तड़पने वाले मुझ अधम की भी किसी तरह उपेक्षा मत कर।।"

इस पद्य में करणामूर्ति का करणामूर्तित्व अववा अध्याहियमाण परमेश्वर का 'करणामूर्ति' यह विशेषण 'उपेक्षा मत कर' इस अयं का परिपोषक है। इसी तरह प्रार्थी के पापिष्ठ होने से आपाततः वह करणा का पात्र नहीं हो सकता; किन्तु पापिष्ठ जन भी यदि पीड़ा से तड़प रहा हो और जिससे करणा की भिक्षा मांगी जा रही हो वह यदि उसकी भिक्षा देने का अध्यस्त हो तो पापिष्ठ जन में भी करणापात्रता आ जाती है—इसी अभिप्रेतायं के पोषण के छिए गणिका आदि को दृष्टान्त रूप में परमेश्वर के विशेषण का घटक और 'सीदन्' इस पद को प्रार्थी का विशेषण बनाया गया है। अतः इस पद्य में विशेषणों की प्रकृतायं-पोषकतारूप सामित्रायता है।

दीप्तरसत्व को 'कान्ति' नामक अयंगुण ( बामन ने ) कहा है।

तच्च स्फुटप्रतीयमानरसत्वम् । उदाहरणं च वणितमेव रसप्रकरणे, वर्णयिष्यते च ।

अवर्णितपूर्वोऽयमर्थः पूर्ववर्णितच्छायो वेति कवेरालोचनं

समाधिः ॥

ज्ञानस्य विषयतासंबन्धेनार्थं निष्ठत्वादर्थंगुणता । आद्यो यथा—'तनयमैनाकगवेषण-' इत्यादौ । द्वितीयस्तु प्रायशेः

तच्च च दीप्तरसत्वं च । वर्णितमेवेति । 'शयिता सिवधेऽप्यनीश्वराः '''''
इत्यादो वर्णियध्यत इत्यस्य यथासम्भवमलङ्कारादिप्रकरण इति शेषः ।

अविणितपूर्वेत्यादि । इमावेवायौ वामनेन क्रमशः 'अयोनिः', 'अन्यच्छायायोनिः' इति कथितौ । वामनेन पुनक्षावप्ययौ व्यक्तसूष्टमाध्यां दिद्या, अनयोरिप सूक्ष्मो दिविद्यो भाव्यवासनीयभेदाध्यामित्युक्तम् ।

अर्थविषयकालोचनस्य कविनिष्ठत्वेन कथमर्थनिष्ठत्विमित्याशङ्कामपाकरोति— ज्ञानस्येत्यादिना । समवायेन कवौ वत्तंमानमप्यालोचनं विषयतासम्बन्धेनार्थनिष्ठ-मेवेत्यस्य ज्ञानमात्रस्य विषयतयाऽर्थनिष्ठत्वादित्यर्थः । एतच्च विषयताया वृत्तिनियामकसम्बन्धत्वस्वीकार एवोषपद्यते ।

'तनयमैनाक' इत्यादिगद्यसन्दर्भो मध्यमकाव्योदाहरणतया व्याख्यातः। प्रायश

रस की दीमता का अर्थ उसकी स्फुट रूप में अभिव्यक्ति है। इसका उदाहरण रस निरूपण के सन्दर्भ में दिया जा चुका है। वहाँ 'शियता सिवधेऽप्यनीश्वरा…' बादि पद्य में विप्रलम्भ-श्रुङ्गार रस की स्फुट अभिव्यक्ति वतलाई गई है। बागे भी व्यनि-अलङ्कार बादि के निरूपण के अवसर पर इसके बनेक उदाहरण दिये जायेंगे।

काव्य रचना करते समय किव का यह चिन्तन कि वह जिस अयं का अपने काव्य में उपनिवन्ध करने जा रहा है वह पहले किसी किव द्वारा विणत नहीं हुआ है—अपूर्व अयं है या वह अयं पूर्व किव द्वारा विणत अयं का हीं साक्षात् या प्रकारान्तर से अनुकरण है, 'समाधि' नामक अयंगुण है।

यद्यपि यह 'समाधि'-स्वरूप गुण समवाय-सम्बन्ध से ठो कविनिष्ठ हीं है तथापि विषयता-सम्बन्ध से अर्थनिष्ठ होने के कारण अर्थगुण माना क्या है, क्योंकि ज्ञान-मात्र विषयता-सम्बन्ध से अर्थनिष्ठ होता।

अपूर्व अर्थ के उपनिवन्त्र का एक उदाहरण वही है जो मध्यम काव्य का उदा-हरण पहले 'तनयमैनाकगवेषण' ' ' इत्यादि यमुना-वर्णनात्मक गच दिया जा चुका है। पूर्वविणित अर्थ का अनुकरणात्मक उपनिवन्त्र तो प्रायः, कुछ काव्यों को छोड़ सर्वत्रैवेत्याहुः ॥

अपरे त्वेषु गुणेषु कृतिपयान्प्रागुक्तैस्त्रिभर्गुणैर्वक्ष्यमाणदोषाभावा-लंकारैश्च गतार्थयन्तः, कांश्चिद्वैचित्र्यमात्ररूपतया क्वचिद्दोषतया च मन्यमाना न तावतः स्वीकुर्वेन्ति । तथा हि – श्लेषोदारताप्रसाद समाधीनामोजोव्यञ्जकघटनायामन्तर्भावः । न च श्लेषोदारतयोः सर्वाशे गाढबन्धात्मनोरोजोव्यञ्जकघटनान्तर्भावोऽस्तु नाम, प्रसादसमा-ध्योस्तु गाढशिथिलात्मनोरंशेनौजोव्यञ्जकान्तर्भावेऽप्यंशान्तरेण कुत्रान्तः

इति । अवणितपूर्वस्यार्थस्य क्वचिदेव केनचिदेवोपनिबन्धनाभिप्रायेणोक्तमिदम् । 'इत्याहुः' इत्यस्य दशशब्दगुणप्रस्तादे निर्दिष्टेन 'जरक्तरास्तु' इत्यनेनान्वयः ।।

एतावता प्रबन्धेन सपरिकरं दशशब्दगुणान् दशैव चाथंगुणान् वामनादिसम्मतान्निरूप्य सम्प्रति गुणत्रयवादिमते यथैषां त्रिषु गुणेषु तदित्रिरक्तेषु वा गुणालङ्कारादिषु यथायथमन्तर्भावो मम्मटाधिममतस्ति क्रिष्पयिति—अपरे त्वित्यारभ्य मम्मटभट्टाद्य इत्यन्तेन प्रत्येन । वक्ष्यमाणत्वं दोषस्य तदभावस्य वा स्वमते, न
मम्मटादिमते, तत्र गुणेभ्यः पूर्वमेव दोषाणां वर्णनात् । अलङ्कारैश्वेत्यत्र चकार
उपलक्षणं रसव्वने रसवदलङ्कारस्य चेति बोध्यम् । क्वचिद् दोषतयिति । विविधिताथंप्रतिकूलत्वे सतीत्यथंः । अन्तर्भावमेवोपपादयिति—तथा हीत्यादिना । क्रमप्रातः
बाव्यगुणानामन्तर्भावप्रकारमाह्—श्लेषेत्यादिना । अंशेन = गाढात्मना । अंशान्तरेण = श्विथिलात्मना । अंशान्तरस्येत्यादेर्माधुर्याभिन्यञ्जकेत्यादिर्वाक्यस्य । परेषाम् =
वामनादीनाम् । अस्माकम् = मम्मटादीनाम् । वामनादिभिः शब्दे माधुर्यं स्वीकृतम्,
मम्मटादिभिः पुना रसे । तथा च वामनाधिभमतं शब्दनिष्ठं माधुर्यं मम्मटादिमते
रसिनष्ठमाधुर्यस्याभिन्यञ्जकमिति व्यङ्गघरसधमंवाचकस्य माधुर्यादिशव्यस्य तद्-

## कर, सर्वत्र देखा जा सकता है।

इस प्रकार वामनादि-सम्मत दश अर्थं गुणों का निरूपण किया गया।।

गुणत्रयवादी आचायं तो पूर्वोक्त वामनादिसम्मत २० गुण नहीं मानते। इन बीस गुणों में से कुछ को तो ये पूर्वविणत—माधुयं, ओजस् और प्रसाद इन तीन हीं गुणों में, कुछ को दोषाभाव में. कुछ को अलङ्कार आदि में गतार्थं कर देते; शेष में से कुछ को दोष हीं मानते। जैसे—शब्दगुणान्तगंत श्लेष, उदारता, प्रसाद और समाधि का ओजोगुण के व्यञ्जक रचना में अन्तर्भाव हो जाता है। इनमें भी श्लेष तथा उदारता का तो ओजोब्यञ्जक रचना में अन्तर्भाव सुस्पष्ट है, क्योंकि इन दोनों में बन्ध—रचना की गाढ़ता पूर्णेष्ट्पेण होती हीं है। परन्तु प्रसाद में प्रारम्भ में और समाधि में अन्त में विभिन्नता होने से इन दोनों के प्रौढांश का ओजोव्यञ्जक भीव इति वाच्यम् । माधुर्याभिन्यञ्जके प्रसादाभिन्यञ्जके वेति सुवव-त्वात् । माधुर्यं तु परेषामस्मदभ्युपगतमाधुर्यन्यञ्जकमेव । एवं च सर्वत्र व्यञ्जके न्यङ्गचगन्दप्रयोगो भाक्तः । समता तु सर्वत्रानुवितेव, प्रति-पाद्योद्भटत्वानुद्भटत्वाभ्यामेकस्मिन्नेव पद्ये मार्गभेदस्येष्टत्वात् ।

व्यञ्जकशब्दधर्मे प्रयोगो भाक्तः । एवमेव व्यङ्गचरसप्रतिपादकस्य मधुरादिशब्दस्यापि
तद्व्यञ्जकरचनाविशेषप्रतिपादनाय प्रयोगोऽपि भाक्त एवेत्याह—एविमित्यारभ्य
भाक्त इत्यन्तेन ग्रन्थेन । समता = उपक्रमादाममासे रीत्यभेदरूपा । प्रतिपादः =
अयः । इष्टत्वादिति । अत्र किश्चद् विशेषः साहित्यदपंणादिभ्योऽत्रसेयः । इदं तु
चिन्त्यम्—यत्रोपक्रमादुपसंद्रारपर्यन्तमनुद्धतस्यैवार्थस्य प्रतिपादनिमष्टं तत्र समता
कथमनुचितेति । यथा चैकस्मिन्नेव पद्ये प्रतिपाद्योद्भटत्वानुद्भटत्वाभ्यां गुणत्रयवादिनामपि नानागुणयोगित्वमभिमतं तथैव प्रकृतोदाहरणेऽपि कथं न सम्भवतीति ।
उपद्ययसङ्करस्तु उपाधीनामसाङ्कर्याद् वामनादिमते न दुष्यति । रससंकरोदाहरणेषु
च गुणत्रयवादिनां गत्यन्तराभावोऽपीति ।

रचना में और शिथिलांश का माधुर्याभिव्यञ्जक रचना में अथवा प्रसादाभिव्यञ्जक रचना में यथासम्भव अन्तर्भाव हो जाता है। यह स्मरणीय है कि वामनादिसम्मत माधुर्य गुण गुणत्रयवाद्यभिमत माधुर्य गुण नहीं, अपितु इसका व्यञ्जक है (और माधुर्य गुण इससे व्यञ्ज्ञ्च है)। इसी प्रकार वामनादिसम्मत ओज आदि गुण भी गुणत्रयवादिसम्मत ओज आदि गुणों के अभिव्यञ्जक हैं। अतः स्पष्ट है कि व्यञ्ज्ञ-भूत गुणविशेषवाचक माधुर्य आदि शब्दों का माधुर्यादि के व्यञ्जक रचना-विशेषों के लिए जो वामनादि द्वारा प्रयोग किया गया है वह ( = व्यञ्ज्ञचार्य-वाचक माधुर्यादि शब्दों का व्यञ्जकी मूत रचना के अर्थ में प्रयोग) औपचारिक है।

जहीं तक समता-नामक प्राचीन-सम्मत शब्दगुण का प्रश्न है वह तो सर्वत्र—
सम्पूणं काव्य में नितान्त अनुचित है (अतः इस रूप में यह दोष है, गुण नहीं),
क्योंकि एक हीं काव्य में प्रतिपाद्य अयं की उत्कटता और उसकी अनुत्कटता के
आधार पर क्रमशः समता और विषमता होनी चाहिये, न कि सम्पूणं में समता
हीं। उदाहरणायं 'निर्माणे यदि · · · ' पद्य में अर्थं की उत्कटता—प्रौढ़ता के कारण
प्रथम तीन चरणों में गाढ़ता और चतुर्थं परण में अर्थं की अनुत्कटता—शिथिलता के
कारण रीति में जो विषमता—शिथिलता है वही गुण है। यदि यहाँ चतुर्थं चरण
में भी प्रथम तीन चरणों की तरह गाढ़ता या प्रथम तीन चरणों में हीं चतुर्थं चरण
की तरह शिथिलता हाती तो दोष हीं होता।

यथा-

निर्माणे यदि मार्मिकोऽसि नितरामत्यन्तपाकद्रव-न्मृद्वीकामधुमाधुरीमदपरीहारोद्ध्राणां गिराम् । काव्यं तर्हि सखे सुखेन कथय त्व समुखे मादृशां नो चेद्दुष्कृतमात्मना कृतिमव स्वान्ताद्बहिर्मा कृथाः॥

अत्र पूर्वाधें तृतीयचरणे च लोकोत्तरिनर्माणप्रतिपादके यो मार्गो न स चतुर्थंचरणे कदयंकाव्यप्रतिपादक इति वैपम्यमेव गुणः। ग्राम्यत्वकष्टत्व-योस्त्यागात्कान्तिसौकुमार्ययोगंतार्थता, प्रसादेन चार्थव्यक्तेरिति।।

अथंगुणेष्वपि - इलेष:. ओजस आद्याश्चत्वारो भेदाश्च वैचित्र्यमात्र-

निर्माण इत्यादि । हे सखे ! यदि त्वम् अत्यन्तेन परिपाकेन निमित्तन द्वनत्याः प्रक्षरन्त्या मृद्वीकाया द्वाक्षाया मधुनो मृष्टस्य रसस्य माधुयंमदापहारे नितरामतिशयेनोद्धुराणा मृद्वीकारसमाधुयंतिरस्कारकारिणीनां गिरां निर्माणे संप्रयने मामिकोऽसि ति मादृशां सहृदयानां समुखे सुखेन स्वं काव्यं कथय । अन्यया आत्मना कृत दुःशृतीन्य स्वं सहृदयहृदयाद्वेजकं नीरस काव्याभास स्वान्ते मनस्येव स्थापय, न त्वस्मत्समक्षं तद्वहिष्कुरु—इति पद्यार्थः ।

अत्रायां नुसारेणादितस्तृतीयं चरणं यावदुद्धतः चतुर्थे पुनरनुद्धतो मार्गं इत्याह— अत्रेत्यादिना । इदानीं दोषाऽभावेऽन्तर्भावमाह—ग्राम्यत्वेत्यादिना । ग्राम्यः त्वाभावः कान्तिः, कष्टत्वस्य परुपवणंघटितत्वस्थाभावः सोकुमायंम् इत्यन्वयः। अर्थेन्यक्ते रित्यस्य गतार्थेतेत्यनेन पूर्ववाक्यस्थेनाभिसम्बन्धः। इतिशब्देन शब्दगुणान्तः भविष्रकारोपसंहारः सूच्यते ।।

क्रमप्राप्तमधंगुणान्तभविप्रकारमाह-अथंगुणेष्दिपीत्यादिना । वैचित्र्यमात्र-मित्यत्र वैचित्र्यं कवेभीङ्गविशेषः । अन्यथा = वैचित्र्यमात्रस्य गुणत्वेऽभिमते ।

उदाहृत पद्य का अथं निम्नलिखित है-

"अरे मित्र ! पूरी तरहं पक जाने से रस टपकाने वाले अङगूर के मधु-सदृश माधुर्य के मद को भी ब्वस्त करने में समयं वाणी के विन्यास में यदि तूँ निपुण है तब तो मेरे सामने अपना काव्य पढ़, नहीं तो—यदि तेरे काव्य में प्रचुर माधुर्य नहीं है तो—अपने काव्य को अपने किये गये कुकमं की तरह भीतर ही छिपा कर रख, उसे बाहर मत कर।।" इसी प्रकार, ग्राम्यत्व-दोष का अभाव कान्ति-नामक प्राचीनाभिमत गुण है, जब कि कब्टत्य-दोष का अभाव सौकुमायं है। अर्थव्यक्ति तो प्रसाद में हीं समाविष्ट है।

प्राचीनामिमत अर्थगुणों में भी क्लोब और जोज के प्रथमोक्त चार प्रकार तो

रूपा न गुणान्तर्भावमहंन्ति, अन्यया प्रतिश्लोकमयंवैचित्र्यवैलक्षण्याद्गुण-भेदापतः । अनिधकपदत्वात्मा प्रसादः, उक्तिवैचित्र्यवपुर्माधुर्यम्, अपारुष्य-शरीरं सौक्मायंम्, अग्राम्यरूपोदारता, वैषम्याभावलक्षणा समता. साभि-प्रायत्वात्मकः पञ्चम ओजसः प्रकारः, स्वभावस्फुटत्वात्मिकाऽर्थेव्यक्तिः, स्फुटरसत्वरूपा कान्तिश्च, अधिकपदत्वानवीकृतत्वामङ्गलरूपाश्लीलग्राम्य-भग्नप्रक्रमापुष्टार्थरूपाणां दोषाणां निराकरणेन स्वभावोक्त्यलङ्कारस्य रसद्विनरसवदलंकारयोश्च स्वीकरणेन च गतार्थानि । समाधिस्तु कविगतः काव्यस्य कारणं न तु गुणः, प्रतिभाया अपि काव्यगुणत्वापत्तेः । अतस्त्रय एव

गुणभेदः = गुणानन्त्यम् । 'तदभावेऽपि काव्यव्यवहारभवृत्तेः' इति प्रकाशोक्तो हेतुरहेतुः, परेरेषां काव्यमात्रगुणत्वाऽस्वीकार।त् । अन्यया गुणत्रयवादेऽपि प्रत्येकस्य
काव्यमात्रगतत्वाभावाद् अगुणत्वप्रसङ्गादिति पण्डितराजाशयः । अनिधकेत्यारभ्य
पश्चम ओजसः प्रकार इत्यन्ते ग्रन्थे विणतानां वामनाद्यभिमतानां प्रसादादीनां
गुणानां क्रमशोऽन्तर्भाव उच्यतेऽधिकपदत्वादिदोष।णामभावेषु — अधिकपदत्व . . . .
निराकरणेनेति । अर्थव्यक्तेः स्वभावोक्त्यलङ्कारे, कान्तेश्च ययासम्भवं रसध्वनौ
रसवदलङ्कारे चान्तर्भाव उच्यतं — स्वभावोक्तीत्यादिना । अत्र विशेषः काव्यप्रकाशतद्दीकादिभ्योऽवसेयः । कारणमिति । ग्रयनीयार्थस्य कविकन् कालोचनाभावे

उक्तिवैचित्र्य मात्र है, इनको गुण कहना अनुचित है । अन्यया -- यदि उक्तिवैचित्र्य को भी गुण माना जाय तो प्रत्येक इलोक में भिन्न-भिन्न प्रकार के उक्तिवैचित्र्य को एक-एक गुण कहना होगा। ऐसी स्थिति में दश हीं नहीं, अपितु अनन्त गुण हो जायेंगे। प्रतिपाद्य अर्थ से (कम या) अधिक शन्दों के प्रयोग का अभाव, जिसे प्राचीनों ने प्रसाद-नामक अर्थगुण कहा है, (न्यून-पदत्व दोष अथवा) अधिक-पदत्व-दोष का अभाव हीं है, कोई भावात्मक गुण नहीं । उक्तिवैचित्र्य, अर्थात् एक हीं बर्थं का भिक्तिभेद से पुन: कयन उनके मत में माधुयं-नामक अर्थंगुण हैं; यह वस्तुतः बनबीकृतत्व-दोष का अभाव है। जिस अवारुष्य को उन्होंने सौकुमार्य-नामक अर्थगुण कहा है वह भी अक्लीलता-रोध के घटक अमञ्जल का अभाव ही है। उदारता-नामक उनका अर्थगुण तो ग्राम्यत्व-दोष का अभाव-मात्र है - यह उन्हीं के लक्षण से स्पष्ट है। उनकी वैधम्याभावस्वरूप समता भी भग्नत्रक्रमता-दोष के अभाव से बतिरिक्त कोई भावात्मक गुण नहीं। विशेषण की सामिप्रायता को उन्होंने बोज का पन्तम प्रकार कहा है, किन्तु यह भी वस्तुत: अपुष्टार्थंत्र-दोष का अभाव-मात्र है। स्वभाव स्फुटता (सम्पादक वर्णन) जो उनके मत में अर्थे व्यक्ति नामक बयंगुण है, गुणत्रयवादियों के स्वभावोक्त्यलक्कार का ही नामान्तर है। स्फूटरसत्व को कान्ति-नामक अर्थगुण माना है, परन्तु यह तो रस की प्रधानता होने पर रस- गुणा इति मम्मटभट्टादयः ॥

तत्र टवर्गवर्जितानां वर्गाणां प्रथमतृतीयैः शिभरन्तस्थैश्च घटिता, नैकटचेन प्रयुक्तरनुस्वारपरसवर्णैः शुद्धानुनासिकश्च शोभिता, वक्ष्यमाणैः सामान्यतो विशेषतश्च निषिद्धैः सयोगाद्यरचुम्बिता, अवृत्तिर्मुदुवृत्तिर्वा

सत्काव्यरचनाऽसम्भवात्, अर्थालोचनरूपस्य समाधेः मुख्यतया (असमवायेन) किविनिष्ठतया विषयतायादच वृत्त्यनियामकत्या तस्य समाधेः काव्यनिष्ठत्वानुप-पत्तेदचेति तात्पयम् । काव्यकारणस्य काव्यगुणत्वाङ्गीकारे त्वनिष्टापनिमाह—प्रतिभाया अपि इत्यादि । एतावता प्रबन्धेन मम्मटादिसम्मतं मतं निरूपितम् ॥

इदानी माधुयंग्याञ्जिकां रचनां विशेषेण निष्ययति—तत्रे त्यादिना । गुणत्रयमध्य इत्यथः । शिमः = शवसकारैः । अन्तः स्थः = यवरलैः । नैकटचे न = अग्यमध्य इत्यथः । शिमः = शवसकारैः । अन्तः स्थः = यवरलैः । नैकटचे न = अग्यमधानेनेषद्ग्यवधानेन वा । येन व्यवधानमपामपि रहायंग्तेन व्यवधानमपि पुनरव्यवधानमव मन्तन्यम् । शुद्धानुनासिकैरिति । अनुनासिकेषु शुद्धत्वं परसवर्णधःनिष्पन्नत्वम् । तथा च अमङणनकारैरित्यथंः । अत्र च टवगंविजतानां वर्गाणामित्यस्य पूर्वोक्तस्य सम्बन्धो न विवक्षितः । अतो णकारस्यापि संग्रहः । अत एव
टवगं वर्जनीया बादितश्चत्वार एवेत्यपि बोध्यम् । अवृत्तिरिति । वृत्तिः समासोऽत्र
विवक्षितः । अभावायंकश्च निविषयत्वं विरलविषयत्वं वापततीतिहेनोम् दुवृत्तिरित्यप्युक्तम् ।
मृदुशब्दश्चाल्पायंकः प्रसिद्धः । तथा चाल्पवृत्तिरिति पर्यवस्यति । तथैवोक्तं
विश्ववायेनापि । एवं हि वैदर्भरीतो सम्मवति । मम्मटेन तु मध्यमवृत्तिवृत्युक्तवता
पाञ्चाल्यपि संग्रहोता । तत्र च द्वित्रेचतुष्पदान्तः समासो गृह्यत इति तद्व्यास्थातारः । परमत्र स्वेदाम्बित्यादिदीर्घसमासमुदाहरतो ग्रन्थकृतः कीदृशं मृदुत्वं
स्थातारः । परमत्र स्वेदाम्बत्यादिदीर्घसमासमुदाहरतो ग्रन्थकृतः कीदृशं मृदुत्वं

इसिन में और अप्रधानता होने पर रसवदलक्कार में समाविष्ट है। अतः उनके नौ
गुणों का यथासम्भव उक्तिवैचित्र्यादि में अन्तर्भाव हो जाने से उन्हें स्वतन्त्र अर्थगुण
मानने की आवश्यकता नहीं रह जाती। अब उनका एक समाधि नामक अर्थगुण
अविशब्द है जो वस्तुतः गुण नहीं अपितु काव्य का किविनिष्ठं एक कारण है। यदि
किविनिष्ठ काव्य-कारणों को भी गुण कहा जाय तौ प्रतिभा आदि काव्य-कारणों को
भी गुण कहना पड़ेगा। यह तो उन्हें भी इष्ट नहीं है। अतः माधुर्य, ओज और
प्रसाद ये हीं तीन गुण हैं —ऐसा मम्मट आदि आचार्यों का मत है।।

उक्त तीन गुणों में माधुयं गुण का व्यञ्जक रचना—वर्णानुपूर्वी वह है जिसमें टबर्ग से मिन्न चार व्यञ्जन-वर्गों के प्रथम और द्वितीय व्यञ्जन, शर्-प्रत्याहारान्त- रचनानुपूर्व्यातिमका माधुर्यस्य व्यञ्जिका। द्वितीयचतुर्थास्तु वर्ग्या गुणस्यास्य नानुकूलाः, नापि प्रतिकूलाः, दूरतया सनिवेशिताश्चेत्। नैकटचेन तु प्रतिकूला अपि भवन्ति, यदि तदायत्तोऽनुप्रासः।। अन्ये तु वर्गस्यानां पञ्चानामप्यविशेषेण माधुर्यव्यञ्जकतामाहुः।।

उदाहरणम्-

तान्तमालतरुकान्तिलङ्किनीङ्किङ्करीकृतनवाम्बुदत्विषम् । स्वान्त मे कलय शान्तये चिरं नैचिकीनयनचुम्बितां श्रियम् ॥

व्यञ्जिका इति । तथा च प्रोक्तानां वर्णानाम् अवृत्तेमृं दुवृत्तेवां वर्णपदपौर्वापयं-रूपाया आनुपूर्व्या रचना-घटनादिशव्दाभिध्येयायाश्च समुदितरूपेण माधुर्यंव्यञ्जकत्वम् इति पर्यवसितोऽर्थः । व्यञ्जकत्वं चात्र ग्रन्थकृन्मते प्रयोजकत्वरूपं तद्विषय-व्यंजकत्वं वा ग्राह्मम् । वर्ग्या इति । टवर्गभिन्नवर्गस्था इत्यर्थः । अनुप्रास इति । एतेन नैकट्येनासकृद् द्वितीयानामेकवर्ग्याणां चतुर्थानां वा प्रयोगे प्रतिकूलत्वं सूचयता द्वितीयचतुर्थयोनैकट्येन सकृत् प्रयोगेऽपि प्रतिकूलत्वाभावः सूचितः । प्रकाशकारा-दीनां मतमाह—अन्ये त्विति । वर्गस्थानामित्यत्र णकारातिरिक्तटवर्गवजिताना-मित्यादिरनुसन्ध्येयः । अविशेषेणोति । दूरतथा नैकट्येन वा प्रयुक्तानां सर्वेषा-मित्यर्थः । आहुरित्यस्व रसोद्भावनम् । तद्बीजन्तु नैकट्येन प्रयुक्तानां वर्गस्थद्विती-यानां चतुर्थानां चानुप्रासस्य सहृदयोद्वेजकत्वेन कटुत्वे प्रसिद्धेऽप्यस्मिन् पक्षे माधुर्य-व्यञ्जकत्वापत्तिरेव ।

तान्तमालेत्यादि । मे स्वान्त ? तमालतरोः कान्तेलं ङ्घिनीं तिरस्कारिणीम्,

गंत व्यञ्जन (श, ष, स,) अन्तःस्य (य, र, ल, व) हों; जो निकटता से अनुस्वारों और परसवर्णों एवम् शुद्ध-अनुनासिक (अड़, ज, ण, न, म) से शोभित हो; आगे जिन संयोग आदि का सामान्य या विशेष रूप में निषेध किया जाने वाला है उनसे रहित हो और समास-शून्य अथवा लघु-समास से युक्त हो। उक्त चार व्यञ्जन-वर्गों में द्वितीय और चतुर्थं व्यञ्जन यदि दूर-दूर में प्रयुक्त हुए हों तो नाधुयं-गुण के न अनुकूल होते और न प्रतिकूल हीं, किन्तु यदि इनका समीप में हीं प्रयोग किया गया हो जिससे अनुप्रास हो गया हो तो इन्हें माधुयं-गुण के प्रतिकूल समझना चाहिए। कुछ आचार्यं तो उक्त चार व्यञ्जन-वर्गों के पाँचो व्यञ्जनों को और णकार को समान रूप में माधुयं-व्यञ्जक मानते।

इसका एक उदाहरण है—'तान्तमालतरु …' बादि पद्य।

पद्यार्थ इस प्रकार है—"रे मन! तूँ शाश्वत शान्ति के लिए उस (भगवान् श्री कृष्ण की) छटा का ध्यान कर जो तमाल-वृक्ष की छटा को भी अपमानित कर चुकी

यथा वा---

स्वेदाम्बुसान्द्रकणशालिकपोलपालि-रन्तःस्मितालसविलोकनवन्दनीया। आनन्दमङ्कुरयति स्मरणेन कापि रम्या दशा मनसि मे मदिरेक्षणायाः॥

प्रथमे पद्धेऽतिशयोक्त्यलंकृतस्य भगवद्धधानौत्सुवयस्य भगवद्विष्यक-रतेर्वा ध्वन्यमानायाः शान्त एव पर्यवसानात्तद्गतमाधुर्यस्याभिव्यञ्जिका

किन्द्वरीकृता दासीकृता नवाम्बुदित्वड् यया तादृशीमथ च नैचिकीनामुत्तमानां गवां नयनै बचुम्बितां तां विलक्षणां श्रीकृष्णिश्रयं चिरं शान्तयं शाश्वताय विश्वमाय कलय समाश्रयेत्ययः । अत्र सम्बोधनश्रथमान्तस्य स्वान्तपदस्यामन्त्रितः 'अमन्त्रितं पूर्वमविद्यमानवत्' इत्यनुशासनेनाविद्यमान्वद्भावादस्मत्पदस्य पदात्परत्वाभावेन 'मे' इत्यादेशश्चिन्त्य इति चन्द्रिकायाम् ।

स्वेदाम्बुसान्द्रेत्यादि । पूर्वोद्धृतेऽस्मिन् पद्ये द्वितीयपादे कुण्डलशब्दे 'ण्ड' इत्यस्य प्रतिकूलतया किञ्चित् परिवित्तितमत्र । अत्र च पालिरित्यन्तमेकं विशेषणं दशायाः ,अन्यच्च वन्दनीयेत्यन्तम् । अन्तःस्मितकाले कपालयोश्त्फुल्लतया नेत्रसंकोचा-दलसत्वं विलोकनस्य लम्यते ।

अतिशयोक्तीति । श्रीकृष्णिश्रयो वस्तुतस्तमालतस्कान्तिलङ्घकत्वाद्य-सम्बन्धेऽपि तत्सम्बन्धवर्णनाद् बोध्याऽत्रातिशयोक्तिः । तद्गतेति । तत्त्रयोज्येत्यर्थः ।

है, नवीन धन की छात्र भी जिसकी दासी बन चुकी है और दुधारू गायों की अनुरक्त आंखें जिसे चूमती रहती हैं।।"

इमका दूसरा उदाहरण है—'स्वेदाम्बुसान्द्र ···' आदि पद्य । इसका अर्थ निम्नलिक्षित है—

"मदमाती अश्वीं वाली कामिनी की वह अलौकिक रमणीय दशा, जिसमें उसके गालों पर पसीने की घनी बून्दें छलक आई थीं और जो (दशा) मुस्कुराहट और अलसाई आंखों के कारण प्रशसनीय रही, स्मरणमात्र से मेरे मन में आनन्द उत्पन्न कर रही है।।"

प्रथम उदाहरण-पद्य में शान्तरसगत माधुर्य का व्यञ्जक वर्णविन्यास है, क्योंकि उस पद्य में चाहे अतिशयोक्तिपूर्ण वर्णन में भगवान् कृष्ण के ध्यान की उत्सुकता ध्वनित होती हो या उनमें रित (=भक्ति), दोनों का पर्यवसान तो अन्ततः शान्त-रस में हीं है। किन्तु द्वितीय उदाहरण में स्मरण से परिपुष्ट श्रुङ्गार-रस के माधुर्य रचनेयम् । दितीये तु स्मृत्यूपष्टब्धश्रुङ्गारगतस्य ॥

नैकटचेन द्वितीयचतुर्थवर्गवर्ण-टवर्गजिह्वामूलीयोपद्यमानीयविसर्गसकार-बहुलैवंणैंघंटितो झयरेफान्यतरघटितसयोगपरह्रस्वैश्च नैकटचेन प्रयुक्तै-रालिङ्गितो दीर्घवृत्त्यात्मा गुम्फ ओजसः। अस्मिन्गतिनाः प्रथमतृतीय-वर्ग्या गुणस्यास्य नानुकूला नापि प्रतिकूला संगोगाघटकाञ्चेत्। तद्धट-कास्त्वनुकूला एव। एवमनुस्वारपरसक्ष्णा अपि। यथा—'अयं पततु

तिद्वषयति वा विवक्षितम् . एवमग्रेऽपि । स्मृत्युपव्टब्धेति । मित्रिकणादशा-विशेषस्मृतिपरिपोषितेत्यर्थः ।।

का व्यंजक वर्णविन्यास (रचना) है।।

अब ओजोगुण-व्यंजक रचना का निरूपण किया जा रहा है—टवर्ग भिन्न चार व्यंजन वर्गो के द्वितीय और चतुथं न्यंजनों, टवर्ग, जिङ्घामूलीय, उपिंक्सानीय, विसमं और सकार की जिसमें अधिकता हो, जिसमें अय् (= झ, भ, घ, ढ़, घ, ज, ब, ग, ड, द, ख, फ, छ, ठ, थ, च, ट, त, क, प) अथवा रेफ से घटित संयोग से पूर्ववर्ती हस्व स्वरों का निकटता से प्रयोग किया गया हो और जो लम्बे-लम्बे समस्त पदों से घटित हो वह रचना ओजोगुण-व्यंजक होती। इस प्रकार की रचना में टवर्गातिरिक्त वर्गों के प्रथम और तृतीय व्यंजन, यदि संयोग के घटक न हों तो न अनुकूल होते और न प्रतिकूल हीं। किन्तु यदि ये व्यंजन संयोग के घटक (= संयुक्त) हों तब तो ओजोगुण के अनुकूल हों होते। इसी प्रकार, अनुस्वार और

निर्दयं दलितदृष्त'-इत्यादौ प्रागुदाहृते ।।

श्रृतमात्रा वाक्यार्थं करतलबंदरिमव निवेदयन्ती घटना प्रसादस्य । अयं च सर्वसाधारणो गुणः । उदाहरणान्यत्र प्रायशो मदीयानि सर्वाण्येव पद्यानि ।

तथापि यथा-

चिन्तामीलितमानसो मनसिजः सख्यो विहीनप्रभाः प्राणेशः प्रणयाकुलः पुनरसावास्तां समस्ता कथा।

घटका उदासीनाः, सयोगघटकास्त्वनुकूला एव भवन्तीत्यथः इति चन्द्रिकोक्ति-रयुक्ता, बनुस्वारस्य स्वरधमैत्वेन संयोगघटकत्वाऽसम्भवात् । धर्षु पाठेऽपि स्वरेण सह तस्य संयोगाऽसम्भवस्तधैव । परसवर्णस्य तु संयोगाऽघटकत्वमसम्भवमेवेति सुन्यक्तमेव । प्रागुदाहृत इत्यस्य रौद्ररसप्रस्ताव इति शेषः ॥

करतलेति । करतलस्थमित्यर्थः । एतदिष सह्दयानां कृते । प्रायश इति केषुचिदिहोदाहृतेषु पद्येषु पद्यांशेषु वा प्रसादाभावं सूचयित । अत्र प्रसङ्गात्तदुदाहरण- जिज्ञासायान्त्वाह—तथापीत्यादि ।

चिन्तेत्यादि । अतिमानवतीं कामिनीम्प्रति क्रुद्धायाः कस्याश्चन सख्या उक्तिरियम् । मुग्धे सिख ! तवानेनातिमानेन मनसिजो वैकल्यभयात् चिन्तया मीलितं
सङ्कृचितं मानसं यस्य तादृशो जातः, तव सख्यश्च हतप्रभा जाताः, तव प्राणेशः
प्रणयाय व्याकुछः, एवं त्वदीयपरिजनान्तरव्याकुल्रत्वविषयिणी समस्ता कथा
सम्प्रति कालातिक्रमशङ्क्षयाऽनवसरेणाऽसम्भवेन च न वक्तव्येति सा तावदास्ताम् ।
अधुना तु यथावसरमेतावदेव त्वां विनिवेदयामि यद् यदि त्वं ममोनित हितां
स्वकल्याणकरीं मन्यसे तहि मानं मा कुछ, अन्यथा प्रियतमाह्लादाऽजनकं रोषकलुषित-

परसवर्ण भी (यदि निकट-प्रयुक्त न हों तो ) इस गुण के अनुकूल या प्रतिकूल नहीं होते । इसका उदाहरण रौद्र रस के उदाहरण रूप में पूर्व-निर्दिष्ट 'अयं पततु निर्देयें ....' इत्यादि पद्याध है ।।

जो रचना सुनते हीं वाक्यायं का किसी आयास के विना प्रतिपादन करने वाली हो वह प्रसाद-गृण का अभिन्यञ्जक होती। यह प्रसाद गुण सभी रसों में समान रूप से उपलब्ध हो सकता है। यद्यपि इसके उदाहरण तो मेरे द्वारा रिचत प्राय: सब के सब पद्य हैं तथापि प्रसङ्गवश 'चिन्तामीलितमानसो ''' आदि पद्य भी उदाहरणायं प्रस्तुत है। पद्यायं यह है—

"अरी मूढ़ सखी ? तेरे इस हठ (=मान) के चलते कामदेव का मन विन्ता में डूब चुका है, तेरी सिक्षयों में उदासी छा गई है, तेरे प्राणनाथ प्रणय के लिए

## एतत्त्वां विनिवेदयामि मम चेदुक्ति हितां मन्यसे मुग्धे मा कुरु मानमाननमिदं राकापतिर्जेष्यति ॥

अत्र सर्वावच्छेदेन प्रसादाभिव्यञ्जकत्वमंशभेदेन तु माधुयौँजोभिव्यञ्जकत्वमिष, मनसिजान्तस्य माकुर्वादेश्च माधुर्याभिव्यक्तिहेतुत्वात, सख्य इत्यादेरोजोगमकत्वात्। नन्वत्र श्रृङ्गाराश्रयस्य माधुर्यस्याभिव्यक्तये तदनुकूलास्तु नाम रचना, ओजसस्तु कः प्रसङ्को यदर्थं तदनुकूलवर्ण-विन्यास इति चेत्? नायिकामानोपशान्तये कृतानेकयत्नायास्तदीयं हित-मुपदिशन्त्याः सख्याः सक्रोधत्वस्य व्यञ्जनीयतया तथाविन्यासस्य साफ-

मतएष विकृतवण तवेदमाननं राकापितः पूणंश्वनद्रोयं कलङ्ककलुषितोऽपि यत्कि चित्-सोभाग्यवज्ञन।ह्वादकत्वात्सुभगवणित्वाच्च जेष्यिति—इति पद्यार्थः । त्वामित्यत्र युष्मच्छव्देनात्मीयत्वं द्वितीयया चेष्सिततमत्वं लभ्यते । जेष्यतीत्यत्र भविष्यति विहितेन तिङ्शत्ययेनेतः पूर्वं तदाननेनैव राकापतेः पराभवः सूच्यते । अथवा त्वत्राणेशाय त्वद्विप्रलम्भकातराय त्वदनिभमतोत्कटवेदनादाने समयंत्वात्त्वतानन् राकापितर्जेष्यतीति भावो बाध्यः । यद्वा त्वदाननस्यापि रोषकलुषितत्वात्तत्सादृश्यं भजिष्यन् जेष्यति —इति तात्पर्यम् ।

अत्र प्रसादस्य गुणान्तरसामानाधिकरण्योपपादनायाह—अंशभेदेनेत्यादि । अश-विशेषावच्छेदेनेत्यर्थः । श्रृङ्गाराश्रयस्येत्यत्र बहुत्रीहिः, परेरेषां गुणानां रसाश्रितत्वा-म्युपगमादिदम् । माधुर्यविशेषणं चैतत् । कृतानेकयत्नाया इति । एतदुपदेशात्पूर्वं सस्या बहुविधायासः कृतः, परं न नायिकामानमञ्गे साफल्यं समवाप्तमित्यत एतदुपदेशकाले सस्याः सक्रोधत्वमुपपद्यते । पूर्वे प्रयत्ना एव चिन्तामीलितमानस

ब्याकुल हो रहे हैं, '' और इस प्रसङ्ग में अब तुझे मैं क्या क्या बताऊ"! यदि तुझे मेरी बात अच्छी लगे तो मुझे इतना हीं कहना है कि अब इस हठ को छोड़ दे, नहीं तो पूनम का चान्द तेरे इस मुँह को जीत लेगा।।''

उदाहत पद्य में प्रसाद-गुण तो सर्वाश मे है हीं, 'चिन्तामोलितमानसो मनसिजः', 'मा कुठ मानमाननिमदम्' इन अंशों में माधुर्य-व्यंजकता और 'सस्यो विहीनप्रभाः' आदि में ओजा-व्यंजकता भी है हीं। अब प्रश्न यह है कि उक्त पद्य में 'प्रुङ्गार रस की अभिव्यंकत के अभिन्नेत होने से प्रुङ्गाराश्रित माधुर्य का अभिव्यंजक वर्ण-विन्यास तो उचित है, किन्तु ओज के व्यंजक विन्यास की क्या उपयोगिता है, क्योंकि इसके आश्रयभूत रौद्र आदि रस तो प्रकृत पद्य से अभिव्यंज्यमान हैं नहीं। इसके उत्तर में यह कहना है कि नायिका पर तस्त्री के क्रोध की अभिव्यंक्त के लिए अजिन-व्यंजक रचना आवश्यक है। सस्त्री में क्रोध होना इस लिए उचित है चूँकि

ल्यात्। किं बहुना ! रसस्योजस्विनोऽमर्षादेभविस्य चाविवक्षायामपि वक्तरि कृद्धतया प्रसिद्धे, वाच्ये वा क्रूरतरे, आख्यायिकादी प्रवन्धे वा, परुष-वर्णघटनेष्यते। यथा वा—

वाचा निर्मेलया सुधामधुरया यां नाथ शिक्षामदा-स्तां स्वप्नेऽपि न संस्पृशाम्यहमहंभावावृतो निस्त्रपः। इत्यागःशतशालिनं पुनरपि स्वीयेषु मां विश्रत-स्त्वत्तो नास्ति दयानिधियंदुपते मत्तो न मत्तः परः॥

इत्यादिनोपदेशेन सूचिता इति बोध्यम् । अत्र क्रोधस्य स्थायित्वे शृङ्गारभङ्गप्रसङ्ग इत्यतस्तस्यात्र व्यभिचारित्वमुपपादयति—िकं बहुनेत्यादिना । वाच्ये — विवक्षिः तेऽथं । प्रबन्धे वेत्यत्र वा-शब्दः समुच्चये, तेन मुक्तकस्यापि संग्रहः ।

सम्प्रति प्रसादस्यासङ्कीर्णोदाहरणमप्याह-यथा वेत्यादिना ।

वाचेत्यादि । हे नाथ यदुपते ! निर्मेलया सुधामधुरया च वाचा श्रुतिगीतादि-रूपया त्वं मह्यं यां शिक्षामदास्तामहमहङ्कारावृतिविवेकोऽत एव निर्लंज्जः स्वप्नेऽपि किमृत जाग्रद्द्यायां न संस्पृशामि नानुसरामि । संस्पृशामीत्यस्य स्मरामीति रसचन्द्रिका व्याख्यानमसत्, विरुद्धत्वात् । जाग्रत्स्वप्नयोरननुसरणं वाच्यमेव, सुषुप्तौ तु तदसम्भव एवेति भावः । एतेन सर्वावसरेषु शिक्षोपेक्षा गम्यते । अत एव पुनः पुनरुपेक्षया आगः शतशालित्वमुषपद्यते । तथाविष्ठमिष क्रियासमिभहारेणाः

नायिका को समझाते-बुझाते वह थक चुकी है, पर वह मूढ़ नायिका अपना हठ छोड़ने को तैयार नहीं। यह तथ्य उत्तरार्ध में निर्दिष्ट वर्णन से भी स्पष्ट होता है। इस विषय में (कि श्रृङ्कार आदि रसों में भी कदाचित् क्रोध की अभिव्यक्ति उचित है) अधिक कहने की कोई आवश्यकता नहीं, क्योंकि ओजोगुण-युक्त रसों की और उनके अमर्ष आदि व्यभिचारिभावों को अभिव्यक्ति के अभिश्रेत न होने पर भी आख्यायिका आदि गद्य-काव्यों और प्रबन्ध-काव्यों में ओजो-व्यंजक रचना देखी जाती है यदि वक्ता स्वभावतः क्रोधी हो अथवा वक्तव्य अर्थ हीं क्रूर—कठोर हो तो। बतः उक्त उदाहरण में अंशतः ओजो-व्यंजक रचना अनुचित नहीं है।

बथवा दूसरा उदाहरण—जिसमें केवल प्रसाद है, अन्य कोई गुण नहीं—'वाचा निमंलया''''' बादि पद्य है। पद्यार्थ निम्नलिखित है—

"हे भगवन् ! में अहन्द्वार से ओतप्रीत ऐसा निल्लंग्ज अधम हूँ कि तुमने निमंछ और अमृत के समान मधुर वेदादि शास्त्रों द्वारा मुझे जो उपदेश दिये उनका तो मैं स्वप्न में भी पालन नहीं करता, फिर भी तुमने असंख्य अपराध करने वाले मुझे अपने परिजनों में स्थान दे दिया है। अतः हे यदुनाय ! न तो तुम से बढ़कर कोई

अत्र गुणान्त रासमानाधिकरणः प्रसादः ।।

इदानीं तत्तद्गुणव्यञ्जनक्षमाया निर्मितेः परिचयाय सामान्यतो विशेष-तश्च वर्जनीयं किंचिन्निरूप्यते—वर्णानां स्वानन्तयं सकृदेकपदगतत्वे किंचिदश्रव्यम्। यथा—'ककुभसुरिभः, विततगात्रः, पललिमवाभाति' इत्यादो। असकृच्चेदिधकम्। यथा—'वितततरस्तरुरेष भाति भूमो।'

पराध्यन्तं मां स्वकीयेषु परिजनेषु बिश्रतस्त्वत्त उत्कृष्टतरोऽन्यो दयानिधिनास्ति, नापि मदधिकतरः कश्चनान्यो मत्त उन्मत्तोऽस्तीति पद्यार्थः।

अत्र प्रसादस्य गुणान्तराऽसामानाधिकरण्यं कथिमिति विवेचनीयम् । 'मत्तो न मत्तः' इत्यत्र दीर्घसमासाभावात् कथिञ्चदोजस अभावोपपादनेऽपि पदिविशेषे वाचे-त्यादौ माधुर्यस्याभावो न स्वीकतुं शक्यते यतः । पदसमूहात्मकमंशमादाय वा पदे वर्त्तमानस्यापि गुणान्तरस्यात्राऽनिभव्यञ्जनमिति संगमनीयं कथिञ्चत् । समूह्र इचाव्यवहितानामिति तु प्रसिद्धमेव । वस्तुतिश्चिन्त्यमेवैतत् ।

ककुभेत्यादि । अत्र ककारस्य स्वानन्तर्यम् । यद्ययत्रापि पूर्वककारोत्तर-ककारयोरकारेण व्यवधानावानन्तर्यं नास्ति तथापि व्यञ्जनस्फुटोच्चारणार्यं ह्रस्व-स्याकारस्य प्रसिद्धतया तदितिस्कतहस्वाकारस्यापि तज्जातीयत्वेन तद्व्यवधानेऽ-

दया-निधान है और न मुझसे बढ़कर कोई उन्मत्त-कर्त्तव्यच्युत अधम ॥"

इस पद्य में ग्रन्थकार का कहना है कि यहाँ केवल प्रसाद-गुण है, अन्य कोई गुण नहीं। परन्तु चतुर्थं चरण में (विशेष कर 'मत्तो न मत्तः' इस अंश में) ओओ-व्यञ्जकता क्यों न मानी जाय —यह विचारणीय है।

अब भिन्न-भिन्न गुण की व्यंजकता में समर्थ रचना का परिचय देने के लिये सभी गुणों के व्यंजक रचनाओं में और गुणविशेष-व्यंजक रचना-विशेष में जिन वर्ण-विशेषों का प्रयोग वर्जनीय है उनका क्रमशः निरूपण किया जा रहा है। इनमें प्रयमतः सामान्यरूप में वर्जनीय क्या हैं यह बताया जा रहा है—

किसी भी व्यंजन का एक पद में विना व्यवधान के दो बार प्रयोग नहीं करना चाहिए, क्योंकि इससे वह पद (तथा तत्पदघटित वाक्य भी) अश्रव्य—सुनने में अप्रिय हो जाता है। जैसे—'ककुभसुरिभः', 'विततगात्रः', 'पललिमवाभाति' इत्यादि शब्दों में एक पद में क्रमशः 'कक', 'तत' और 'लल' के प्रयोग से अश्रव्यता आ गई है। यदि दो से अधिक बार प्रयोग किया गया हो तब तो और भी अधिक अश्रव्यता आ जाती है। यथा—'वितततरस्तरुः' इस शब्द में एक हीं

अकार का व्यवधान अथवा किसी अन्य ह्रस्वस्वर का व्यवधान होने पर भी ग्रन्थोक्त आनन्तयं—अव्यवधान मान्य है।

एवं भिन्नपदगतत्वेऽपि। यथा—'शुक करोषि कथं विजने रुचिम्' इत्यादौ। असकृद्भिन्नपदगतत्वे ततोऽप्यधिकम्। यथा—'पिक ककृभो मुखरीकुरु प्रकामम्'। एवं स्वसमानवर्ग्यानन्तर्यं सकृदेकपदगतत्वे किचि-दश्रदयम्। यथा—'वितथस्ते मनोरथः'। असकृच्चेदधिकम्। यथा—'वितथस्ते मनोरथः'। असकृच्चेदधिकम्। यथा—'वितथतरं वचनं तव प्रतीमः'। एवं भिन्नपदगतत्वे। यथा—'अथ तस्य वचः श्रुत्वा' इत्यादौ। असकृद्भिन्नपदगतत्वे तु ततोऽप्यधिकम्। यथा—अथ तथा कुरु येन सुखं लभे'। एतच्च वर्गाणां प्रथमद्वितीययोस्तृतीयचतुर्थयोरान-

प्यानन्तर्यं मुक्तम् । अत एवानुपदं गुरुव्यवायेनाश्रव्यत्वव्यतिरेकं वस्यति । पूर्वोक्त-स्याकारस्य ह्रस्वत्वादिना साजात्यं विवक्षितं चेद् ह्रस्वस्वरमात्रव्यवधानेऽप्यानन्तर्यं न विघटत इत्यपि बोध्यम् । भिन्नपदगतत्वेऽपीत्यस्य सकृत् स्वानन्तर्यं किश्विद-श्रव्यम् इति शेषो बोध्यः । भिन्नपदगतत्वे इत्यग्रेऽपि सकृत् स्वसमानवर्गानन्तर्यं किञ्चिदश्रव्यमिति शेषः । एतच्च = स्वसमानवर्गानन्तर्यं च । प्रथमद्वितीययो-रित्यादौ क्रमो न विवक्षितः । अतो व्युत्क्रमेणानन्तर्येऽपि तथैवाश्रव्यत्वम् । तथा =

'वितततरः' पद में 'त' का लगातार तीन बार प्रयोग होने से अधिक अश्रव्यता बा गई है। यदि पद की भिन्नता होने पर भी लगातार दो या अधिक वार किसी एक व्यंजन का प्रयोग किया गया हो तो भी क्रमशः सामान्य एवं असामान्य रूप में अश्रव्यता आ जाती है। 'शुक करोषि .....' और 'पिक ककुभो .....' ये दो क्रमशः उदाहरण हैं। प्रथम में दो पदों — 'शुक' और 'करोषि' में लगातार दो बार 'क' का प्रयोग और द्वितीय में 'पिक,' 'ककूभो' इन दो पदों में कुल मिलाकर तीन बार 'क' का प्रयोग होने से क्रमशः अश्रव्यता और अश्रव्यतातिशय आ गये हैं। इसी प्रकार, यदि एक हीं वर्ग के दो व्यंजनों का किसी एक पद में लगातार एक-एक बार प्रयोग हुआ हो तो भी अश्रव्यता आ जाती है। जैसे = 'वितयस्ते मनोरयः' इस वाक्य के 'वितथ' पद में लगातार 'त' और 'थ' का प्रयोग अश्रव्यताजनक है। यदि समानवर्गीय व्यंजनों का अनेक बार प्रयोग एक पद में किया गया हो तन तो यह अश्रव्यता और भी अधिक बढ़ जाती है। जैसे - 'वितथतरं वचनं .....' इस वाक्य के 'वितथतरं' पद में 'त-थ-त' के प्रयोग से अश्रव्यता उत्कट रूप में है। अश्रव्यता की यही स्थिति भिन्न पदों में समानवर्गीय अनेक व्यंजनों का एक-एक बार और अनेक बार (दोनों में से किसी एक का भी दूसरे के बाद) प्रयोग होने पर आ जाती है। उदाहरणार्थं — 'अब तस्य : इत्यादि वाक्य में 'अब' पद में 'ब' के बाद 'तस्य' पद में 'त' के प्रयोग से कुछ अश्रव्यता का हीं गई है। 'अथ तथा -कुर " इत्यादि वाक्यों में तो 'य-त-य' के प्रयोग से उत्कट अश्रव्यता है। किन्तु समानवर्गीय दो व्यंजनों के जानन्तयं में जो अश्रव्यता आती है वह प्रथम

न्तयंम्। प्रथमतृतीययोद्धितीयतृतीययोर्बाऽऽनन्तयं तु तथा नाश्रव्यम्, किं त्वीषत्, निर्माणमामिकैकवेद्यम्। एतदप्यसक्तच्चेत्ततोऽधिकत्वात्साधारणै-रिष वेद्यम्। यथा—'खग कलानिधिरेष विजृम्भते', 'इति वदिति दिवानिशं स धन्यः'। पञ्चमानां मधुरत्वेन स्ववग्यानन्तयं न तथा। यथा- 'तनुते तनुतां तनौ'। स्वानन्तयं त्वश्रव्यमेव। यथा—'मम महती मनसि व्यथाविरासीत्'।

एतानि चाश्रव्यत्वानि गुरुव्यवायेनापोद्यन्ते । यथा—'संजायतां कथंकारं काके केकाकलस्वनः'।

अधिकम् । ईषदित्यस्य तात्वयंनाह—निर्पाणमामिकं कवेद्यमिति । स्वानन्तयंम् = वगंस्थपश्चमानां स्वानन्तयंमित्यर्थः ।

सञ्जायतामि-यादी 'काके', 'केके', 'केका', 'काक' इत्यत्र च गुरुव्यवाय: ।

द्वितीय व्यंजनों तथा तृतीय और चतुथं व्यंजनों के विषय में हीं समझनी चाहिए। जहाँ तक समानवर्गीय प्रथम-तृतीय और द्वितीय-तृतीय व्यञ्जनों के भिन्न पदों में एकं वार आनन्तयं का प्रश्न है, अश्रव्यता ता उसमें भी है हीं, किन्तु अत्यहप। इसे कुछ विशिष्ट रचनाकार—कि हीं समझ सकते, साधारणजन नहीं, जब कि पूर्व-विणत अश्रव्यता तो साधारण जन के भी समझ में आ जाती है। हाँ, यि इनका भी आनन्तयं अनेक वार हो तो स्पष्ट रूप में अश्रव्यता आ हीं जाती है जिसका साधारणजन को भी अनुभव हो हीं जाता है। 'जैसे 'ख-ग-क' इस प्रकार दितीय-तृतीय-प्रथम समानवर्गीय व्यंजनों के प्रयोग से जो अश्रव्यता है वह सुरुष्ट है। इसी प्रकार 'इति वदित दिवानिशं स्था है से बाक्य में भी 'द-ति-दि' यह आनन्तयं-प्रयोग सुस्पट रूप में अश्रव्य है हीं। किन्तु सभी वर्गों के पश्चम व्यंजनों के मधुर होने से इनका यदि स्ववर्गीय व्यंजनों से आनन्तयं हो तो भी उसमें अश्रव्यता नहीं आती। जैसे 'तनुते तनुतो तनी' इस वाक्य में प्रथम-पश्चम का अनेक बार आनन्तयं होने पर भी अश्रव्यता नहीं आई है। हाँ, यदि समान पंचम व्यञ्जनों का आनन्तयं हो तब अश्रव्यता नहीं आई है। हाँ, यदि समान पंचम व्यञ्जनों का आनन्तयं हो तब अश्रव्यता आ हीं जाती है। जैसे—'मम महती मनिसः" इत्यादि वाक्य में।

यदि उपर्युक्त अश्रव्यताधायक एक अथवा एकवर्गीय व्यंजनों के मध्य गुढे-स्वर (दीर्घ-स्वर) हो तो उपर्युक्त अश्रव्यता नहीं आती। जैसे—'संजायता … काके केकाकल…' इत्यादि वाक्य में 'काके' 'केके', 'केका' और 'काक' शब्दों में दीर्घ-स्वर के व्यवधान के कारण अश्रव्यता नहीं है। यथा वा-

यथा यथा तामरसायतेक्षणा मया सरागं नितरां निषेविता।
तथा तथा तत्वकथेव सर्वतो विकृष्य मामेकरसं चकार सा।।
इदं तु दीर्घव्यवाये। सयोगपरव्यवाये तु—
सदा जयानुषङ्गाणामङ्गानां सङ्गरस्थलम्।
रङ्गाङ्गणमिवाभाति तत्तत्तुरगताण्डवैः॥

यया यथेत्यादि-पचपूर्वाद्धे 'या ता' इत्यत्र, पत्नोत्तरार्धे च 'तथा तथा तत्त्व' इत्यत्र 'यात' 'थात' इत्यत्तयोगुं रुव्यवायेनाश्रव्यत्विनरातः । 'तथा तथा' इत्यत्र तु तकारयकारयोगुं रुव्यवायाभावादानन्तयं भवत्येवाश्रव्यमिति वश्यति—इदं तु बोद्धव्यमित्यादिग्रव्थेन । तत्त्वशब्दे तु प्रथमतकारोत्तराकारस्य संयोगपरतया गुरुत्वेन तद्व्यवायान्ताश्रव्यत्वमिति बोध्यम् । प्रकृतपद्ये तामरसायतेक्षणेत्यस्य कमलोत्पुल्ललोचनेत्ययं: । एकरसमित्यत्रैकशब्दो नायिकार्यकः, उपमाने तु ब्रह्मार्यको बोध्यः ।

'संयोगे गुरु' इति शास्त्रानुसारेण प्रसिद्धमूलकेन संयोगपूर्ववित्तिनो हस्वस्यापि पारिभाषिकं गुरुत्वमस्त्येवेति तद्व्यवायेऽपि गुरुव्यवायकृतमश्रव्यत्वाभावमाह— संयोगेत्यादिना ।

सदा जयेत्यादि । सर्वेदा जयेऽनुषङ्गः सम्बन्धो येषान्तेषामङ्गदेशाधिपाना

अन्य उदाहरण भी देखिए-'थया यथा ताम" तत्व' आदि पद्य में । इसमें '(य) या ता (भ")' में दितीय प्रथम का आनन्तयं दीर्घ-स्वर के व्यवधान के कारण अश्रव्य नहीं है। इसी प्रकार उत्तरार्ध में '(त) या त' और 'था तत्त्व' में दीर्घ-स्वर के व्यवधान से अश्रव्यता का निराकरण हो जाता है। 'त(त्व)' में त कारोत्तरवर्ती अकार में 'संयोगे गुरु' के अनुसार दीर्घत्व जातव्य है। किन्तु 'तथा-तथा' में प्रथम-तृतीय के आनन्तर्य में तो सूक्ष्म अश्रव्यता है हीं। इसी प्रकार 'तत् (व)' में स्वानन्तर्य प्रयुक्त अश्रव्यता वर्त्तमान है। 'मामे" में पश्चम का स्वानन्तर्य-प्रयुक्त अश्रव्यता का भी दीर्घ व्यवधान के कारण अभाव जातव्य है। पद्यार्थ इस प्रकार है-

"ज्यों ज्यों मै कमल के समान विकसित नेत्रों वाली इस कामिनी की अधिका-धिक सेवा (सम्पकं) करता गया त्यों-त्यों तत्त्व-कथा की तरह इसने मुझे सब तरफ से मोड़कर एकरस कर दिया ॥" तात्पर्य यह है कि जैसे तत्त्विश्वा-सम्पन्न व्यक्ति को सर्वत्र-सर्वदा तत्त्व—ब्रह्म हीं ब्रह्म दीखता है वैसे हीं मुझे सर्वत्र-सर्वदा यही कामिनी दीखती है।

ये सब उदाहरण स्वतः दीघं-स्वर के व्यवधान से अअव्यता के निराकरण के हैं। (इनमें भी 'तत्त्व' शब्द में जो दीघं-स्वर का व्यवधान है वह तकारोत्तरवर्ती

इदं तु बोद्धव्यम् —गुरुर्ययोर्व्यवधायकस्तयोरेव वर्णयोरानन्तर्यंकृतम-श्रव्यत्वमपवदति । तेनात्र थकारतकारानन्तर्यकृतदोषापवादेऽपि तकार-थकारानन्तर्यकृतमश्रव्यत्वमनपोदितमेव ।

एव त्र्यादीनां संयोगोऽपि प्रायेणाश्रव्यः—'राष्ट्रे तवोष्ट्रचः परितश्च-रन्ति'.इति । एवमादयः श्रुतिकाटवभेदा अन्येऽप्यनुभवानुसारेण बोध्याः।

सङ्गरस्यलं रणभूमिः तस्य तस्य तुरगस्य ताण्डवैः रङ्गाङ्गणं तृत्यशालेवाभातीति पद्यार्थः । रङ्गाङ्गणेत्यत्र णत्वं चिन्त्यम् । अनेककर्तृं कत्वात्ताण्डवानां बहुत्वमुक्तम् । अत्र च पद्ये चतुर्थपादे 'तत्तत्तुः'' इत्यत्र प्रथमदितीययोह्नं स्वाकारयोः सयोगपरत्वेन तद्व्यवधानादश्रव्यत्वाभावः । '(आभा) ति तः' इत्यत्र तु हस्वेकारव्यवधानेऽपि स्वानन्तर्यंसत्त्वादश्रव्यत्वमनपनीदितमेव मन्तव्यम् । अत्र परवसणंभूयस्त्वं दोषः ।

प्रकारान्तरमाह—एविमत्यादि । त्र्यादीनामित्यत्रादिशब्दश्चतुर्णौ ग्राहकः, तदिधकानां संयोगस्याऽप्रसिद्धत्वात् । राष्ट्र इत्युदाहरणे ष्ट्र इत्यत्र त्रयाणां ष्ट्रच

बकार के स्वरूपत: दीघं होने से नहीं, अपितु उसके संयोग-पूर्वक होने से) इसके बितिरिक्त संयोग-पूर्ववर्ती ह्रस्व-स्वर के पारिभाषिक गुरत्व-दीघंटव को लेकर दीघं-स्वर के व्यवधान के आधार पर अश्रव्यता के अभाव का (एक अन्य) उदाहरण 'सदा जयानु का तत्तत्तुरगताण्डवैः' इस पद्य में द्रष्टव्य है। यहाँ 'तत्तत् ''' आदि शब्द में दो तकार-द्वयों का आनन्तयं संयोगपूर्वंत्व-निमित्तक गुरु-दीघं-स्वर के व्यवधान के कारण अश्रव्यताधायक नहीं है। इस पद्य का अर्थ यह है:—

"जिनका जय के साथ नित्य सम्बन्ध बना हुआ है ऐसे अङ्गदेश के राजाओं की युद्धभूमि विभिन्न अश्वों के ताण्डव से तृत्य-शाला के समान शोभित हो रही है।।"

इस प्रसङ्ग में यह जातन्य है कि जिन दो के बीच स्वाभाविक या पारिभाषिक दीर्घ-स्वर होता उन्हीं दोनों के आनन्तय में अश्वन्यतापादकता नहीं होती; गुरु- न्यवधानरहित न्यञ्जनों, चाहे जिनके बीच दीर्घ स्वर हो उन्हीं में से कोई एक क्यों न हो, के आनन्तय में तो अश्वन्यता होगी हीं। अतएव 'यथा यथा'''' इत्यादि उदाहरण में 'तथा' शन्द में तकार खकार के और 'तत्तु' शन्द में तकार तकार के आनन्तय से अश्वन्यता बनी हीं है। इसी प्रकार, 'सदा जयानु ....' इत्यादि उदाहरण में भी '(…भा) ति त (तत्तुरग…)' के आनन्तय से जो अश्वन्यता है वह भी अक्षुण्ण है।

उपर्युंक्त अश्रव्यता के समान तीन-चार व्यंजनों का संयोग भी सामान्यतया अश्रव्य होता। जैसे —'राष्ट्रे तवोष्ट्यः परितश्चरन्ति' इस पद्यांश में 'क्ट्रे' शब्द में

अथ दीर्घानन्तर्यं संयोगस्य भिन्नपदगतस्य सकृदप्यश्रव्यम्; (असकृतु सुतराम्) ॥

हरिणीप्रेक्षणा यत्र गृहिणी न विलोक्यते। सेवितं सर्वसंपद्भिरिप तद्भवनं वनम्।। असकृत् सृतराम्'। यथा—'एषा प्रिया मे क्व गता त्रपाकुला।'

इत्यत्र चतुर्णां संयोगः । प्रपञ्च्यतामित्यादौ त्र्यादीनां संयोगस्य श्रुतिकदुत्वाभावात् प्रायेणेत्युक्तम् । दीर्घानन्तयंमित्यत्र दीर्घो न संयोगपरो ह्रस्वो विवक्षितः । असकृदिति । सरूपस्य विरूपस्य वेति नानयोविशेषः । सुतरामित्यस्याधिकमित्ययंः । अस्रे वर्णनादिदं प्रक्षिष्तमत्र ।

हरिणीत्यादि । यत्र भवने हरिण्याः प्रेक्षणिमव प्रेक्षणं यस्यास्तादृशी गृहिणी प्रियतमा न विलोक्यते तद्भवनं सर्वसम्पद्भिः परिपूर्णमिष वस्तुतो वनं निवासायोग्यं स्थानमेव गृहस्थस्य कृत इत्यथंः । वनशब्दीऽत्रीपचारिकः । अत्र च पद्ये प्रेक्षणिति उत्तरपदादेः प्रेतिसंयोगस्य णीशब्दोत्तरं सत्त्वादश्रव्यत्वम् । असकृदित्यादि ।

ष्ट्र्का संयोग और 'ष्ट्र्घः' शब्द में प्-ट्-र्-य् का संयोग अश्रव्य है। कभी-कभी इनमें अश्रव्यत्व नहीं भी होता। जैसे — 'सन्त्वमी' इत्यादि शब्दों में न्-त्-व् का संयोग। इसी प्रकार अन्य अश्रव्यत्व — श्रृतिकटुत्व के भेदों का अनुसन्धान पाठक को अपने अनुभव के आधार पर स्वयं करना चाहिए।

दीर्घं स्वरं के बाद यदि भिन्न-पदगत एक भी संयोग हो तो वह अश्रव्य होता, अनेक होने पर तो कुछ कहना हीं नहीं। जैसे—'हरिणीप्रेक्षणा यत्र '', इत्यादि पद्य में 'णी' इसके बाद 'प्रे' इस संयोग में अश्रव्यता है। इसी प्रकार 'हरिणीप्लुता' शब्द में 'णी' के बाद 'प्लु' इस संयोग में भी अश्रव्यता है हीं। उदाहृत पद्य का अर्थ इस प्रकार है:—

"जिस भवन में मृगनयनी गृहिणी न देखी जाय वह सभी सम्पत्तियों से युक्त होने पर भी भवन नहीं, अपितु वन हीं है ॥"

परन्तु दीर्घ-स्वर के बाद यदि भिन्न-पदगत संयोग वारम्वार बाये हों

- १. अग्रे मुद्रितोऽप्ययं पाठः प्रसङ्गानुरोघादत्रास्माभिः स्यापितः ।
- २. यहाँ स्वाभाविक दीर्घ-स्वर विवक्षित है, पारिभाषिक नहीं।
- ३. 'विविक्षितिमित्यदोषः' इस परवर्ती ग्रन्थ के बाद मुद्रित—'असकुत्तु सुतराम्। यथा—'एवा श्रिया मे क्वंगता त्रपाकुला।'' अंश को 'हरिणीप्रेक्षणा' आदि पद्य के बाद अौचित्य के आधार पर मैंने रखा है। इसी से यहीं इस अंश की व्याख्या की गयी है।

एकपदगतस्य तु तथा नाश्रव्यम् । यथा—'जाग्रता विचितः पन्याः शात्रवाणां वृथोद्यमः' । परसवर्णकृतस्य तु संयोगस्य सर्वथा दीर्घाद्भिकः पदगतत्वाभावान्मधुरत्वाच्चानन्तयं न मनागप्यश्रव्यम् । यथा—'तान्तमाल-तहकान्ति-' इत्यादिपद्ये । अत्र तामित्यत्र नीमित्यत्र च परस

भिन्नपदगतस्य संयोगस्यानेकवारं प्रयोगेऽधिकमश्रव्यत्वमित्ययः।

तथा — दीर्घानन्तर्यं संयोगस्य सकुदसकुद्वा । यद्वाऽसकुरसंयोगस्य दीर्धानन्तर्यंमित्यनुवन्यं तथेत्यस्य सुतरामश्रव्यमित्यर्थः कार्यः । तथा च किश्विदश्रव्यत्वं
भवत्येवेति तात्पर्यं कल्पनीयम्, जाग्रतेत्युदाहरणे जा, शा, यो इति भ्याणां
संयोगपूर्वाणां दीर्घाणामुपलम्भात् । सर्वथेति । अव्यवहितयोद्वयोहंलोः संयोगसंज्ञेति
पक्षे परस्य हलः परपदावयवत्वेन तद्घटितसमुदायरूपस्य संयोगस्य न पूर्णतः पूर्वपदघटकत्वं न वापूर्णत उत्तरपदघटकत्वमित्यभित्रायेणोक्तः सर्वथेति । दीर्घादित्यस्य
आनन्तर्यमित्यनेनान्वयः । नीमित्यत्रेत्यादि । लङ्किनीङ्किङ्करीत्येतद्घटकस्येत्यथः ।

तब तो अश्रव्यता का आधिक्य हो जाता है। जैसे-'एषा प्रिया मे क्व गता त्रपाकुला' इस पद्यांश में 'षा' के बाद 'प्रि' और 'ता' के बाद 'त्र' इन संयोगों में बधिक अश्रव्यता है। किन्तु यदि दीघौत्तरवत्ती संयाग एक-पदनिष्ठ हो, अर्थात् जिस पद में दीर्घ स्वर हो उसी पद में दीर्घीत्तरवर्त्ती संयोग भी हो, तो अश्रव्यता नहीं आती। जैसे--उक्त पद्य में ही 'विलोक्यते' पद में 'लो' में दीघं स्वर के बाद 'क्य' में क्-यूका संयोग अश्रव्य नहीं है। इसी प्रकार 'जाग्रता विचित: पन्या: शात्रवाणां वृथोद्यमः' (शत्रुओं का सारा प्रयास निरयंक हो गया, क्योंकि जगे हए उसके विरोधी ने उसके गुप्त मार्ग को खोज लिया ) इस पद्यार्ध में 'जा' के वाद 'प्र' और 'शा' के बाद 'त्र' इन संयोगों में अश्रव्यता नहीं है। यदि दी घं-स्वर के बाद का भिन्न-पदगत संयोग परसवर्ण-सन्धि से निष्पन्न-परसवर्णादेशहल् घटित हो तो उसमें अध्ययता-श्रुतिकद्ता नहीं आती । इसके दो कारण हैं-एक तो यह कि उस संयोग का घटक पूर्ववर्ती व्यञ्जन पूर्व-पद का अन्त्यावयव होता और इस लिए उस परसवर्णनिष्यन्न व्यञ्जन तथा परवर्ती पद के आद्य व्यञ्जन का संयोग उत्तरवर्त्ती पद का आद्य अवयव होता हीं नहीं, उसका अवयव तो उस संयोग का केवल परवर्ती व्यञ्जन होता जा स्वयं में संयोग नहीं हैं। दूसरा कारण यह है कि परसवर्णनिष्पन्न संयोग स्वरूपतः मधुर होता जिससे उस संयोग के ह्रस्व या दीर्घ स्वर के परवर्ती होने पर भी उसमें अश्रव्यता आ हीं नहीं सकती। जैस-'तान्तमालतककान्ति "' इत्यादि पूर्वोदाहृत पद्य में 'न्त' और 'न्ति' में जो संयोग हैं वे दीर्घ स्वर से परवर्त्ती होते पर भी उक्त कारणों से अश्रव्य नहीं हैं। यह विचार वर्णस्य पूर्वपदभक्ततया न संयोगो भिन्नपदगतः। प्रत्येकं संयोगसंज्ञेति पक्षेऽपि भिन्नपदगतः संयोगो न दीर्घादव्यवहितपरः। नवाम्बुदेत्यत्र त्वे

तानित्यत्र नीङित्यत्थत्र च इति पाठः श्रेयान्। प्रत्येकमित्यादि। व्ययं चपक्षः संयोगसंज्ञासूत्रभाष्योक्तः। एवश्व परसवर्णनिष्पन्नो हुलेकः संयोगः, यिमश्च पर परसवर्णः सोऽन्यः संयोग इति लभ्यते। तथा च तान्तमाले-त्यादौ न् इत्येकः, त् इत्यपरः संयोगः। भिन्नपदगतः संयोगः च परपदाद्या-वयवहल्हपः। न दीर्घादित्यादि। पूर्वपदान्त्यावयवभूतेन परसवर्णनिष्पन्तहला संयोगरूपेण व्यवधानादिति भावः। यश्च पूर्वः संयोगः परसवर्णस्यः स न भिन्नपदगत इत्यि बोध्यम्। 'तान्तमालः' इत्यादिपद्यद्वितीयपादधरके 'नवाम्बुद' शब्दे विचारयति—नवाम्बुदेत्यादिना। एकादेशस्य च नव + अम्बुदेत्यत्र

तो पूर्व और उससे अव्यवहितोत्तरवर्ती दोनों व्यञ्जनों के समूह की संयोग सज्ञा होती है-इस पक्ष के अनुसार किया गया। अब पाणिनि के "हलो नन्तराः संयोगः" इस संयोग-संज्ञाविधायक सूत्र के महाभाष्य में निर्दिष्ट पक्षान्तर-'प्रत्येकं संयोग. संज्ञा', अर्थात् जो दो व्यञ्जन अव्यवहित पूर्वापर हों-जिन दो व्यञ्जनों के मध्य में कोई स्वर न हो - उनमें से प्रत्येक व्यञ्जन संयोग कहलाता - पूर्व व्यञ्जन भी एक संयोग है और परवर्ती व्यञ्जन भी एक संयोग है - के अनुसार भी विचार करने पर परसवर्णनिष्यन्न संयोग में श्रुतिकद्वा नहीं आती, क्योंकि जो प्रथम सयोग परसवर्णनिष्यन्त व्यंजन है वह यदि दीघं स्वर के बाद आया भी हो तो वह भिन्न-पदगत नहीं होता ओर जो द्वितीय संयोग-परवर्ती पद का आद्यावयव व्यंजन है वह पूर्ववर्ती पद के दीर्घ-स्वर से नहीं अपित उसके अन्त्यावयवभूत परसवर्णनिष्यन्त प्रथमसंयोगस्वरूप व्यंजन से परवर्ती है। इस प्रकार स्पष्ट है कि परसवर्णनिष्पन्न संयोग वहां भी श्रुतिकद् नहीं होता जहां उसका एक व्यंजन पूर्वपद का अन्त्यावयव हो और दूसरा दूसरे पद का बाद्यावयव । जहां एक हीं पद में परसवर्ण है वहां तो उसके श्रुतिकटु होने का कोई प्रश्न ही नहीं उठता। अब 'तान्तमालतरुकान्ति''' बादि पद्य के उत्तरार्ध में बाये 'नवाम्बुद...' एवं इस प्रकार के अन्य 'म्बु' बादि शब्दों में जो दीर्घ स्वर के बाद परसवर्ण-निब्पन्न संयोग श्रूयमाण हैं उनके विषय में विचार कर लेना चाहिए कि वे श्रुतिकटु (अश्रव्य) होते या नहीं। एकादेश के विषय में पाणिनि का एक योग है-"अन्तादिवच्च (६।१।८५)। इसका अर्थ यही है कि पूर्व-पर स्वरों के स्थान में हुआ एक आदेश, जैसे अ + अ के स्थान में हुआ सवर्णदीणं एकादेश 'आ', साधारणतया पूर्वपद का आद्यावयव भी माना जाता और परपद का अन्त्यावयव भी। इसके अनुसार नव + अम्बुद इन दो पदों में पूर्वपद 'नव' के अन्तिम अकार और परपद 'अम्बूद' के आदा अकार के कादेशस्य पदद्वयभक्ततया दीर्घाद्भिन्नपदगतत्वे सत्यव्यवहितोत्तरत्वं यद्यपि परसवर्णकृतसंयोगस्य भवति तथाप्यत्र भिन्नपदगतत्वमेकपदगतभिन्नत्वं विवक्षितमित्यदोषः । (असकृत्तु सुतराम् । यथा—'एषा प्रिया मे क्व गता

सवर्णदीघंस्य आकारस्य । पदद्वयभक्ततयेति । 'अन्तादिवच्च' इति पाणिन्यनु-शासनादित्यर्थः । तथा च आकारोऽयं पूर्वपदस्यान्तावयवोऽपि मन्यते, उत्तरपदस्या-द्यावयवोऽपि । तत्र च पूर्वपदस्यान्तावयवत्वे 'म्बु' इत्यस्य दीर्घादव्यवहितोत्तरसंयोग-त्वादश्रव्यत्वापत्तिरिति पूर्वपक्ष: । अम्बुशब्दश्च भीवादिकाद् 'अबि शब्दे' इत्यात्मने। पदिनो घातोर्बाहुलकादौणादिके उ-प्रत्यये घाताश्चेदित्वान्नुमागमे 'अन्बु' इत्यत्र नकारस्यापदान्तस्य परसवर्णे च कृते निष्पन्न इति भवति 'म्वृ' शब्दस्य पर-सवर्णकृतसंयोगत्वम् । एकपदगत्भिन्नत्विमिति । अत्र पञ्चमीतत्पृरुषे हरिणी-श्रेक्षणेति पूर्वोदाहरणे समस्तादेकपदाद्भिन्नपदगतत्वाभावो भवत्येव प्रेति-संयोगस्येति तत्राश्रव्यत्वोक्तिरसंगता स्यादित्यत एकपदगतश्च तद्भिन्नश्चेत्येकपद-गतिभन्नस्तत्त्वमिति विग्रहो न्याय्यः । तथा च यत्र संयोगे ऐकपद्ये समासादौ दीर्घा-व्यवहितोत्तरत्वमथ च तद्भिन्न ऐकपद्याभावेऽपि तथा तस्यैवाश्रव्यत्वमिति स्थितौ हरिणीप्रेक्षणेत्यत्रोभययापि दीर्घाव्यवहितोत्तरत्वसत्त्वादश्रव्यत्वोपपत्तिः, नवाम्बुदेत्यत्र तु एकादेश एव संयोगस्य 'म्वं'-इत्यस्य तथात्वान्नाश्रव्यत्वमिति तात्पर्यमूत्तरपक्षस्य । एकपदगतभिन्नत्वभित्यत्र पञ्चमीसमासाभित्रायेण प्रकारान्तरेण रसचन्द्रिनायां कृतः परिष्कारो युक्तोऽपि ग्रन्थाक्षराननुगुणत्वादस्माभिष्पेक्षित:। असकत्त्वत्यादि । अय-मंशो व्याख्यातपूर्वः । एषेत्यादि । अत्र प्र-क्व-त्रेति त्रिषु संयोगेष्वश्रव्यत्वाधिक्यम् ।

स्थान में सवणंदीघंस्वरूप एकादेश से निष्पन्न दीघं स्वर (नव् +) 'आ' पूर्व-पद का आद्यावयव माना हीं जा सकता है (अर्थात् 'नवा' पूर्व-पद हो जाता है)। इससे भिन्न पद 'म्बुद' में जो संयोग है वह दीघं-स्वर के बाद आने वाला भिन्नपदगत परसवणं-निष्पन्न संयोग है हीं। अतः इसमें अश्रव्यता माननी चाहिए या नहीं। 'समाधान करते हुए पण्डितराज कहते हैं कि पूर्वोक्त 'भिन्नपदगत संयोग' का तात्पयं उस संयोग में है जो 'एकपदगतभिन्न' हो। इसका आश्य यही है कि जो संयोग समास एवम् सन्धि आदि करने पर भी दीघं-स्वर के अव्यहित उत्तर में भिन्न पद के आरम्भ में श्रूयमाण हो और उनके विना भी पूर्वपदवर्ती दीघं-स्वर के अव्यवहित उत्तर में भिन्न पद में श्रूयमाण हो वहीं 'भिन्नपदगत संयोग' के रूप में विवक्षित है, अन्य प्रकार का संयोग नहीं। ऐसी स्थित में, परसवर्णनिष्यन्न

यह विचार परसवर्णनिष्यन्त संयोग की स्वाभाविक मधुरता की मान्यता को ध्यान में न रखकर किया गया है। इसका उद्देश्य 'भिन्नपदगत' शब्द का परिष्कृत अर्थ प्रस्तुत करना है।

त्रपाकुला'।) इदं चाश्रव्यत्वं काव्यस्य पङ्गुत्विमव प्रतीयते।

अथ स्वेच्छ्या संध्यकरणं सकृदप्यश्रव्यम् । यथा—'रम्याणि इन्दुमुखि ते किलकिश्वितानि'। प्रगृह्यताप्रयुक्तं त्वसकृदेव—'अहो अमी इन्दुमृखी-

पूर्वोक्तं सर्वमेवाश्रव्यत्वं वस्यमाणं च काव्यांशिवशिपे वर्त्तमानं सच्छरीरे वर्त्तमानेन पङ्गुत्वेन तुल्यं चमत्कारापहारि, ततश्च रसाद्यप्रतीत्यापित्तरित्याह—इदं चेत्या-दिना ।

प्रकारान्तरमश्रव्यत्वस्याह — स्वेच्छयेत्यादिना । स्वेच्छया = अनुशासनं विना । 'णि' 'इन्द्र' इत्यत्रेकारसवर्णदीर्घसन्ध्यभावः स्वेच्छया कृतः । 'चन्द्रमृखि !' इति पाठे तु नाश्रव्यत्वं स्यात् । असकृदेवेति । एतेन सकृत् प्रगृह्यताप्रयुक्तसन्ध्यभावो नाश्रव्यत्वापादक इति लभ्यते, अन्यया काव्ये तदनुशासनानर्णव्यमननुष्ठानस्थलं स्यात् । सकृदनुष्ठानेन शास्त्रसार्थक्ये पुनस्तदननुष्ठानं न शास्त्रवैय्यर्थात्मकमिति तात्पर्यम् । अहो इत्यत्र 'आत्' इति सूत्रेण, 'अमो इत्यत्र च 'अदसो मात्' इति सूत्रेण प्रगृह्यता । चन्द्रमुखीतिपाठे त्वत्राप्यश्रव्यत्यमपनुद्यते । एवमेव = असकृत्

संयोग दीर्घ-स्वर से अब्यवहितोत्तरवर्त्ती और भिन्नपदगत हो हीं नहीं सकता। अतः परसवृंगिनिष्पन्न संयोग कभी भी अश्रव्य नहीं होता। यह काव्यगत अश्रव्यता प्राणियों में पाई जाने वाली पङ्गुता (लंगड़ापन) के समान है जो रस-प्रवाह को अवख्द कर देती है। अतः वर्जनीय है।

पूर्वोक्त अश्रव्यता से अतिरिक्त नियमप्राप्त स्वरसान्ध आदि का न करना भी अश्रव्यतायायक है। जैसे — 'रम्याणि इन्दुमुखि ते किलिकिश्वितानि' (अरी चन्द्रमुखी! तेरे ये भाव, जो मित्रादि की प्राप्ति से उत्पन्न हुषं के कारण मुस्कुराहट, शुष्क रोदन और क्रोध आदि से मिश्रित हैं, बड़े ही आकर्षक है)। इस पद्यांश में 'णि' के इकार और 'इन्दु' के इकार के स्थान में प्राप्त सवणदीर्थ न करने से अश्रव्यता आ गई है। इसी प्रकार 'प्रगुह्य-संज्ञा' के कारण 'प्रकृतिभाव' हो जाने पर सामान्यतः स्वर-सिध्यां जहां नहीं हो पातीं ऐसे पदों का अनेक बार एक वाक्य में प्रयोग करने पर भी अश्रव्यता आ जाती। उदाहरणायं— 'अहो अभी इन्दुमुखीविलासाः' (चन्द्रमुखी के ये विलास अद्भृत हैं!) इस पद्यांश में 'अहो' इस निपात के 'ओत्' (पा० सू० १।१।१५) सूत्रानुसार और 'अमी' पद के 'अदसो मात्' (पा० सू० १।१।१२) सूत्रानुसार प्रगृह्य-संज्ञक हो जाने से क्रमशः पूर्वं कप और सवणंदी में सन्धियां नहीं हो पातीं। अतः व्याकरणानुसार इस प्रयोगों में शुद्धता होने पर भी अश्रव्यता है हों। इसी तरह यदि किसी काब्य मे अनेक बार 'लोपः शाकल्यस्य' (पा० सू० ८।३।१९) सूत्रानुसार यकार व्याव वकार का लोप किया गया हो तो भी अश्रव्यता का अनुभव होता।

विलासाः'। एवमेव च य-व-लोपप्रयुक्तम्—'अपर इषव एते कामिनीनां दुगन्ताः'।

कथं तर्हि—

भुजगाहितप्रकृतयो गा**रु**डमन्त्रा इवावनीरमण । तारा इव तुरगा इव सुखलीना मन्त्रिणो भवतः ॥

सन्ध्यकरणम् । अत्र च 'लोपः शाकत्यस्य' इति य-व-लोपानुशासनस्य त्रिपादीस्यत्वेन सपादसमाध्यायीस्य गुणादिविधि प्रत्यसिद्धत्वाद् भवति सन्ध्यकरणम् । असक्रदेवं सत्य-श्रुच्यत्वम् । सक्रत्त्वनुशासनानुष्ठानार्यत्वान्न तथा । अपर इषव इत्यत्रायादेशघटकस्य इषव एते इत्यत्र च यादेशस्य पूर्वोक्तेन सूत्रेण विकल्पेन लोपः कृतः ।

भुजगेत्यादि । हे अवनीरमण ? भवतो मन्त्रिण: भुजगानां सर्पाणामहिता प्रकृतिर्येषां ते भुजगाऽहितप्रकृतयो गण्डसम्बन्धिमन्त्रा इव भुजगानां विटानामहिता

जैसे — 'अपर इषव एते कामिनीनां दूगन्ताः' (कामिनियों के ये कटाक्ष दूसरे बाण हीं तो हैं )। इस पद्यांश में 'अपरे + इपव:' इस स्थिति में 'रे' के एकार के स्थान में 'एचोऽयवायावः' (पा० सू० ६।१।७८) द्वारा विहित अयुआदेश के अवयव 'य' का और 'इषव: + एते' इस स्थिति में विसर्गादेश के असिद्ध हो जाने से प्राप्त रेफ के स्थान में 'भा-मगी-अघी...योऽिश' (पा० सू० ८।३।१७) सूत्र द्वारा विहित 'य्' का पूर्वोक्त सूत्र से लोप किये जाने से अश्रव्यता आ गई है। अब प्रश्न यह है कि यदि उपर्युक्त य्, व्केलोप से वाक्य मे अश्रव्यता आ जाती है तो फिर पण्डितराज मे स्वयं हीं — भुजगाहितप्रकृतयो गाठडमन्त्रा इवावनीरमण। तारा इव तुरगा इव सुखलीना मन्त्रिणो भवत: ।। इस पद्य का निर्माण कैसे किया, क्यों कि इसमें भी 'मन्त्राय् इव', 'ताराय् इव', 'तुरगाय् इव' के स्यान पर जो '... मन्त्रा इव', 'तारा इव', 'तुरगा इव' ये पाठ हैं इनमें 'लोप: शाकल्यस्य' (पा॰ सू॰ ८।३।१९) के अनुसार 'य्' का वारम्वार लोप किया गया है। इसके उत्तर में पण्डितराज ने यह कहा है कि उक्त पद्य में य् के लोप के बिना हीं 'मन्त्रा-यिव', 'तारायिव', 'तुरगायिव' पाठ होने से अश्रव्यता नहीं है। यह य्-लोपाभाव उक्त लोप-विधि के वैकल्पिक — जाकल्यमात्र आचार्य के मत में लोप और अन्य आचार्यों के मत में उसका अभाव-होने से सम्भव है। 'सुखलीनाय् मन्त्रिणो' के स्थान पर 'हलि सर्वेषाम्' (पा॰ सू॰ ८।३।२२) सूत्र से नित्य य्-लोप यद्यपि किया गया है तथापि इसका बाहुत्य — एक से अधिक बार — न होने से इस अंश में अश्रव्यता नहीं है। पद्यार्थ निम्नलिखित है—

" हे राजन् ! आपके मन्त्री तो भुजगों—सपों के लिए अहितकर स्वभाव वाले गरुड़-मन्त्रों के समान भुजगों—धूर्तों के लिए अहितकर स्वभाव वाले, अच्छी तरह इति भवदीयं काव्यमिति चेत् ? अकृत्वैव तलोपं पाठान्न दोषः।

एवं रोक्त्वस्य हिल लोपस्य यण्गुणवृद्धिसवर्णदीर्घपूर्वरूपादीनां नैकटचेन बाहुल्यमश्रव्यताहेतुः । एविममे सर्वेऽप्यश्रव्यभेदाः काव्यसामान्ये वर्जनीयाः ॥

अय विशेषतो वर्जनीयाः । तत्र मधुररसेषु ये विशेषतो वर्जनीया अनु-पदं वक्ष्यन्ते त एवौजस्विष्वनुकूलाः, ये चानुकूलतयोक्तास्ते प्रतिकृला इति सामान्यतो निर्णयः । मधुररसेषु दीर्घसमासं झय्घटितसंयोगपरह्रस्वस्य

प्रकृतिर्येषां ते मुजगाऽहितप्रकृतयः, सुष्ठु खे गगने लीनाः सुखलीनास्तारा इव, अथ च सुष्ठु खलीनं किवका ('लगाम' इति लीके प्रसिद्धम्) येषां ते सुखलीनास्तुरगा इव मुखलीनाः सुखे लीनाः निमग्नाः सन्ति । अत्र 'मन्त्रा इच', 'तारा इव' 'तुरगा इव' इत्यत्र त्रिष्णु यलोपः पूर्वोक्तसूत्रेण विहितः, तस्यासिद्धत्वाद्गुणसन्धिनं भवतीत्यश्रव्यत्वं भवतः काव्येऽप्यापतितमिति प्रश्नः । उक्तस्य यलोपस्य वैकल्पिकत्वेन तल्लोपमकृत्वेव 'मन्त्रायिव' 'तारायिव', 'तुरगायिव' इति पाठेन निवारणीयमश्रव्यत्वमित्युत्तरम् । शोषान्तराणि निविधति — एविमत्यादिना । नैकट्येन — अव्यवधानेन, स्वल्पव्यवधानेन वा । अतएव प्रबन्धे दूरेणैषां प्रयोगवाहुल्येऽपि नाश्रव्यत्वं यदि ववचित् क्वचिद्धाक्ये सकृत्प्रयोगः । एकिस्मन्नेव वाक्ये प्रबन्धघटकेऽप्यसकृत्प्रयोगे त्वश्रव्यत्वं भवेदेव । बाहुल्यमिति । एतेनैषां सकृत् प्रयोगे दोषाभाव उक्तः ।।

सम्प्रति तत्तद्गुणानुकूलरचनासु वर्जनीयानाह—अथित्यादिना । सामान्यत इति । विशेषापेक्षत्वाद्विशेषतो बोड्यमिदम् । दीर्घसमासमिति । अस्य वर्जगेदित्यने-नान्वयात् सकृदिप मधुररसे दीर्घसमासस्य वर्जनीयत्वमुक्तम् । अन्येषान्त्वसकृत्प्रयोगं वर्जयेदिति स्पष्टमेवोक्तम् । झय्घटितेत्यादि । झय्-प्रत्याहारघटितः संयोगः परो

बाकाश में लीन (सु+ख+लीना:) तारों के समान और सुन्दर लगाम वाले घोड़ों के समान (सु+खलीना: येषाम्) सुख में निमग्न (सुख+लीनाः) हैं।।"

ज्क अश्रव्यता-प्रकारों से अतिरिक्त अश्रव्यता उस काव्य में भी आ जाती है जिसमें 'ह' के स्थान में उत्त्व, 'हिल सर्वेषाम्' सूत्रानुसार य्-लोप, यण्-सिन्ध, गुण-सिन्ध, सवणंदीचं-सिन्ध, पूर्वं एप प्रक्ष थादि सिन्धियां लगातार एक से अधिक वार की गई हों, केवल एक बार करने अथवा दूर-दूर अनेक बार करने पर भी अश्रव्यता नहीं आती। इस प्रकार स्पष्ट है कि किसी भी सत्किव को अपने काव्य में उपयुंक्त अश्रव्यताओं तथा अनुभवानुसार अन्य अश्रव्यताओं का भी आधायक विन्यास कदापि नहीं करना चाहिए।।

अब एक-एक गुण के अभिव्यक्त्रक काव्य में विशेष रूप से वर्जनीय शब्दों का निरूपण किया जा रहा है—इस प्रसङ्घ में सर्वप्रयम यह ज्ञातव्य है कि प्राङ्गारादि मधुर रसों भें शींघ्र हीं जिन्हें वर्जनीय कहा जाने वाला है वे ओजस्वी वीरादि रसों विसजनीयादेशसकारजिह्वामूळीयोपध्मानीयानां टवर्गझयां रेफहकारान्यतर-घटितसंयोगस्य हलां ल-म-न भिन्नानां स्वात्मना संयोगस्य झय्द्वयघटित-संयोगस्य चासकृत्प्रयोग नैकट्येन वर्जयेत्। सवर्णझयद्वयघटितसंयोगस्य

यस्मादिति बहुव्रीहिः । विसर्जनीयेत्यादि । विसर्जनीयस्थानिक आदेशः सकारादिरित्यथः । तेन विसर्जनीयस्याऽमकृत्प्रयोगेऽवर्जनीयत्वं सिघ्यति । ए-च्च 'सानुरागास्सा' इत्यादिवक्ष्यमाणोटाहरणे पूर्वाधंमात्रस्य माधुर्याननुगुणत्ववणंनेन लक्ष्यते ।
तथा च तदवतरणवाक्ये विसर्जनीयप्राचुर्यमित्यस्य विसर्जनीयस्थानिकादेशसकारप्राचुर्यमित्यर्थो बोध्यः । अत एव 'विसर्गसकार' इति पूर्वोक्त ओजोव्यञ्जकगृम्फवर्णनवाक्ये विसर्जनीयादेशः सकार इत्यर्थः । सकारश्चात्र स्वस्थानिकशकारस्याप्युणलक्षणम् । विसर्जनीयश्च तदादेशाश्चेत्यादिक्ष्पेण समामे विवक्षिते तु
वक्ष्यमाणोदाहरणस्य तुरीये पादे 'कान्तायाः स्वान्तवृत्तयः' इति पटनीयम् ।
स्वात्मनेति । स्वाभिन्नेनत्यर्थः । टवर्गझयामिति । टवर्गसहितानां टवर्गसहचरितानां वा झयामित्यर्थः । इन्हे तु काव्यस्यैतादृशस्य विरल्विययत्वापत्तिः ।
चतुर्णां टवर्गीयाणां झय्त्वेऽि विशेषेण वर्जनीयत्वप्रतिपादनाय ब्राह्मणविसिष्टन्यासेन
पृथगुपादानं मन्तव्यं इन्हपक्षे । झय्भिन्नस्य णकारस्य ग्रहणार्थं टवर्गग्रहणमिति
रसचन्द्रिका । तदयुक्तम्, णकारस्यात्र वर्जनीयत्वाभावात् । उपपादयिष्यते चैतदग्रेऽिप
एतदुदाहरणव्याख्यानावसरे । पूर्वस्त्वर्थो गुक्तः । अत एव समुन्वितानामेवोदाहरण-

में अनुकून, और जिन्हें मधुर रसो में अनुकूल माना गया है वे ओजस्वी रसों में प्रित्कूल होते। मधुररसाभिन्यञ्जक रचना में टीघं-समास का तो कभी प्रयोग नहीं करना चाहिए। साथ हीं, झय-प्रत्याहार (झ्, भू, घ्, ढ्, ध्, ज्, ब्ग, ड्, द्, ख्, फ्, छ्, ठ्, थ्, च, ट, ठ, क, प्) के व्यञ्जन के संयोग से पूर्वंवर्ती हस्व स्वर का; विसर्जनीयस्थानिक आदेशों—स् अथवा श्, जिह्वामूलीय, उपध्मानीयों का; टवर्ग से सिन्नकुष्ट झय-प्रत्याहारान्तर्गत व्यंजनों का; रेफ अथवा हकार से घटित संयोग का; ल्, म्, और न् को छोड़कर अन्य व्यंजनों के उन्हीं व्यंजनों के साथ (त्+त्) संयोग का और झय-प्रत्याहारान्तर्गत भिन्न-भिन्न दो व्यंजनों के संयोग का एक से अधिक बार निकट में प्रयोग नहीं करना चाहिए। झय्प्रत्याहारावर्गत सवर्ण व्यञ्जन (च्+छ्, आदि) का और शर् (=श् ष्

१. विसर्जनीय और उसके आदेशों .... इस प्रकार भी अर्थ किया जा सकता है।

२. यद्यपि शल् प्रत्याहार (श्, ष्, स्, ह्) महाप्राण है तथापि हकारघटित-संयोग के असकृत — एक से अधिक बार — प्रयोग के वर्जनीय होने से यहाँ केवल शर्-प्रत्याहारान्तगत व्यञ्जनों का निषेध किया गया है।

शिमन्नमहाप्राणघटितसंयोगस्य सकृदपीति संक्षेपः ॥ दीर्घसमास्रो यथा-

> लोलालकावलिबलन्नयनारिवन्द-लीलावशंवदितलोकविलोचनायाः। सायाहिन प्रणियनो भवनं व्रजन्त्या-श्चेतो न कस्य हरते गतिरङ्गनायाः॥

मिप दास्यते । नैकटचेनेति । नैकट्यं चात्र वैविक्षिकमेकानुभवश्वाहपतितत्त्वं वा बोध्यम् । सक्वदपीत्यत्रापिशब्देनासकृत्ययोगस्य सुतरां वर्जनीयत्वमुक्तम् ।

वजनीयानामुदाहरणानि क्रमेणाह -दीर्घेत्यादिना ।

लोलालकेत्यादि । लोलानां चश्वलानां मुखोपरिस्फुरतामलकानां केशानां या आविलस्तया वलद् आच्छन्नमावृतं यन्नयनारिवन्दं तस्य लीलया विलासपूर्णया आच्छादकाऽलकाविलिनिक्षेपाय क्रियमाणेन व्यापारेण वशम्वदितान्येकान्तत आकृष्टानि लोकानां विलोचनानि यया तस्याः, अथचैवं रूपेण सायाहिन स्विधितमस्य भवनं व्रजन्त्या अङ्गनाया गतिः कस्य रिसकस्य मनो न हरत इत्यर्थः । अत्र हरतेरात्मनेपदं चिन्त्यम् ॥

अत्र पूर्वे व्याख्यातारः वलदिति अन्त स्थादि चलनार्थं छातुं सत्त्वा व्याचक्षते । तत्र चलनार्थं कस्य वलघातोः परस्मैपदः कथिमत्यवगन्तुं न शक्यते । अतो बलन्तिति पवगिदिः पाठः कर्त्तव्यः । धातूनामनेकार्थत्वाच्च प्राणनार्थं कस्य बलघातोर्थान्तरं प्रकृतोपयोगि मन्तव्यम् । चलदितिपाठान्तरकल्पनमप्यरिसकत्वं तेषाम्प्रमाणयित, लीलेत्यनेनोक्तार्थत्वं चेति । यदि तु कथिचदन्तः स्थादिरेथ वलघातुः परस्मैपदीति

दीघंसमास का प्रयोग 'लोलालकावलिःः' इत्यादि पद्य में किया गया है। पद्मायं निम्नलिखित है—

"च खल केश-कलाप से आच्छन्न नेत्र-कमल के विलासपूर्ण व्यापार से लोगों के लोचन को बरवश आकृष्ट करती हुई शाम के समय अपने प्रेमो के घर की ओर जाने वाली अभिसारिका की गति किस रिसक के मन को आकृष्ट नहीं कर लेती? वर्षात् सब के मन को आकृष्ट कर हीं लेती है।"

इस पद्य का पूर्वाद्धं एक समस्त पद है। बत: यह मधुर रस के प्रतिकूल निबन्धन है।

स्) को छोड़कर अन्य महाप्राण व्यञ्जनों (पाँचों व्यञ्जन-वर्गों के द्वितीय और चतुर्थ व्यञ्जनों) से घटित संयोग का तो एक बार भी प्रयोग नहीं करना चाहिए।

झय्घटितसयोगपरह्रस्वानां प्राचुर्य नैकट्येन यथा— हीरस्फुरद्रदनशुष्त्रिमशोभि कि च सान्द्रामृतं वदनमेणविलोचनायाः। वेधा विधाय पुनरुक्तमिवेन्दुविम्ब दूरीकरोति न कथं विदुषां वरेण्यः॥

अत्र भित्राब्दपर्यन्तं श्रुङ्गाराननुगुणम् । शिष्टं तु रमणीयम् । उत्त-रार्धे ककारतकाररूपझयुद्धयसंयोगस्य सत्त्वेऽपि प्राचुर्याभावान्न दोषः । यदि

मन्यते तर्हि तस्य सम्बरणरूपमाह्मादकमर्थं विहाय चलनार्थकत्वाम्युपगमस्तेषाः रसिकत्वे न प्रमाणमित्यालोचनीयम् ।

हीरस्फुरदित्यादि । हीरा हीरका इव स्वच्छतया स्फुरन्तो ये रदना दन्तास्तेषां गुम्निम्णा धवलतया शोभनशीलमयच च सान्द्रममृतं यत्र (अधरोष्ठे तद्घटितम्) मृगाक्ष्या वदन विधाय विदुषां वरेण्यः श्रेष्ठो वेधा प्रजापतिः पुनक्किमिवेन्दुविम्बं पूर्वविहितमिष कथं न दूरीकरोति ? यथा पूर्वप्रयुक्तमिष शब्दमनन्तरं विविध्यतार्थं-वाचकमध्रतरशब्दप्रयोगे कृतं विदुषां वरेण्यो दूरीकरोति निरस्यति तथैव वेधसापि कर्त्तंव्यम्, तथा चाडकुवंन् वेधा न विदुषां वरेण्योऽपितु हीन एवेति तात्पर्यम् । मर्म-प्रकाशादौ तु नवः काकुप्रयोगमाश्रित्य परिवेषच्छलेन परिम्नमणच्छलेन वा दूरी-करोत्येवेत्यपि तात्पर्यान्तरमुक्तम् । तत्र लट्प्रयोगोऽत्र काक्वाश्रयणे ईष्टअतिकूल इव प्रतीयते ।

अत्र च पद्ये 'स्फु' 'द्र' 'भ्रि' इति फकार-दकार-भकारात्मकझय्घटितसंयोगानां नैकट्येन प्रयोगात् माधुर्याननुगुणत्वं भ्रिशब्दान्तस्य भागस्येत्याह् —अत्रेत्यादिना । सय्द्वयेत्यादि । संयोगस्य द्वयोः पर्याप्तत्वात् प्रत्येकमादायास्य झय्घटितत्वम्, स्वस्य

झय्-प्रत्याहार के व्यञ्जनों से घटित संयोगों से पूर्ववर्ती ह्रस्व स्वरों का निकटता से प्रचुर प्रयोग 'हीरस्फुरद्रदन ' ' ' अदि पद्य में किया गया है। पद्यार्थ निम्नलिखित है—

"प्रथमोक्त अर्थं का अभिधान जब पुन: (कुछ उत्कृष्ट रूप में) हो जाता है तब लेखक प्रथम शब्द को दूर—काट कर अलग-कर देता है। ऐसी स्थिति में जब विद्वानों में श्रेष्ठ विधाताने मृगनयनी कामिनी के हीरे के समान चमकते दातों से सुशोभित और गाढ़े अधरामृत से परिपूर्ण मुख का निर्माण कर हीं लिया तब स्वरचित चन्द्रमण्डल को हुँटा क्यों नहीं लेता?"

इस पद्य में ( '\*'' शु )िम्न' शब्द तक मधुररस के प्रतिकूल विन्यास है, क्यों कि 'क्फ्न'; 'व्र' बार 'म्नि' इन तीन झय्-घटित संयोगों से पूर्व अ-अ-उ इन तीन हस्क स्वरों का प्रयोग हुआ है। उत्तरार्ध (तृतीय पाद) में 'क्त' यह एक झय् घटित न्तु 'दन्तांशुकान्तमरविन्दरमापहारि सान्द्रामृतं' इत्यादि क्रियते तदा सर्वमेव रमणीयम् ।

विसगंप्राचुयं यथा-

सानुरागास्सानुकम्पाश्चतुरास्शोलशीतलाः । हरन्ति हृदयं हन्त कान्तायाः स्वान्तवृत्तयः ॥

अत्र शकारद्वयसंयोगान्तं पूर्वाधं माधुर्याननुगुणम् । जिह्वामूलीयप्राचुर्यं यथा—

स्वघटण्ठत्वाद्वा । 'म्बं' इत्यस्य झय्घटितसंयोगत्वेऽपि मधुरमकारघटितत्वेन तत्पूर्वे हस्वमादाय न प्राचुर्यमिति कथिन्द्द् व्याख्येयम् । मकारस्य परसवर्णेनिष्पन्नत्वेन तद्घटितसंयोगस्य चानुकूलतया वा समाधेयम् । दन्तांशुकान्तिमित्यादि । दन्ताः नामंशुभिः प्रकाशैः कान्तं मनोहरमथ चारिबन्दस्य रमायाः श्रियोऽपहारि — इत्यादिरथैः । चन्द्रविम्बेपि कमलकान्त्यपहारकत्वं प्रसिद्धमेव ।

सानुरागा इत्यादि । कान्तायाः सानुरागाः सानुकम्पाः चतुरा विदग्धा अय च शालेन रसिकस्वभावेन शीतला अनुकूलाः स्वान्तवृत्तयो मनोवृत्तयः कस्य हृदयं न हरन्ति ? हरन्त्येव सर्वेषां हृदयमित्यर्थः । हन्तेति हर्षे ।

पूर्वार्धमित्यादि । अत्र विशेषः पूर्वमुक्तः ।

संयोग से पूर्व 'उ' यह एक हीं ह्रस्व स्वर है। अतः इस तरह के संयोगों से पूर्ववर्ती ह्रस्व स्वरों की प्रचुरता नहीं कही जा सकती। यद्यपि 'न्दु' और 'म्बं' इन शब्दों में भी झय् घटित संयोग तो हैं हीं तथापि 'न्दु' शब्द से पहले ह्रस्व स्वर न होन से कोई दोष नहीं है। साथ हीं, 'न्दु' यह संयोग परसवणंघटित भी है। इसी प्रकार, 'म्ब' यह संयोग भी परसवणंघटित है। अतः इसमें भी स्व-पूर्ववर्ती हिस्व स्वर को दूषित करने का सामध्यं नहीं है। यदि उक्त पद्य का पूर्वाद्धं 'दन्तां शुकान्तमः'' दित्यादि इप में संग्रधित हुआ होता तो कोई दोष नहीं रह जाता।

विसर्गस्यानिक सकार-शकार के प्राचुर्य का उदाहरण 'सानुरागास्सानु....' बादि पद्य है। इसमें 'श्वी' शब्द तक पूर्वाद्धं मधुर रस के प्रतिकूल है, क्योंकि इसमें 'गा-पा-रा' के बाद विसर्गस्यानिक 'स्-श्-श्' का प्रयोग हुआ हैं। पद्यार्थं यह है—

"कामिनी की अनुरागपूर्ण, अनुकम्पायुक्त, आकर्षणिनपुण और शील से शीतल चित्तवृत्तियाँ वरवश हीं रसिकों के अन्तःकरण को आकृष्ट कर लेतीं।।"

विसर्गस्यानिक जिह्नामूलीय की प्रचुरता 'कलितकुष्ठिश · · · · अदि पद्य में अपलब्ध है। पद्मार्च इस प्रकार है—

किलतकुलिशघाता केऽपि खेलन्ति वाता क्रिशलिसह कयं वा जायतां जीविते मे । अयमपि वत गुञ्जन्नालि माकन्दमोली चुलुकयित मदीयां चेतनां चञ्चरीकः ॥

अत्र द्वितीयजिह्वामूलीयपर्यन्तमननुगुणं माधुर्यस्य । यदि च 'कथय' कथिमवाशा जायतां जीविते मे, मलयभुजगवान्ता वान्ति वाताः कृतान्ताः' इति विधीयते तदा नायं दोषः ।

उपदमानीयप्राचुर्यं यथा-

किलितेत्यादि । कुलिशस्य वक्षस्य घाता इव घाताः कुलिशघाताः, किलताः कुलिशघाता यैस्ते केऽपि विलक्षणा वाता इह खेलित्त यदा तदा हे आलि मम जीवितविषये कथं नाम कुशलं जायताम् ! माकन्दमौली आम्रशिखरे गुञ्जन्नयं चञ्चरीको भ्रमरोऽपि मदीयां चेतनां चुलुक्यिति शोषयिति — इति पद्यार्थः।

द्वितीयेति । वाता केपीत्यत्रेत्यर्थः । द्विःप्रयोगेऽपि प्राचुर्यमिममतिमिति पूर्वमुक्तमेव । मलयेत्यादि । मलयाचलस्या ये वातास्तिर्वान्ता उद्गीर्णा अत एव कृतान्ताः कृतोऽन्तो विनाशो यैस्ते, यद्वा कृतान्तो यमस्तत्सदृशा (वाताः ) वान्ति प्रवहन्ति इत्यर्थः परिष्कृतस्य पाठस्य ।

उपध्मानीय इत्यादि । पफाभ्यां प्रागर्धविसगंसदृशो विसगंस्थानिक आदेश: इति रेखास्क्रित उपध्मानीय उच्यते । तस्य प्रचाचुयंमेकाधिकवारं प्रयोग: ।

"वज्र के समान कठोर आघात करने वाली यह कोई भयक्कर हवा (आन्धी) वह रही है। ऐसी दशा में मेरे जीवन में कुशल कैसे हो सकता ? देख मेरी सखी! आम के बौरों पर गूँजता हुआ यह भौरा भी मेरी चेतना को पीता सा-जा रहा है।।"

उपयुंक्त पद्य में 'घाता ं यह प्रथम और 'वाता ं यह दितीय जिह्नामूलीय है। यहाँ तक का अंश माधुर्य के लिये प्रतिकूल है। बतः यदि 'कथय कथिय-वाशा ''' इत्यादि रूप में पूर्वाद्धं का विन्यास कर दिया जाय तो माधुर्य के अनुकूल होगा। इस पाठान्तर का अर्थ यह है—''बता री सखी? मुझे अपने जीवन की बाशा कैसे हो सकती जब मलयाचलिवासी विषधर सौपों के मुँह से निकली हुई प्राणहरण करने वाली हवा बह रही हो।।''

विसर्गस्थानिक उपघ्मानीय की प्रचुरता का प्रयोग 'बलकां फणि'''' बादि पद्य में हुआ है। इसमें 'अलकां 'अगेर 'नयनान्तां देन दो उपध्मानीयों का प्रयोग शान्त रस के प्रतिकूल है। पद्यार्थ इस प्रकार है—

अलका पिर्वावतुल्यशीला नयनान्ता पिरिपृङ्खितेषुलीलाः। चपलोपिमता खलु स्वयं या बत लोके सुखसाधनं कथं सा।। अत्र द्वावृपद्दमानीयावेव न शान्तानुगुणौ। टवर्गेझयां प्राचृयं यथा—

वचने तव यत्र माधुरी सा हृदि पूर्णा करुणा च कोमलेऽभूत्। 'अधुना हरिणाक्षि हा कथं वा कट्ता तत्र कठोरताविरासीत्।। अधुना सिख तत्र हा कथं वा गतिर यैव विलोक्यते गुणानाम्' इति त्वनुगुणम्।

अलका भिण ः इत्यादि । सा स्त्री लोके सुबसाधनं कथं भवेद् यस्या अलकाः केशपाशाः फणिशावैः सपंशिशुभिस्तुल्यं शीलं येषां तादृशाः, नयना-न्ताश्च कटाक्षाः परिपुङ्खिताः पुङ्खयुक्ता ये इषवी वाणास्तेषां लीलेव लीला येषां तादृशाः, गम्भीराधातजनका इति यावत्, अय च स्वयं चपलया विद्युतोपिमताऽतीव चश्चलस्वभावा वर्ततं इत्यथंः।

अत्रोपहमानीयद्वयम्, एकः — अलका 💢 इत्यत्र अन्यश्च — नयनान्ता 💢 इत्यत्रेति प्राचुर्यं स्पष्टमेव । शेषस्तु बन्धो युक्त एवेत्येवकारेण सूच्यते ।

वचन इत्यादि । हे हरिणाक्षि ? तव यत्र वचने सा विलक्षणा माधुरी, यत्र च तव कोमले हृदि पूर्णा करुणाऽभूत् तत्र व वचने अधुना मानकाले कटुता हृदि च कठोरता कथं पादुभूँ तेत्यथं: । अत्र टवर्गस्य कटुता-कठोरता-शब्दयोद्धिः प्रयोगो नानुकूल इति बनुकूलं पाठान्तरमुत्तराधंस्य प्रदर्शयति — अधुनेत्यादि । अथं:

"जिस विनिता के केश-पाश सौंप के वच्चों के समान हों, जिसके कटाक्ष पंश्व बाले बाणों के समान आघात करने वाले हों और जो स्वयम् विजली के समान चव्चल हो वह विनिता भला इस लोक में सुख का साधन कैसे हो सकती ?"

टवर्ग-झय्के प्राचुर्यं का उदाहरणहै 'वचने तव यत्र " अवि पद्य। इसमें 'कटुता' और 'कठोरता' शब्दो में टवर्गं के साथ-साथ झय्-प्रत्याहारान्तर्गत क-ट और क-ठ का प्रयोग होने से रचना में शृङ्गारानुकूलता नहीं है । पद्यार्थं निम्नलिखित है।—

"अरी त्रिये! मुझे आश्चर्य है कि तेरी जिस बाणी में मधुरता और कोमल हृदय में पूर्ण करुणा थी उन्हों वाणी और कोमल हृदय में आज क्रमश: ये कटुता और कठोरता कहाँ से बा गईं?"

परन्तु इसी पद्य का उत्तरार्द्धं यदि 'अधुना सिंति'' हत्यादि रूप में विन्यस्त होता तो वह ऋङ्कार के प्रतिकूल न होता। इस पाठान्तर का अर्थं है — ''किन्तु आज तेरो वाणी और कोमल हृदय में पहले के गुणों के विपरीत दशा क्यों देखी जा रही है ?'' रेफघटितसंयोगस्यासकृत्प्रयोगो यथा—
तुलामनालोक्य निजामखर्वं गौराङ्गि गर्वं न कदापि कुर्याः ।
लसन्ति नानाफलभारवत्यो लताः कियत्यो गहनान्तरेषु ।।
यदि तु 'तुलामनालोक्य महीतलेऽस्मिन्' इति निर्मीयते तदा साधु ।

स्पष्टः । अत्र णकारस्याप्यसकृत्वयोगमननुकूलमिमन्यते रसिचद्रकाकृत्, तत्त्व-स्मिन् परिष्कृते पाठे 'हरिणाक्षि' इति पूर्वपाठस्थाने 'सिखि'-शब्दव्रयोगं कारणं मत्ता । वस्ततस्तु नेदं सम्यक्, णकारस्य माधुर्यानुगुणत्वस्य पण्डितराजसम्मत-त्वात् । कथमन्यशा पूर्णा करुणेति णकारप्राचुर्यस्य पूर्वाधे सत्त्वेऽपि उत्तराधंमात्र-मननुगुणं मत्त्वा तत्स्थान एव पाठान्तरं कल्पयेत् ? यस्तु 'हरिणाक्षि' इत्यत्र 'सिखि' इति पाठान्तरं कृतं तन्न णकारस्यामधुरत्वादिप तु विविक्षतस्य तत्रेति पदस्य समा-वेशायैवेति बोध्यम् । तदेवं पूर्वस्मिन् पाठे उत्तराधे टवगंप्राचुर्यं प्रदर्शितम् । अन्येषां टवगंसहचरितानां ककारादोनां झयामिष प्राचुर्यं व्यक्तमेवात्र ।

तुलामनालोक्येत्यादि । हे गौराङ्गि ! निजां तुलां स्वकीयगुणसादृश्यमापाततोऽन्यस्यां कामिन्यामनालोक्य कदापि अखवँ गवँ न कुर्याः, यतो नानाफलभारसम्पन्नाः कियत्योऽपरिमिता लता गहनान्तत्रेषु वनान्तःप्रदेशेषु लसन्ति ।
अतस्त्वमतुलनीया न वर्त्तंस इत्याश्यः । अत्र पद्ये अखवँ गवँ कुर्या इत्येतेषु
पदेषु त्रयाणां रेफघटितसंयोगानां सत्त्वादानुगुण्याभाव इति हेतोः पाठान्तरं प्रदर्शंयति—'तुलामनालोक्य महीतलेऽस्मिन्' इति । एतावताऽपि 'गर्वं कुर्याः' इत्युभयत्र
रेफघटितसंयोगस्य सत्त्वाद् द्विःप्रयोगेऽपि असकृत्त्वस्य निर्वाहात् कथमानुगुण्यमिति न
जायते । 'न कदापि' इत्यनेन व्यवधानेऽपि नैकटचं त्वक्षतमेव, कथमन्यथा सङ्गतिः
स्यादुवाहरणान्तराणाम् । अतोऽत्रागुनुण्यसम्पादनाय 'तुलामनालोक्य महीतलेऽस्मिन्
गौराङ्गि मानं न कदापि कुर्याः' इति, 'तुलाः • • • गौराङ्गि गर्वं न कदापि धेयाः'
इति वा पाठान्तरं कल्पनीयम् । द्वितीयपादे गर्वं कुर्या इत्यादेः सत्त्वेऽपि

रेफघटित संयोग के प्रचुर प्रयोग का उदाहरण 'तुलामनालोक्य ....' आदि पद्य है। इसमें 'अखवें'; 'गवें', और 'कुर्याः' इन पदों में तीन बार रेफघटित संयोग हैं। ये शुङ्गारस के प्रतिकूल हैं। हाँ, यदि इसके पूर्वाद्ध का 'तुलामनालोक्य महीतलेऽस्मिन् गौराङ्गि मानं न कदाऽपि कुर्याः' यह पाठ हो तो पूर्वोक्त दोष नहीं रह जाता। उदाहृत पद्य का अर्थं है—

"अरी गौराङ्गी सस्ती! स्तनों के भार से अवनत अपनी देहबब्दि की अन्य युवितयों में समानता न पाने मात्र से इतना असीम अहङ्कार कदापि मत कर, क्योंकि नाना प्रकार के फलों के भार से अवनत कितनी हीं लताएँ जङ्गल के अन्दर सुशोभित हो रही हैं॥"

हलां ल-म-न-भिन्नानां स्वामना संयोगस्यासकृत्प्रयोगो यथा—'विगणय्य मे निकाय्यं तामनुयातोऽसि नैव तन्न्याय्यम्।' ल-म नानां स्वात्मना संयोगस्तु न तथा पारुष्यमावहति। यथा—

इयमुल्लिसता मुखस्य शोभा परिफुल्लं नयनाम्बुजद्वयं ते । जलदालिमय जगद्वितन्वन्कलितः क्वापि किमालि नीलमेघः ॥

प्राचुर्याभावादिति यदुक्तं रसचिन्द्रकायां तद् व्यामोहात् । द्विःप्रयोगेऽपि प्राचुर्याऽक्षतेः । हकारेण पुनः घटितस्य संयोगस्याऽसकृत्प्रयोगस्योदाहरणम्-'आरुह्य शैलमपि सह्यम-सह्यवातम्' इति रामायणचम्पूतो द्रव्टव्यम् । अत्र तु न लम्यते । कारणं न ज्ञायते ।

विगणय्येत्यादिः। खण्डिता नायिका नायकमुपालभते। मम निकाय्यं गृहं विगणय्य परित्यज्य यत्त्वं तामन्यां नायिकामनुयातोऽसि तत् कथमपि न्याय्यं न्यायादनपेतमुचितं नेत्यथं:। अत्र यकारद्वयघटितः संयोगस्त्रिःकृत्वः प्रयुक्त इति प्रातिकृत्यम्।

तथिति । अधिकमित्ययः । अतःच लादीनामिष परिहरणीय एव भूयो भूयः स्वात्मना संयोगो महाकिनेति सूच्यते । आवहतीति । अत एव हलां ल म-न-भिन्नानां स्वात्मना संयोगस्य असक्तत्प्रयोगं वर्जयेदिति पूर्वमुक्तम् ।

इयमुल्लिसितेत्यादि । कृष्णदर्शनप्रसन्नां गोपीं तत्सखी पृच्छिति—हे आलि ? तव मुखस्येयमेतावती विलक्षणा वा शोभा उल्लिसिता, नयनकमलद्वयं च परिफुल्लं पूर्णविकसितं वत्तंते । तत् सर्वं जगदेव जलदालिमयं मेघमालामयं तद्वन्नीलवणं वितन्वन् नीलमेघ: श्रीकृष्णस्तद्र पारोपात् क्वापि कलितो दृष्टः प्राप्तो वा किम् !! अत्र लकारस्य स्वात्मना लकारेण द्वौ संयोगो वर्त्तमानाविष नाधिकं पाष्ट्यं जनयतः ।

ल्, म् और न् से भिन्न व्यञ्जनों का अपने से अभिन्न व्यजनों के साथ संयोग की प्रचुरता 'विगणय्य मे "" अदि पद्यार्घ में पाई जाती है। यहाँ तीन बार य्-यू का संयोग है। अतः यह श्रुङ्कार के प्रतिकृत है। पद्यार्थ यह है—

''मेरे घर की उपेक्षा कर तुम उस ( अन्य नायिका ) के साथ चले गये—यह किसी तरह न्याय-पूर्ण नहीं हो सकता ॥''

किसी खण्डिता नायिका की अपने प्रिय के प्रति यह उक्ति है। किन्तु लकार-द्वय, मकारद्वय अथवा नकारद्वय का संयोग कठोर न होने से मधुर रस के प्रतिकूल नहीं होते। लकारद्वय के संयोग का प्रयोग 'इयमुल्लिसताः'' आदि पद्य में दो बार हुआ है। पद्यार्थ निम्नलिखित है—

(कोई गोपी अपनी सखी से पूछ रही है—) "क्यों री सखी? आज तेरा मुंह बहुत चमक रहा है और आंखें खिली हुई हैं। सारे संसार को काले बादल के समान बना देनेवाले उस काले बादल (—श्रीकृष्ण) से कहीं भेंट हो गई है क्या?" झयुद्धयघटितसंयोगस्य यथा-

आ सायं सिललभरे सिवतारमुपास्य सादरं तपसा। अधनाब्जेन मनाक् तव मानिनि तुलना मुखस्याप्ता।।

अत्र द्वितीय।र्धमरम्यम् । 'सरसिजकुलेन संप्रति भामिनि ते मुखतुला-विगता' इति तु साधु ।

सवर्णं झय्द्वयघटितसयोगस्य सकृत्त्रयोगे यथा—
अयि मन्दिस्मतमधुरं वदन तन्विङ्ग यदि मनाक्कुरुषे ।
अधुनैव कलय शमितं राकारमणस्य हन्त साम्राज्यम् ॥

झयुद्वयेति । असवर्णझयुद्वयेत्ययः ।

आ सायमिति । मानापनोदनाय किश्चन्मानिनीं स्तौति । ह्यः प्रातरारम्य सायंकालपयंन्तं सिलले स्थित्वा सिवतारं सादरमुपास्याब्जं यत्तपस्तेपे तेन निमित्त- भूतेन, हे मानिनि ! अधुना अद्य तव मुखस्य मानात्पूर्वं विकसितस्य तेनाब्जेन मनागीषत् तुलना प्राप्ता ।

अत्राब्जशब्दे आप्तशब्दे च बकार-जकारयोः पकारः तकारयोश्च झयोः संयोगद्वयः मित्यननुकूलिमदिमित्याह—अरम्यिमिति । अत्रानुकूलं विन्यासं प्रदर्शयति—सरिसः जेत्यादिना ।

अयि मन्देत्यादि । अयि तन्विङ्ग ! यदि त्वं स्ववदनं मनागपि मन्दिस्मतेन

झय्-प्रत्याहार के असवर्ण व्यञ्जनों के संयोग का प्राचुये "आ सायं सिललभरे "" इत्यादि पद्य में उपलब्ध है। पद्यार्थ निम्नलिखित है—

"ओ मानिनी! कल प्रातः काल से लेकर सायंकाल तक जल के भीतर रहकर सूर्यं की श्रद्धापूर्वंक उपासना करने वाली कमलिनी अपने तप के फलस्वरूप आज तेरे मुख की थोड़ो-सी समानता पा सकी है।"

इस पद्य के उत्तराद्धं में 'अब्ज' शब्द में ब् + ज्का और 'आसा' शब्द में प्+त् का संयोग झय्-द्वयसंयोग है। यह श्रृङ्कार रस के प्रतिकूल है। हाँ, यदि 'सरसिजकुलेन सम्प्रति भामिनि ते मुखतुलाविगता' यह पाठ उत्तराद्धं का होता तो उक्त दोष नहीं होता।

दो सवर्णं झयों का एक बार संयोग 'अयि मन्दिस्मितः'' बादि पद्यामें प्राप्त होता।

"अो कोमलाङ्गी! यदि तूं अपने मुह को थोड़ी सी मुस्कुराहट से आकर्षक बना ले तो सच मान कि पूर्ण चन्द्र का सौन्दर्य पर जो आधिपत्य है वह समाप्त हो बुका ॥" नन्वत्र ककारद्वयसंयोगस्य हल् घटितस्वात्मसंयोगत्वेनैव निषेधात्कखसंयोगस्य महाप्राणसंयोगनिषेधविषयत्वात्तृतीयसंयोगस्य वासंभवात्सवर्णझयद्वय-

मधुरं कुठवे तिह राकारमणस्य पूर्णचन्द्रस्य सौन्दयंसाम्राज्यमधुनैव सद्य एव शिमतं कलय जानीहि । अत्रैकस्यैव 'क्कु' इति सवर्णझय्द्वयघटितसंयोगस्य प्रयोगात् प्रतिकूलता ।

सवर्णं झय्दयघटितसंयोगस्य वर्जनीयत्वेन पृथगुपादानं निरयंकमिति शङ्कते— निन्वत्यादिना । स्वारमेत्यादि 'हलां ल-म-न-भिन्नानां स्वात्मना संयोगस्यः'' इत्यनेन पूर्वमिदमुक्तम् । असम्भवादिति । गकारे परे पूर्वस्य ककारस्य नियमेन

यही उदाहृत पद्म का अर्थ है। इसमें 'मनाक्कुरुषे' इस अंश में क् + क् का संयोग सवर्णझय संयोग है। यह श्रृङ्कार रस के प्रतिकूल है।

इस प्रसङ्घ में यह प्रश्न उठाया गया है-

पहले ल, म् और न् से भिन्न व्यञ्जनों के समान व्यञ्जन के साथ संयोंग का मधुर रसाभिन्य कतक रचना में निषेध किया जा चुका है। अतः टवर्गातिरिक्त व्यञ्जनवर्गी के प्रथम + प्रथम के संयोग (जैसे दो दो ककार आदि के संयोग) का तो उक्त निषेत्र में ही समावेश स्पष्ट है। जहाँ तक चार व्यञ्जनवर्गों के प्रथम तथा द्वितीय व्यञ्जनों (क् + ख् आदि) के संयोग के निषेध की बात है वह भी व्यञ्जनवर्गीय दितीय वर्णों के महाप्राण होने से महाप्राणघटित सयोग के पूर्वोक्त निषेध में गतायं है। यही स्थिति सवर्ण तृतीय-चतुर्थं व्यञ्जनों के संयोग (ग्+घ्) की भी है। वर्गों के प्रथम-तृतीय का संयोग तो असम्भव है, क्योंकि तृतीय व्यञ्जन के परे पूर्ववत्ती प्रथम व्यञ्जन का नियमत: जश् (उसी वर्ग के तृतीय व्यञ्जन) के रूप में परिवर्तन हो जाने से वह सवर्ण प्रथम-तृतीय व्यञ्जनों (ग् + ग्) में ही होगा । इसका निषेध भी एक व्यञ्जन का स्वसमानरूप दूसरे व्यञ्जन (क् + क्) के संयोग के पूर्वोक्त निषेष से हीं हो जाता है। न और मुको छोड़ कर अन्य व्यञ्जनवर्गीय पश्चम व्यञ्जनों का सवर्ण पश्चम व्यञ्जनों के साथ (इ+इ बादि) जो संयोग होगा उसका भी इसीसे निषेध स्पष्ट है। ऐसी स्थिति में कौन सा दो सवर्ण झयो का संयोग बचा रह जाता जिसके निषेश्वके लिए सवर्णझय्-इय-संयोग का स्वतन्त्र रूप में यह निषेध सार्थंक है ?

इसके उत्तर में यह कहा गया है—स्वसमानरूप व्यञ्जनों के संयोग का एक से अधिक बार प्रयोग होने पर हीं पूर्वोक्त निषेध किया गया है, एक बार प्रयोग होने पर नहीं। अतः यदि अवम-प्रयम, तृतीय तृतीय और पञ्चभ प्यञ्जनों के संयोगों को भी पूर्वोक्त निषेधके हीं विषय मार्नेंगे तो इनमें भी मधुररस-प्रतिकृतता

संयोगनिषेधो निरवकाश इति चेत्? न, सकृत्प्रयोगविषयत्वेनास्य पार्थक्यात्। अन्यथा मनाक्कृरुष इति निर्दोषं स्यात्।

महाप्राणघटितसंयोगो यथा— अयि मृगमदिबन्दुं चेद्भाले बाले समातनुषे।

जिंदियाद् गकारक्षेणैवोपलिक्वितं तु ककारक्षेण, यस्तु गकारद्वयसंयोगस्तस्य हलां स्वात्मना संयोगनिषेद्योक्तरेव संग्रहादिवमुक्तम्। सकृदित्यादि। अत्र महाप्राणघिटतसंयोगातिरिक्तस्य सवर्णक्षय्द्वयसंयोगस्य सकृत्प्रयोगो निषेद्यस्य विषय-त्वेन विवक्षित इति बोध्यम्। अत एवाग्निमपद्यव्याख्याने 'अधुनैव महाप्राणसयोग-स्याऽसकृत्प्रयोगे निषेद्यविषयतां व्यवस्थाप्य तत्सकृत्प्रयोगे पुनरेतदुदाहरणप्रदर्शनं कथं संगच्छत इति चिन्त्यम्' इति चन्द्रिकोक्तिश्चिन्त्या, पूर्वमप्यस्य सकृत्प्रयोगस्यैव निषेद्यात् । अस्य = प्रकृतनिषेद्यस्य । अन्यथिति । यदि निषेद्यान्तरिषयत्वमस्य सवर्णक्षय्द्वयनिषेद्यस्योच्येत तहींत्यथः । निर्दोषं स्यादिति । प्रकृतस्य संयोगस्य निषेद्यान्तरिषयत्वे स्वीकृते महाप्राणघिटतातिरिक्तसवर्णक्षय्द्वयसंयोगोऽपि असकृदेव प्रयुक्तो निषिद्दः स्यात्, न तु सकृदिप, पूर्वं तस्य तस्य निषेद्यस्याऽसकृत्प्रयोगविषयन्त्वोक्तेः; तथा च सकृतसंयोगे 'ककु' इत्यत्रोदाहृतपद्यस्थे प्रतिकृत्रत्वाऽभिमतेऽि निषेद्य-विषयत्वं न स्यादिति तात्पर्यम् ।

अयीत्यादि । अयि बाले ! यदि त्वं स्वभाले मृगमदस्य कस्तूरिकाया विन्दुं समातनुषे तिंह राकारमणस्य साम्राज्यमधुनैव शमितं कलयेति पूवपद्योत्तरार्धेनेदं

तभी प्रतीत होगी यदि इनका अनेक बार प्रयोग किया गया हो, एक बार प्रयोग करने पर नहीं। किन्तु ऐसा संयोग एक बार प्रयुक्त होने पर भी मधुर रस के लिए प्रतिकूल है। अतः ऐसे संयोगों का एक बार भी प्रयोग करना अनुचित है— इस विषय को सिद्ध करने के लिए सवण-सय् द्धय-संयोग का स्वतन्त्र रूप में निषेध किया जाना सवैथा आवश्यक है। अन्यया खदाहृत पद्ध में 'मनाक्कुरुषे' इस अंश में स्वण-सय्-द्धय का एक संयोग कथमि दुष्ट नहीं होता, जबिक वस्तुतः यह रसप्रति-कूल होने से दुष्ट है हीं। अतः यह स्वतन्त्र निषेध सार्थंक है।

महाप्राणघटित संयोग का एक बार प्रयोग 'विष मृगमद''' ब्रादि पच के 'द्भाले' वंश मे है। इस पद्य का उत्तराई पूर्वीदाहृत पद्य का उत्तराई — "ब्रघुनैव कलय" साम्राज्यम्' ही है। इस प्रकार पद्य का अर्थ यह हुवा —

"अरी बाले ! अगर तूँ अपने माथे पर कस्तुरी की बिन्दी लगा ले तव तो सच मान पूर्णचन्द्र का सौन्दर्य पर जो आधिपत्य है वह समाप्त हो चुका ॥" उत्तराधं तु प्राचीनमेव।

एवं त्वप्रत्ययं यङ्ग्तानि यङ्लुगन्तान्यन्यानि च शाब्दिकप्रियाण्यपि
मधुरसे न प्रयुञ्जीत । एवं व्यङ्गचवर्वणातिरिक्तयोजनाविशेषापेक्षानापातः
तोऽधिकचमत्कारिणोऽनुप्रासनिचयान् यमकादींश्च संभवतोऽपि कविर्न निबद्दनीयात् । यतो हि ते रसचर्वणायामनन्तर्भवन्तः सहृदयहृदयं स्वाभिमुखं विद्याना रसपराङ्मुखं विद्यीरन् विप्रलम्भे तु सुतराम् । यतो मधुरतमत्वे-नास्य निर्मलसितानिमितपानकरसस्येव तनीयानिष स्वातन्त्रमावहन्पदार्थः सहृदयहृदयारुन्तुदतया न सर्वर्थंत्र सामानाधिकरण्यमहृति ।

पद्यं प्रपूर्यं व्याख्येयमित्याह — उत्तरार्द्धमित्यादि । अत्र दकारभकारयोस्संयोगः सकृत् प्रयुक्तो दोष:, भकारस्य महाप्राणत्वेन तद्घटितस्य संयोगस्य निषेधात् ।

एवमन्येषामि भूयः प्रयोगे प्रातिकूल्यं प्रतिपादयति एविमिति । पूर्वोक्त-विद्रत्यर्थः । अन्यानि = कृदन्तति द्वितान्तानि अमधुरवर्णघि ति पदानि तोष्ट्रयमान इत्यादीनि ।

व्यक्तिचेत्यादि । व्यक्तिचो रसः, तस्य चर्वणाया अतिरिक्ता बहिभू ता अत एव योजनाविशेषापेक्षाः आपाततोऽधिकचमत्कारयुक्ताश्च ये तानित्यर्थः । स्वाभिमृतः-मिति । स्वमनुप्रसादयः । अत्र हेतुरापाततोऽधिकचमत्कारित्वमेषामिति पूर्वोक्तः । तनीयानपीत्यादि । स्वातन्त्र्यमावहन् तनीयानपि पदार्थं इत्यन्वयः । स्वातन्त्र्यं चात्र रसन्यञ्जकभावनाऽविषयत्वेन रसन्यञ्जकभावनाभिन्नभावनाविषयत्वेन वा बोध्यम् । सामानाधिकरण्यमिति । विष्रलम्भविषयकाव्यविषयत्वम् । यस्मिन् काव्ये विष्ठलम्भस्य निबन्धनम् तस्मिन्नेव काव्येऽनुप्रसादादेरपि निबन्धनमिति

इसी प्रकार त्व-प्रत्ययान्त शब्दों, यङ्लुगन्त क्रिया-पदों या संज्ञा-शब्दों और अन्यान्य कटु शब्दों, जो वैयाकरणों के लिये प्रिय हों, का भी भूयो-भूयः प्रयोग मधुर-रसाभिव्यञ्जक रचना में किव को नहीं करना चाहिए।

इसी तरह व्यक्त्य अयं की चर्वणा के लिए जिनकी योजना आवश्यक हो उसमें भिन्न योजना की अपेक्षा रखने वाले अनुप्रास यमक आदि अलङ्कारों का भी कित की अपने काव्य में समावेश नहीं करना चाहिए, भले हीं वे अनुप्रासादि सामान्य दृष्टि से पाठकों के अधिक आकर्षक क्यों न हों। इसका कारण यह है कि वे अनुप्रासादि पाठकों को अपनी हीं और आकृष्ट कर लेते जिससे पाठकों को रसास्वाद हो नहीं पाता। विप्रलम्भ प्रांगार में तो उक्तविध अनुप्रासादि का परिहार विशेष रूप में करना चाहिए। कारण यह है कि यह मधुरतम रस है। अतः निमंल चीनी से बनी हुई

यदाहु:---

ध्वन्यात्मभूते श्रुङ्गारे यमकादिनिबन्धनम् । शक्तावपि प्रमादित्वं विप्रलम्भे विश्लेषतः ।।

सरलार्थः । एतच्च सामानाधिकरण्यं रसान्तरेणापि दोष एव । अत्र योजनाविशेषा-पेक्षा इत्यनेन चानुप्रासादीनां रसचवर्णापेक्ष्यप्रयत्नभिन्नप्रयत्निर्वदर्यानामेव निषेध्य-त्वमुच्यते । आपाततोऽधिकेत्यादिनां च रसचवंणापूर्वकालिकभावनाविषयत्वं ज्ञाप्यते । अत एवैतेषां रसानामलक्ष्यक्रमव्यङ्गचत्वे वाधकत्वं पर्यवस्यति । एतत्प्रतिपेधस्य व्यङ्गचविषयत्वोक्त्या चाङ्गिरसाभिव्यञ्जक एव काव्येऽनुप्रासादीनां निवन्धनं निषेध्यमिति सूच्यते । ध्वन्यालोके चैकरूपानुबन्धवानित्युक्त्या विचित्रो भिन्न-भिन्न-व्यञ्जनावृत्त्यात्मकोऽनुप्रासो न दोषायेत्यपि लक्ष्यते । प्रन्तु अङ्गरसेऽनुप्रासादि-निबन्धने कामचारे कि वीजमिति नावगच्छामः । एवमेव शार्द्वलविक्रीडितादौ प्रति-पादं विचित्रानुप्रासयोजने का वार्त्तेत्यपि चिन्तनीयम् ।

उक्तार्थे व्वितिकारवचनं प्रमाणयित—यदाहुरित्यादि । व्वित्यात्मेत्यादि । व्वित्यात्मेत्यादि । व्वित्यात्मेत्यादि । व्वित्यात्मेत्यादि । व्वित्यात्मेत्यादि । व्वित्यात्मेत्यादे यमकादेः यमकादिप्रकारस्य विलव्यस्य यमकस्य, शब्दभङ्गश्लेषस्य च विलव्यस्य, खड्गवन्धादेश्च निवन्धनं कवेस्तिनिवन्धनशक्तौ सत्यामिष प्रमादित्वं प्रतिपादयतीत्यतस्तिनिवन्धनं कविना कदाऽपि न कर्त्तंव्यम् । सुक्रमारातिश्याद्विप्रलम्भे त्विदं निवन्धनं विशेषेण प्रमादित्वं प्रतिपादयति, अतस्तत्र विशेषेण नियमतः परिहरणीयमित्याशयः। अत्र 'प्रमादित्वमित्यनेनैतद्यंते—काकन्तालीयेन कदाचित् कस्यविदेकस्य यमकादेनिव्यत्ताविष भूम्नाऽलङ्कारान्तरवद्रसाङ्गन्दिन निवन्धो न कर्त्तंव्यः' इति तद्वृत्तिः। वयं त्वगच्छामः—सर्वत्रैव परिहरणीयत्वे विलव्यत्वं सहृदयोद्वेजकत्वमेव तन्त्रम्। तथा चैकस्यानेकस्य वा यमकादेः प्रयोगे नाग्रहः। यदि एकोऽप्युद्वेजकस्तिहं स परिहरणीय एव, अनेकोऽप्यनुद्वेजकस्तिहं

शवंत में थोड़े से बालू मिल जाने से जैस वह अनास्वाद्य हो जाती बैसे हीं इस रस में भी यदि थोड़ा सा भी रस-चवंणा के प्रतिकूल किसी पदार्थ का मिश्रण हो जाये तो यह रस अनास्वाद्य हो जाता। अतः सहृदय का उद्दोजक होने से उक्त अनुप्रासादि का निप्रलम्भ-श्रृंगार-रसाभिक्यञ्जक काव्य में कभी नहीं समावेश करना चाहिए। अत एव ध्वन्यालोककार ने कहा है:—

'यदि कि नि में यमक-अनुप्रास आदि के निन्यास का सामर्थ्य हो तो भी व्यक्ति-काव्यों मे प्रधानतम प्रृंगाराधिक्यञ्जक काव्य में उन यमक आदि का समावैश कि का प्रमाद हीं है, गुण नहीं। विप्रलम्भ-प्रृंगार-रसाभिक्यञ्जक काव्य में तो उक्त तमक आदि का समावेश और भी अधिक प्रतिकूल होने से विशेषतया स्थाख्य है।।" ये तु पुनरिक्लिष्टतयानुन्नतस्कन्धतया च न पृथग्भावनामपेक्षन्ते, किं तु रसचर्वणायामेव सुसुखं गोचरीकर्तुं शक्याः, न तेषामनुप्रासादीनां त्यागो युक्तः।

यथा-

कस्तूरिकातिलकमालि विद्याय सायं स्मेरानना सपदि शीलय सौधमौलिम्।

तत्परिहारे नाग्रहग्रहिलेन कविना भाष्यम् । प्रायेण यमकादीना भूम्ना प्रयोग उद्वेज-कत्वसम्भावनेति त्वन्यत् ।

तदेवं पूर्वकारिकार्यं संग्रह्य-

रसाक्षिप्ततया येषां बन्धः शक्यक्रियो भवेत् । अपृथ्ययत्ननिर्वेत्त्यः सोऽलङ्कारो ध्वनौ मतः ।।

इत्यनन्तरकारिकोक्तमधं संग्रह्णाति—ये त्वित्यादिना । अनिलब्टा इति ।
निलब्दा उद्वेजकास्तद्भिग्ना इत्यधं: । 'निलब्दा निलम्बेनास्वादपथमवतीर्णाः' इति
रसचिन्द्रकोक्तमपन्याख्यानम् । यतो हि असंलक्ष्यक्रमन्यङ्ग्ये रसे ये तदिभिन्यक्तिपूर्वकालिकाभिन्यक्तिविषया रसप्रतीतो न्यवद्यायकास्त एव परिहरणीयत्वेनाभिमताः । तथा च परिहरणीयानां झटित्यास्वादिवषयत्तैवोचिता, निलम्बेनास्वादपथावतीर्णत्वे तु तदास्वादात्पूर्वं रसास्वादे सम्पन्ने किम्प्रयोजनं तेषां परिहरणीयत्वम् ?
अनुभ्रतस्कन्धा इति । पूर्वप्रतीतिविषया उन्नतस्कन्धास्तिद्भिन्नाः । यद्वा विभावादियोजनाविषेषातिरिक्तो यो योजनाविषेषस्तद्धे तुभृतः प्रयत्नोऽत्र वलेशः, तत्साव्याः
निलब्दास्तद्भिन्ना इत्यर्थोऽनिलब्दा इत्यस्य । तथा चानुन्नतस्कन्धा इत्यस्य
विभावादियोजनानान्तरीयकतया योध्वताः, रसप्रतातिपूर्वकालिकप्रतीतिविषयत्वाभाववन्त इत्यभिप्रायः । शिष्टं निगदन्याख्यातम् ।

कस्तूरिकेत्यादि । हे बालि । स्मेरानना सती त्वं सायं कस्तूरिकातिलक विधाय

हाँ, जिन अनुप्रास आदि के निबन्धन के लिये किन को स्वतन्त्र प्रयत्न न करना पड़े — जो अनुप्रासादि रसाभिज्यञ्जक सामग्री के वर्णन में अनायास उपनिबद्ध हो जाँग और इस लिये रस-चवंणा के बहिभूंत न हों उनका यत्नपूर्वक परित्याग करना भी अच्छा नहीं है।

जैसे 'कस्तूरिकातिलक''' आदि पद्य में अनायास-निबद्ध अनुप्रासादि रस-चवंणा के अनुकूल हैं, प्रतिकूल नहीं । पद्यार्थ निम्नलिखित है—

"वरी सखी! शाम के वक्त अपने माथे पर कस्तूरी का टीका लगा कर मुस्कु-

प्रौढिं भजन्तु कुमुदानि मुदामुदाराः मुल्लासयन्तु परितो हरितो मुखानि ।

इत्थमेते प्रसङ्गतो मधुररसाभिव्यञ्जिकायां रचनायां संक्षेपेण निरूपिता दोषाः ॥

एभिविशेषविषयैः सामान्यैरिप च दूषणै रहिता।
माधुर्यभारभङ्गुरसुन्दरपदवर्णविन्यासा।।
ब्युत्पत्तिमुद्गिरन्ती निर्मातुर्या प्रसादयुता।
तां विबुधा वैदर्भी वदन्ति वृत्तिं गृहीतपरिपाकाम्।।

मुघाधवलस्य प्रासादस्य शिखरं शीलय । एतेन मुखचन्द्रोदयः सूच्यते । तेन च कुमुदानि मुदां हर्षाणामुदारां प्रौढिं परमां काष्ट्रां भजन्तु, हरितो दिशहच अन्धका-रावगुष्ठनं निरस्य स्वमुखानि उल्लासयन्त्वित् पद्यार्थः ।

बन्न वृत्त्यनुप्रासः, 'मुदामुदा' इत्यत्र चांशे यमकमित्येतत्सर्वे शृङ्गाराभिव्यञ्जक-योजनानान्तरीयकतया योजितं रसप्रतीत्यतिरिक्तप्रतीत्यविषयत्वान्न प्रतिकूल-मित्याशयः।

उपसंहरति-इत्थमित्यादि ॥

अन्ते माधुरंग्यञ्जकरचनायां वैदर्भरीतेरुचितत्वात् प्रसङ्गतः तां वर्णयति—
एभिरित्यादिकेन पद्यद्वयेन । विशेषविषयाः समान्यविषया दोषाश्च पूर्वोक्ता एव ।

राती हुई चमकती अटारी पर चलं। जा जिससे तेरे मुख-चन्द्र की चन्द्रिका से ये कुमुदिनी प्रफुटिलत हो उठे और सारी दिशाएँ चमक उठें।।"

इस पद्य में ककार आदि का वृत्यनुत्रास और 'मुदामुदाः''शब्द में यमक का स्वाभाविक रूप में विन्यास होने से ये अनुत्रासादि सम्भोग-श्रृंगार भी चवंणा के अनुकूल हैं, अत: ये स्थाज्य नहीं हैं।

इस प्रकार प्रसङ्ग आ जाने के कारण मधुर-रसों के अभिव्यञ्जक काव्य में जो दोष हो सकते हैं उनका, संक्षेप में, निरूपण किया गया है।।

इसी प्रसङ्ग में वैदर्भी रीति ( = उपनागरिका ) का स्वरूप भी स्पष्ट कर दिया जा रहा है—

"पूर्वोक्त सामान्य और विशेष दोषों से रहित, माधुयं गुण के भार से लदे हुए सुन्दर पदों और वंणों से संग्रथित, रचनाकार की ब्युत्पत्ति—निपुणता को प्रकट करने वाली, प्रसादगुण-समन्वित और रस-परिपाक कराने में समयं दृत्ति (रीति) को विद्वज्जन 'वैदर्भी' कहते ॥''

अस्यामुदाहृतान्येव कियन्त्यपि पद्यानि । यथा वा—

आयातैव निशा निशापितकरैः कीण दिशामन्तर
भामिन्यो भवनेषु भूषणगणै ह्वल्लासयन्ति श्रियम् ।
वामे मानमपाकरोषि न मनागद्यापि, रोषेण ते
हा हा बालमृणालतोऽप्यतितमां तन्वी तनुस्ताम्यति ।।
अस्याश्च रीतेनिर्माणे कविना नितरामवहितेन भाव्यम् । अन्यया तु
परिपाकभङ्गः स्यात् ।

या तै रहिता माधुर्यस्य भारेण भङ्गुरो नम्नः क्मनीयः सुन्दरपदवर्णानां विन्यासो यत्र तथाविद्या, निर्मातुः कवेर्ब्यु त्पित्तं निर्माणकौशलं प्रकटयन्ती अथ च प्रसादगुण-समन्विता दृत्तिस्तां गृहीतः परिपाको मधुररसाभिन्यक्तिसामर्थ्यकाष्ठा रसचर्वणा वा यया ताद्शीं चैदभीं विद्या वदन्ति ।

अस्याम् च वैदम्पा वृत्ती । उदाहरणान्तरम् — आयातैवेत्यादि । मानिनीं प्रसादियतुर्गायकस्योक्तिरियम् । हे वामे ! निशा आयातैव, दिशामन्तरं च निशा-पतैश्चन्द्रस्य किरणैः कीणै व्याप्तम्, प्रेमार्द्रा अन्या भामिन्यः स्वस्वकेलिगृहेषु भूषण-गणैरलङ्कारराशिभिरात्मनां श्रियं सौन्दयं वर्धयन्ति । परन्तवमधुनाऽपि स्वस्य मानं मनागीषदिप नापाकरोषि, पश्य-तव रोषेण वालमृणालतोऽपि तन्वी कृशतरा ते तनुरतितमां ताम्यति ।

अस्याइचेत्यादि । एतच्व मधुरसाभिन्यञ्जककान्यविषये ज्ञेयम् । परि-पाकोऽत्र रसस्य विवक्षितः ।

पूर्वनिर्दिष्ट अनेक उदाहरण-पद्यों में इसे देखा जा सकता है। अथवा, यह एक अन्य उदाहरण भी देखिए:—
(कोई नायक मानिनी नायिका से कह रहा है—)

"रात भी आ गई, चन्द्रमा चारों तरफ अपनी चन्द्रिका विखेर चुका, कामिनियाँ अपने-अपने घर में अपने को तरह तरह के आभूषणों से सजा कर जगमगा रही हैं पर तूँ अब भी अपना मान नहीं छोड़ रही है। कितने दुःख की बात है कि नवीन मृणारू से भी अधिक कोमल तेरा शरीर इस कोप से स्याह पड़ गया है।।"

इस रीति के निर्माण में किंब को अत्यधिक सावधान रहना चाहिए, नहीं तो रस-परिवाक हीं न हो सकेगा। यथाऽमरुककविपद्ये-

अत्रोत्थाय

शून्यं वासगृहं विलोक्य शयनादुत्थाय किंचिच्छने-निद्राव्याजमुपागतस्य स्चिरं निवंण्यं पत्युर्मुखम् । विस्रब्धं परिचम्ब्य जातपूलकामालोक्य गण्डस्थलीं लज्जानम्रमुखी प्रियेण हसता वाला चिरं चुम्बिता।। किंचिच्छनैरित्यत्र सवर्णझयद्वयसंयोगस्तत्रापि नैकटचेनेति

अधूना मुक्तकरचनापटीयसोऽगरुकस्य शत्यकमं कर्त्तां मारभते – यथेत्यादिना । शून्येत्यादि । प्रथमावतीणमदनविकारक्रियावणनिमदम् । नवोडा मृष्टा स्ववास-गृहं कौतुकागारं जुन्यं स्वपतिभिन्नजनरहितं विलोक्य, शयनात् शय्यायाः बलय।दि-क्वणनेन पतिनिद्राभङ्गभयात् शनैः किश्विदपरकायेन उत्याय निद्राया व्याजं छलम्पागतस्य प्रियत्वेनाऽनुभवाभावात् पत्युः मुखं सुचिरं निवंण्यावलाक्य विस्नन्ध विश्वासयुक्तं यथा स्यात्तया परिचुम्ब्य तस्य गण्डस्यली तच्चुम्बनप्रभावेण जात-पुलकां दृष्टवा पतिजागरणनिञ्चयात् लज्जया नम्रमुखी जाता, अध-च व्याज-

साफल्येन हसता तेन प्रियेण चिरं चुम्बिताऽभूदित्यर्थः। अत्र विलोक्येत्यादौ पदपञ्चके विहिते बत्वाप्रत्यये समानकर्नु कत्वमुपपादयितु लक्जेति पृथगसमस्तं पदं लक्जत इति लक्जेति पच। द्यजन्तं वा अर्शआद्यजन्त वा मन्यन्ते मर्मप्रकाशकृतः। यद्वा लज्जाहेत्कनस्रमुखीमवनक्रियापेक्षमेव विलोकनादि-क्रियायाः समानकत्तुं कत्वं पूर्वकालिकत्वं चापपाद्यम् । तथा च लज्जाशब्दस्य समस्त-त्वेऽपि न क्षतिः । अधिकं व्यक्तिविवेकादिभ्योऽवसेयम् । अत्र व्यभिचारिणोर्लज्जाः हासयोः शब्दत उपाटाने दोषोऽपि विवेचनीयः।

अत्रीत्यायेत्यादि । 'त्य'-शब्दे 'च्छ्' शब्दे च सवर्णश्रयद्वयसंयोगौ । यदा

उदाहरणार्थ, अमरक कवि का 'शून्यं वासगृहं .....'आदि पद्य द्रष्टव्य है जिसकी रचना में किव की असावधानी से इतनी कामया आ गई हैं जिनके कारण रस-परिपाक हो नहीं पाता । पद्यार्थ इस प्रकार है-

"पितदिव सोने का वहाना करके आँखें मून्द कर लेटा हुआ था। घर में कोई और न या। ऐमी स्थिति में एक।एक धीरे से अपने विस्तर से नायिका उठी और पति के मुँह को कुछ देर तक देखती रही। फिर जब उसे अपने वितदेव के सो जाने का विश्वास हो गया तो उसने उस ( प्रियतम ) का गाल चूम लिया जिससे सोने का बहाना कर लेटे हुए उसके प्रियतम के गाल पर रोमाश्व हो उठा। यह देखकर उस नायिका ने लाज से सर झुका लिया और उसका प्रियतम उसे देर तक चूमता रहा।"

इस पद्म के 'उत्थाय कि लिक्छनै:' इस अश में त्-यू और च्-छ के संयोग

सुतरामश्रव्यः । एवं झय्घटितसयोगपरह्नस्वस्यापि । तथा शर्नेनिद्रेत्यत्र, निर्वण्यं पत्युर्मुखमित्यत्र च रेफघटितसंयोगस्य, झय्घटितसंयोगपरह्नस्वस्य च प्राचुर्यम् । विस्रव्धमित्यत्रं महाप्राणघटितस्य, लज्जेत्यत्र स्वात्मसवर्णझयृद्धय-घटितस्य मुखी प्रियेणेत्यत्र भिन्नपदगतदीर्घानन्तरस्य संयोगस्य, तथा क्ता-प्रत्ययस्य पञ्चकृत्वः, लोकतेश्च धातोद्धिः प्रयोगः कवेनिर्माणसामग्रीदारित्रचं प्रकाशयति । इत्यलं परकीयकाव्यविमर्शनेन । इति संक्षेपेण निरूपिता रसाः ॥

## अथ भावध्वनिनिरूप्यते—

सकृदेवायं संयोगोऽश्रव्यतापादकस्तदा द्वौ तु सुतरामेव तथा । नैकट्येन प्रयोगे त्वति-तमामश्रव्यतेति भावः । एवं झय्घटितेत्यादि । 'दु' शब्दे, 'चि'-शब्दे, 'नि'-शब्दे, 'प'-शब्दादौ च झय्घटितसंयोगपूर्वस्य ह्रस्वस्य बहुलमुपलब्धिः । अन्यत् स्पष्टम् । तदेवं साङ्गोपाङ्कं रसनिरूपणमुपसंहरति — इति संक्षेपेणेत्यादि ।।

भावव्यनिरित्यत्र भावशब्दो हर्षादिचतुस्त्रिशत्पदार्थपरः, तस्य व्यनिरित्यर्थः।

इसी प्रकार अन्यान्य कवियों की रचनाओं में भी दोषों का अनुसन्धान पाठकों को स्वयं करना चाहिए। दूसरे के काव्य के दोषों का इस ग्रन्थ में अधिक विवेचन करना सम्भव नहीं।

उपयुँक्त रीति से रसों तथा इनसे सम्बद्ध विषयों का निरूपण किया गया।। सब भाव-ध्वनियों का निरूपण किया जा रहा है— अध किं भावत्वम् ? विभावानुभाविभन्नत्वे सित रसव्यञ्जकत्विमिति चेत् ? रसकाव्यवाक्येऽतिव्याप्त्यापत्तेः, अर्थद्वारा शब्दस्यापि व्यञ्जकत्वात् । द्वारान्तरिनरपेक्षत्वेन व्यञ्जकत्वे विशेषिते त्वसंभवः असज्येत । भावस्यापि भावनाद्वारेव व्यञ्जकत्वात्, भावनायामितव्याप्त्यापत्तेश्च । अत एव च विभावानुभाविभन्नत्वस्थेव शब्दिभन्नत्वस्यापि तद्विशेषणत्वे न निस्तारः;

रसकाव्येति । रसाभिव्यंजककाव्येत्ययः । काव्ये रसाभिव्यञ्जकत्व च तद-भिव्यंजकार्योपस्थापनद्वारेणेति सम्प्रदायः 'अयंस्य व्यंदकत्वे तत् शब्दस्य सहका-रिता' इत्यादिना वणितः । तदाह—अर्थद्वारेत्यादिना । लक्षणवाक्ये साक्षाद्व्यजक-त्वानुक्तेः परम्परया रसव्यञ्जके काव्यवाक्येऽतिव्याप्तिकक्ता । भावनायामित्यादि । भावनाया द्वारान्तरिक्षाया एव रसव्यञ्जकत्वादिति भावः । न निस्तार इति । भावनाया शब्दभिन्नत्वस्यापि सत्त्वेन तत्रातिव्याप्त्यंयापूर्वमवस्थान।दित्यथः ।

इस प्रसङ्घ में सर्वप्रथम यह विवेचनीय है कि 'भाव' कहते किसे ? इसका क्या लक्षण है ? 'विभाव और अनुभाव से भिन्न जो रस-व्यञ्जक तत्त्व है वह भाव है' यह कहना तो उचित नहीं है, क्योंकि रसक्व्यञ्जक काव्यात्मक वाक्य में इस लक्षण की अतिन्याप्ति स्पष्ट है। उक्त कान्य-में विभावानुभाव-भिन्नत्व भी है, बौर रस-व्यञ्जकत्व भी, क्योंकि रस-व्यञ्जक अयं का प्रतिपादक होने से काव्य को रस-व्यञ्जक कहना कविसम्प्रदाय में प्रसिद्ध है। यदि 'विभाव-अनुभाव से भिन्न बौर रस के साक्षाद व्यञ्जक को भाव' कहा जाय तो उक्त अतिव्याप्ति तो नहीं होगी, क्योंकि काव्य वाक्य में अर्थ-द्वारा रस-व्यञ्जकता होती, साक्षात् नहीं । परन्तु असम्भव तो होगा हीं, कारण एक भी 'भाव' विना भावना के रस-व्यञ्जक नहीं होता। ऐसी स्थिति में सब भावों में भावना-द्वारा हीं रस-व्यञ्जकता के प्रसिद्ध होने से (किसी भी भाव के साक्षाद् रस-व्यञ्जक न होने से ) किसी भी भाव में उक्त लक्षण समन्वित न हो सकेगा। इसके साथ हीं, भावों की 'भावना' में उक्त लक्षण की अतिव्याप्ति भी होगी हीं, क्योंकि भावों की भावना साक्षाद् रस-व्यञ्जक भी है और विभावानुभाव से भिन्न भी। 'भाव' की भावना में इस अतिन्यानि के कारण हीं 'विभाव-अनुभाव से भिन्न, शब्द से भिन्न और सासाद् रस-व्यंजक तत्त्व को भाव' कहना भी सम्भव नहीं, क्योंकि भाव की

१. यहां परिष्कार भावत्व का अभीष्ट है जिसके आश्रय को 'भाव' कहा जाना सम्भव है। परन्तु सरलता की दृष्टि से इन सब लक्षणों को भाव के लक्षण कहा गया है। इससे इन लक्षणों के अनुसार भावत्व का स्वरूप क्या होगा — यह समझना सरल हो जायेगा।

प्रधानध्वन्यमानभावे रसव्यञ्जकताभावादव्याप्त्यापत्तेश्च । न च तत्रापि प्रान्ते रसोऽभिव्यज्यत एवेति वाच्यम्, भावध्वनिविलोपप्रसङ्गात् । भावचम-त्कारप्रकर्षाद्भावध्वनित्वम्, रसस्तु तत्र व्यज्यमानोऽप्यचमत्कारित्वाभ्र ध्वनिव्यपदेशहेनुरित्यपि न शक्यं विदनुम् । चमत्काररहितरसव्यक्तौ मानाभावात् । रसे हि धर्मिग्राहकमानेनानन्दांशाऽविनाभावस्य प्रागेवावे-दनात् ।

प्रधानेत्यादि । यत्र भावस्यैव प्राधान्येन ध्वननम्, न तु रसस्य तेन, तथा सित गुणस्य भावस्य ध्वनिव्यपदेशानुपपत्तेरित्यतः तस्मिन् भावे यथाकथिव्विषि रसव्यं जकत्वाभावाद् भावलक्षणाऽध्याप्तिः । दपंणाद्युक्तिदिशो निराकरणायं-माह—नचेत्यादि । प्रान्ते = भावध्वननानन्तरम् । विलोप इति । रसस्य प्रान्तेऽभिव्यव्यमानस्यैव प्रधानतया ध्वनिव्यपदेशाहंत्वेन तदङ्गभूतभावस्या-प्रधानस्य कुत्रापि ध्वनिव्यपदेशाहंत्वानुपपत्तेरित्ययः । भावचमत्कारेत्यादिः पूर्वपक्षः । चमत्कारातिशयनिमित्तकस्तु रसाङ्गीभूतेऽपि भावे ध्वनित्व-व्यवहार उपपन्न इत्याशयः पूर्वपक्षस्य । चमत्काररहितेत्यादिकत्तरपक्षः । निरितशयचमत्काररहितेत्यादः । यो हि रसः स निरितशयचमत्कारवानेव, यध्व न निरितशयचमत्कारवान् स न रस इत्याशय उत्तरपक्षस्य । एतमेवोवपादयित—रसे हीत्यादिना । आनन्दांश एव निरितशयचमत्कारविशिष्टो, न किश्चदन्यः । तथा

मावना के भी शब्दिभिन्न होने से उनत बितिंगिति दोष इस तृतीय-पक्ष में भी यथा पूर्व बना हीं रहता है। इसके अितिरनत, इस तृतीय लक्षण की भाव-घ्वित में अध्याप्ति भी होगी हीं, क्यों कि घ्वन्यमान भाव रस व्यंजक नहीं होते। यदि कोई भी भाव पहले व्यिक्जत होकर भी पहचात रस का व्यंजक हो जाय तो उसे घ्वित —भाव-घ्वित कहा नहीं जा सकता। कोई भी तत्त्व 'घ्विन' तभी कहा जाता जब वह प्रधान रूप में अभिष्यक होता हो। स्वयम् अभिष्यक्त होकर दूसरे की अभिष्यक्ति करने वाला तो उस अभिष्यप्यमान अन्त्य तत्त्व का अङ्ग बन जाता। ऐसी स्थिति में तृतीय लक्षण करने पर तो भाव घ्वित का अभिष्यंजन होने पर भी जहाँ अभिष्यप्यमान रस की अपेक्षा उसका अभिष्यंजन होने पर भी जहाँ अभिष्यप्यमान रस की अपेक्षा उसका अभिष्यंजन भाव अधिक आकर्षक —चमत्कारजनक (और वाच्यार्थ की अपेक्षा प्रधान) हो बही भाव-घ्वित कहलाता, अन्य नहीं; अतः तृतीय लक्षण करने पर भी भाव-घ्वित के अस्तिर्य का भिष्टमा और उस कारण भाव-घ्वित में अव्याप्ति दिखलाकर तृतीय लक्षण का खण्डन करना अनुचित है —यह तक भी असंगत है, क्योंकि एक

अस्तु वा प्राधान्येन ध्वन्यमानस्यापि भावस्य प्रान्ते रसाभिव्यञ्ज-कत्वम् । तथापि देशकालवयोवस्थादिनानापदार्थंघटिते पद्यवाक्यार्थे तथा-प्यतिच्याप्तिः, तस्य विभावानुभावभिन्नत्वे सति रसाभिव्यञ्जकत्वात्।

च रसस्याविभू तानन्दांशस्य चमत्कारातिशयवत्त्वस्य नियतत्वेन रसन्यञ्जकत्वे भावस्य चमत्कारातिशयवत्त्वानुपपत्तिरिति न ध्वनिन्यपदेश्यत्वं सम्भवतीति भावः । धिमग्राहकमानमत्र सहृदयहृदयं तत्करणकः साक्षात्कारो वा, तदिदं मानं यदा रस-मास्वादयति तदाविभू तानन्दांशमेव तम्, न तद्रहितमित्ययः ।

शिष्यबुद्धिवैश्वायाभ्युपगमवादेनाह — अस्तु वेति । अस्मिश्च पक्षे आनन्दाऽविनाभूतरसापेक्षया भावस्य चमत्कारातिशयवत्त्वाभावेऽिप प्राधान्यस्य सापेक्षतः ।
व्यव्यमानस्य तस्य वाच्यातिशायित्वाद् भवति व्वनिव्यवहारोपपत्तिरिति तात्पर्यमवसेयम् । सर्वस्यैव पदार्थस्य विभावाद्यन्यतम्त्वेन तद्भिन्तत्वं न घटते ।
अतो वावयार्थेऽतिव्याप्तिष्ट्यते, तस्य विभावाद्यन्यतमत्वाभावात् — तथापीति ।
प्राधान्येन व्वन्यमानस्य भावस्य प्रान्ते रसाभिव्यञ्जकत्वस्वीकारेऽिषइत्यर्थः । तथाप्यतिव्याप्तिः इत्यत्र 'तस्यातिव्याप्तः' इति पाठः श्रेयान् ।
तस्य = विभावानुभावभिन्तत्वे सति शब्दिभन्तत्वे सति रसाभिव्यञ्जकत्वमिति
लक्षणस्य । तथापीति पाठेऽिष व्यमेवार्थस्तस्य । दर्पणादौ त्वत्रापि रसापेस्याप्यस्य भावस्य प्राधान्यमुक्तम् राजानुगम्यमानविवहनप्रवृत्तमृत्यवत् ।

अोर कोई रस अभिन्यक्त भी हो और दूसरी ओर वह रस सर्वाधिक चमत्कारी न हो यह असम्भव है। यदि रस की अभिन्यिक्त होती तो उसे सर्वाधिक चमत्कारी होना हीं है, क्योंकि जिस प्रमाण से रस का आस्वादन या अस्तिव िद्ध होता वह प्रमाण उसे आनिन्दातिशययुक्त तत्त्व के रूप में हीं सिद्ध करता, आनन्दरहित तत्त्व के रूप में नहीं। अतः जब रस आनन्दातिशयुक्त होकर हीं अभिन्यक्त होता तो उसे अन्य भावादि की अपेक्षा कम चमत्कारी कैसे कहा जा सकता? अतः भावध्वनि स्थल में अन्त में रस की अभिन्यक्ति मानने का प्रश्न हों नहीं उठता। ऐसी स्थित में भावध्वनि में पूर्वप्रदक्षित अतिन्याप्ति का कथमपि निराकरण नहीं किया जा सकता। अतः उपयुक्त तृतीय लक्षण असंगत है।

यदि भावंद्विति स्थल में भी कयि चित् रसाभिन्यक्ति मान ली जाय तो भी उक्त तृतीय लक्षण को निर्दुष्ट नहीं कहा जा सकता, क्योंकि भाव-ध्वित में अति-न्याप्ति न होने पर भी देश काल-वय अवस्था आदि से घटित कान्यायें में विभावानु-भावभिन्नत्व, शब्दिभिन्नत्व और रसाभिन्यंजकत्व इन तीनों अंशों के वर्त्तमान होने से उस (कान्यायें) में अतिन्याप्ति तो अपरिहायें है। नापि रसाभिव्यञ्जकचर्वणाविषयचित्तवृत्तित्वं तत्त्वमः भावादिचर्व-णायामतिप्रसङ्गवारणाय चर्वणाविषयेति चित्तवृत्तिविशेषणमिति वाच्यम्। कालागुरुद्रवं सा हालाहलवद्विजानती नितराम्।

कालागुरुद्रव सा हालाहलवाद्वजानती नितराम्। अपि नीलोत्पलमालां बाळा व्यालावलिं किलामनुते।।

तत्त्वम् = भावत्वम् । 'नाऽपि' इत्यस्याग्रिमेण वाच्यमित्यनेनान्वयः । रसाभिव्यं जकचित्तवृत्तित्थमात्रस्य लक्षणत्वेनाङ्गीकारे दोषं प्रदर्शयन् चवंणाविषयेति
विशेषणकृत्यमात्र — भावादीत्यादिना । उक्तविशेषणामावे मावादिचवंणाया अपि
रसाभिव्यं जकत्वेम चित्तवृत्तित्वेन च तस्यामितव्याप्तिः, चवंणाविषयेति चित्तवृत्तिविशेषणोपादाने तु नातिव्याप्तिः, भावादिचवंणायाध्यित्तविषि चवंणाविषयत्वाभावात् । न हि चवंणा चवंणाविषयः, तथा सत्यनवस्थाप्रसङ्गात् । एकस्याध्यित्तवृत्तेध्यवंणाख्यिचत्तविषयत्वे तु न तथेति चित्तवृत्तिविशेषकृपस्य भावस्य चवंणास्वरूपविजातीयचित्तवृत्तिविषयत्वे सत्यपि न दोषः । पद्मवाक्यार्थेऽतिव्याप्तिस्तु न,
वाक्यांचैकदेशस्य क्षचित् चित्तवृत्तिकृत्वेऽपि वाक्यार्थस्य तथात्वाभावाद् इत्याशयः
पूर्वपक्षस्य । स च निरस्यते — 'नापि...वाच्यम्' इत्यनेन । हेतुरत्रोच्यते — कालागुष्ठद्वित्यादिना ।

अब 'भाव' के निम्ननिर्दिष्ट चतुर्थ लक्षण का भी विवेचन कर लेना चाहिए। यह सक्षण इस प्रकार है-- 'रस का अभिव्यंजन करने वाली चवंणा का विषय जो वित्तवृत्ति हो वही भाव है। यद्यपि भावों की चवंणा भी एक प्रकार की चित्त-वृत्ति हीं है तथापि यह चर्वणा तो भाव है नहीं। अतः रसाभिव्यजक चित्तवृत्ति मात्र को बदि भाव कहा गया होता तो भावचर्वणा-स्वरूप वित्तवृत्ति में, जो स्वयं भाव नहीं है, इस भाव-छक्षण की अतिव्याप्ति हो जाती। इसी के निरा-करणार्थं इस लक्षण में 'चवंणा का विषय' यह चित्तवृत्ति का विशेषण जोड दिया गया है। अब भावचवंणा-स्वरूप चित्तवृत्ति में अतिव्याप्ति नहीं होती, क्योंकि यह चवंणारूप चित्तवृत्ति स्वयं 'चवंणा का विषय' नहीं होती। एक चवंणा को दूसरी चर्वणा का विषय मानने में अनवस्था होगी, क्योंकि तब तो दूसरी चर्वणा को तीसरी चर्वणा का, तीसरी को चौथी का विषय मानना अपरिहाय हो जाने से प्रत्येक प्रवम चवंणा को उत्तरकालिक दूसरी चवंणा का विषय मानना हीं होगा। इस प्रकार 'चवंणा का विषय' इस विशेषण से चवंणा में अतिव्याप्ति न होने से यह चत्यं लक्षण आपाततः निर्दोष अवस्य प्रतीत होता । परन्तु विवेचन करने पर इसकी भी अतिब्बाप्ति हो हीं जाती है। इसे स्पष्ट करने के लिए पहले 'काला-गृरद्रवं सा...' जादि पद्य का अर्थ जान लेना चाहिए-

इत्यत्र हालाहलसद्शत्वप्रकारज्ञाने अतिव्याप्तेः । तस्य विष्रलम्भानु-भावत्वेन रसाभिव्यञ्जकचर्वणाविषयत्वात्, चित्तवृत्तित्वाच्च । नाप्यखण्डम्; तत्त्वे मानाभावात् । अत्रोच्यते—

कालागुरुद्रवेत्यादि । सा विरहकातरा बाला मृग्धा नायिका कालागुरुद्रवं विरहोद्दीपकत्वाद् हालाहुलवन्नितरां विज्ञानती नीलोत्पलमालामपि व्यालाविल सपैपंक्तिम् आ समन्तानमनुते । किलेत्युत्प्रेक्षायाम्, वाक्यालङ्कारे वा । अत्र वाचकलुप्तोपमोत्तराद्धें, रूपकमेव वा ।

अनुभावत्वेनेति । विश्वलम्भकार्यःवादित्याशयः । चित्तेत्यादि । ज्ञानमात्रस्य चित्तवात्तत्वेन हालाहलसद्शत्वप्रकारज्ञानस्यापि चित्तवृत्तित्वं स्पष्टम् । मानाभावा-दिति । कारणतावच्छेदकतया, कार्यतावच्छेदकतया, श्रवणतावच्छेदकादितया वा अनुगतप्रतीतिजनकस्याखण्डधमंस्य सिद्धौ तस्य नित्यत्वे सत्यनेकसमवेतत्वाभा-वाज्जातिवाधकतत्त्वाक्रान्तत्वाद्धा जातित्वाऽसिद्धावखण्डोपाधित्वं सिष्ट्यति । प्रकृते च विविधमावानां विविधकारणजन्यानां तद्व्यक्तित्वेनैव कार्यत्वं न तु भावत्वेन, अतिप्रकृत्तत्त्वाद्भावत्वस्यः विविधमावानां विविधस्यावानां विविधास्याद्यज्ञकत्वाद्भावत्वस्यः विविधमावानां विविधास्याद्यज्ञकत्वेन च न भावत्वं कारणतावच्छेदकमपिः विलक्षणहर्षादिषु सर्वेषु भावव्यपदेशस्य कविसम्प्रदायमात्र-प्रसिद्धतया सर्वेषु भावेषु भावो माव इत्यनुगतप्रतीत्यभावाच्च न भावत्वस्य तज्जनकत्वमपिः भावत्वेन रूपेण हर्षादीनां हर्षादिशब्दशक्यत्वाभावाच्च न तस्य शक्यता-वच्छेदकत्वमपीति तस्याखण्डोपाधित्वे न किमपि मानमित्याशयः । यद्यपि भावशब्देन सकलभावानामभिधाने भावत्वस्य शक्यतावच्छेदकत्वं तथापि भावशब्द-स्यात्र पारिभाषिकतयाऽनुगतप्रतीत्यजनकत्वादेवाखण्डोपाधित्वाभाव इति हृदयम् ।

"वियोगाकुल होने से काले अगर (=सुगन्धित-लकड़ी) के रस (घोल) को भी विष के समान समझने वाली यह मेरी नवोढ़ा सखी नीले कमलों की माला को भी सौंप समझ रही है।।"

इस पद्य में 'कालागुरुद्रव में नवोड़ा का विषसदृशत्व ज्ञान' उस नायिका में आश्रित विप्रलम्भ श्रुङ्गार का अनुभाव (कायं) है और इसीलिए विप्रलम्भ श्रुङ्गार के अभिन्यञ्जक चर्वणा का विषय भी है हीं। उक्त ज्ञान के चित्तवृत्ति-स्वरूप होने में भी कोई सन्देह नहीं है। ऐसी स्थित में रसाभिन्यञ्जक चर्वणा का विषय जो विषसदृशत्व ज्ञानस्वरूप चित्तवृत्ति, जो वस्तुत: अनुभाव है (व्यभिचारी) भाव नहीं, उसमें इस चतुर्थ भाव लक्षण की अतिव्याप्ति का निराकरण नहीं किया जा सकता। अत: यह लक्षण भी असगत है। भावत्व का अखण्डोपाधि मानने में भी कोई प्रमाण न होने से भावत्वाश्रय को भाव कहना भी संगत नहीं है।

विभावादिव्यज्यमानहर्षाद्यन्यतमत्वं तत्त्वम् ।।
यदाहुः — व्यभिचारी तथाञ्जितः । भावः इति । हर्षादीनां च सामाजिकगतानामेव स्थायिभावन्य।येनाभिव्यक्तिः ।

विभावादीत्यादि । विभावादिव्यज्यमानत्वे सति हर्षाद्यन्यतम्बन्धं भावत्विमिति लक्षणायः । तत्र हर्षाद्यन्यतमत्वमात्रोकतौ लोकिकहर्षादावितव्याप्तिरतो विभावादि व्यज्यमानत्विमिति विशेषणम् । विभावादिव्यज्यमानत्वमात्रोकतौ रसेऽतिव्याप्तिरतो हर्षाद्यन्यतमत्वमप्युक्तम् । विभावादिरित्यत्रादिशब्दादनुभावस्य क्वचिच्च व्यभिचारिणोऽपि परिग्रहः ।

उक्तेऽर्थे मम्मटोक्ति प्रमाणत्वेनोपन्यस्यति —यदाहुरित्यादिना । "व्यभिचारी तथाञ्जितः । भावः " इति गुद्धः पाठः (द्र० का० प्र० ४।३५-३६) । 'व्यभि-चार्येञ्जितो भावः' इति मुद्रितः पाठस्त्वमूलगतत्वादस्मादिभिक्षेक्षितः । विभावादिभिरिञ्जतो व्यंजितो यो व्यभिचारी निर्वेदादिर्ह्षादिवी स भाव इति मम्मट वचनायः ।

स्थायिभावन्यायेनेति । यथा कामिन्यादिविषया राधादयो वर्त्तमाना एव सामाजिके विभावादिसामग्रीबलादलीकिकत्वमापन्नाः स्थायितया व्यज्यन्ते तथैव देवादिविषया रत्यादयोऽपि पूर्वेत एव सामाजिकहृदये वर्त्तमाना विभागादिसामग्री बलादलीकिकत्वेन रूपेणाभिव्यक्ता भवन्ति, अत एव च भावपदव्यपदेव्या

उपर्युक्त स्थिति को ज्यान में रखते हुए ग्रन्थकार अब इन (ज्यभिचारी) भावों का परिष्कृत लक्षण प्रस्तुत कर रहे हैं —

विभाव और अनुभाव से व्यज्यमान हर्ष आदि (३४) चित्तवृत्तियों को 'भाव' कहा जाता है।

अत एव मम्मट ने कहा है—''( विभाव आदि से ) अभिव्यक्त होने वाले ( निवेंद, ग्लानि आदि ) को 'व्यभिचारिभाव' कहते ॥''

ये हर्षांद सामाजिक में पहले से होते। किन्तु स्थायिभाव के समान इनकी विमावादि-सामग्री से अभिव्यक्ति होने पर हीं ये 'भाव' कहलाते, अन्यथा नहीं। तात्वयं वह है कि जिस प्रकार सामाजिकनिष्ठ रत्यादि हीं विभावादि सभी सामग्री से अभिव्यक्त होने पर श्रुङ्गारादि रमों के 'स्थायिभाव' कहलाते, अन्यथा नहीं उसी प्रकार सामाजिकगत हर्षादि के लिए 'भाव' या 'व्यभिचारिभाव' शब्द का प्रयोग तभी होता है जब ये अपनी सामग्री से अभिव्यक्त होते, अन्यथा नहीं। यह भी जातव्य है कि रत्यादि 'स्थायिभाव' रूप में भी अभिव्यक्त होते और 'अपिन्यारिभाव' के रूप में भी। किन्तु दोनों में अन्तर यही है कि ये जब सकल

अपीति तात्पर्यम् । तथापि यदा परिपूर्णा विभावादिसामग्री रत्यादेरभिव्यञ्जिका तदा व्यन्यमान्यो रत्यादिर्भजते रसव्यपदेशमन्यथा तु भावव्यपदेशम् । अत एवैषां व्यभिचारित्वमप्युपपद्यते । ततुक्तं संगीतरत्नाकरे—

रत्यादयः स्थायिभावाः स्युभू'विष्ठविभावजाः । स्तोकेविभावैरुत्पन्नास्त एव व्यभिचारिणः ॥ इति ॥

शब्दान्तरेण-

रत्यादिश्चेन्निरङ्गः स्याद् देवादिविषयोऽथवा । अन्याङ्गभावभाग्वा स्यान्न तदा स्थायिशव्दभाक् ॥

इत्यनेन प्रदीपेऽप्यतदुक्तमेव।

इदन्तु बोध्यम्—सिवषयकाणां पदार्थानां विषयभेदाद् भेदस्य सर्वतन्त्रसिद्धान्तसिद्धतया नायिकादिविषयकरत्यादेः देवादिविषयकरत्यादिभिन्नत्वेऽपि रितत्वेन
साजात्यमादाय 'त एव' इत्युक्तम् । 'स्तोकेविभावैः' इत्यस्यायमाश्रयः—स्थायिभावाभिन्यिञ्जका विभावादिसामग्री सकला, भावाभिन्यिञ्जका पुनर्विकला । भावाभिन्यञ्जने हि क्वचिदालम्बनत्वे सत्यपि आलम्बनत्वादिना विशेषरूपेण विभावादेनं
कारणत्वम्, बहूनां भावानां निर्विषयत्वेन विषयरूपालम्बनस्य तत्रासम्भवात् ।
यत्पुदन्दीपनिवभावस्यावश्यकत्वं तदिप नोदीपनत्वेन विशेषरूपेण कारणत्वमभिन्नेत्येति
स्वयमिष 'विभावस्त्वत्र व्यभिचारिणो निमित्तकारणसामान्यम्' इत्यनेन वक्ष्यत्येव ।
अधिकमनुषदं वक्ष्यते ।

सामग्री से अभिन्यक्त होने के कारण प्रधान रूप में योग्य आलम्बन को विषय बनाते तब यं 'स्थायिभाव' होते, विकल सामग्री से अप्रधानरूप में अभिन्यक्त होने पर 'व्यिभ-चारि-भाव' कहलाते। विकल सामग्री का अभिप्राय यही है कि व्यिभचारि-भाव के रूप में इनकी अभिव्यक्ति के लिये आलम्बन-उद्दीपन आदि की विशेष रूप में (आलम्बन-त्वादि रूप में) अपेक्षा नहीं होती। कुछ निविषयक व्यभिचारि-भाव तो ऐसे हैं जिनके आलम्बन विभाव होते ही नहीं। जिनके सविषय होने से आलम्बन-विभाव होते भी उनकी भी अभिव्यक्ति के लिये आलम्बन-विभाव की विशेष रूप में (आलम्बन-त्वेन रूपण) नहीं अपि तु सामान्य निमित्त कारण के रूप में ही आवश्यकता होती। यही स्थित उद्दीपन-विभाव की भी है। परन्तु 'स्थायिभाव' की अभिव्यक्ति के लिये तो आलम्बन और उद्दीपन इन दोनों ही विभावों की आवश्यकता विशेषरूप में होती ही है, सामान्य रूपमात्र में नहीं। स्वयं ग्रन्थकार ही 'विभावस्वत्र व्यभिचारिणो निमित्तकारणसामान्यम्' इत्यादि वचनों द्वारा इस तथ्य को स्पष्ट करेंगे।

इस प्रकार 'स्यायिभाव-याय से व्यभिचारि-भाव की अभिव्यक्ति' का तात्पर्यं

## सापि रसन्यायेनेति केचित् । व्यङ्गचान्तरन्यायेनेत्यपरे मन्यन्ते ।

रसन्यायेनेति । यथा विभावादिसकलसामग्रीचर्वणाभग्नावरणचिद्विशिष्टो रत्यादिरूपो भग्नावरणरत्याद्युपहितचित्स्वरूपो वा रसोऽभिव्यज्यते चर्व्यते तथैव विभावादिचर्वणाभग्नावरणचिद्विशिष्टो हर्षादिभावोऽपीत्यर्थः । इदं चाभिनवगुप्तादि-मतेनोक्तम् ।

स्वमतमाह—व्यङ्गधान्तरन्यायेनेति । व्यङ्गधाद्रसादन्यो व्यङ्गधोऽलङ्कारादिव्यङ्गधान्तरम्, तस्य यथा स्वसामग्रीबलेनाभिव्यक्तिस्तर्थेव हर्षादिभावानामप्यभिव्यक्तिरित्यर्थः । 'अपरे' इत्यस्य 'न परे' इत्यर्थात् स्वमतमिदमिति प्रतीयते ।
अस्य मतस्येदं सारम्—यावानानन्दो रसचवंणायामनुभूयते सामाजिकेस्तावानानन्दो
नालङ्कारादिव्यङ्गधचवंणायामिति वस्तुगतिः । तथा च विभावादिसकलसामग्रीचवंणया आनन्दरूपायाधित्ततो यादृश आवरणभञ्गस्तादृशो नालङ्कारादिविषय इत्यास्थयं फलबलात् । यत्किञ्चदानन्दमात्रानुभवाच्चालङ्कारध्वनाविष तदिधव्हानभूतायास्तदुपहिताया वा चित (आनन्दरूपायाः) आनन्दावरणस्य शैथित्यं पुनरवश्याभ्युपेयम्,
सर्वेषा सत्यावरणं तत्रानन्दमात्राप्रत्ययाऽसम्भवात् । एवं भावध्वनाविष रसापकृष्टानन्दमात्रानुभवोपपादनाय विकलविभावादिसामग्रीचवंणया हर्षाद्यधिष्ठानचैतन्यस्य यदावरणं तस्य यथानुभवं यथायथं शैथित्यमवश्यमास्थेयम् । सकल-

## स्पष्ट करना चाहिए।

उपयुंक्त मावामिन्यक्ति रसाभिन्यक्ति के तुल्य होती—ऐसा कुछ (अभिनव गुप्त आदि) आचार्यों का मत है। आशय यही है कि जिस प्रकार विभावादि-सकल-सामग्री की चर्वणा से जिसका आवरणमञ्ज हो चुका होता उस 'चित्' से विशिष्ट रत्यादि की रस-रूप में अभिन्यक्ति होती उसी प्रकार विभावादि-विकल-सामग्री की चर्वणा से जिसका आवरण (आंधिक रूप में) हैंट चुका होता उस 'चित्' से विशिष्ट हर्षादि भावों की अभिन्यक्ति होती। इस मत में रस-चर्वणा और भाव-चर्वणा में समान आनन्दानुभव होमा चाहिए था, किन्तु ऐसा होता नहीं। साथ ही सकल सामग्री और विकल सामग्री से समान रूप में 'चित्' के आवरण का अभिनव मानना भी उचित नहीं है।

अतः प्रन्यकार का मंत यही है कि रस-चर्वणा और भाव-चर्वणा में अनुभूय-मान आनन्द के उत्कर्षापकर्ष के अनुसार दोनों प्रकार की सामग्नियों से होने वाले आवरण भक्त में भी उत्कर्षापकर्ष अवश्य मन्तव्य है। अत। जैसे रस-चर्वणा की अपेक्षा स्वल्य आनन्द का अनुभव अन्य अल्ख्नारादि व्यङ्गयो की चर्वणा में होता वैसे ही विभावानुभावो चात्र व्यञ्जको । न त्वेकस्मिन्व्यभिचारिणि व्वन्यमाने व्यभिवायंन्तर व्यञ्जकत्यावस्यमपेक्ष्यते, तस्यैव प्राधान्यापत्तेः।

वस्तृतस्तु प्रकरणादिवशात्प्राधान्यमनुभवति कस्मिंश्चिद्भावे तदीय-सामग्रीव्यङ्गचत्वेन नान्तरीयकतया तनिमानमावहतो व्यभिचार्यन्तरस्या-

विभावादिसामग्रीचवंणया यथावरणभङ्गो न तथा विकलविभावादिसामग्रीचवंणया सम्भवित, तथा तु सित रसानन्दभावानन्दयोस्तुल्यकक्ष्यत्वमनुभविविद्ध युक्तिविद्ध चापतेत्। अतथ्व यत्रापि देवादिविषयकरत्यादावापाततः प्रतीयत आलम्बनादिस्कलसामग्री तत्रापि फलबलादालम्बनादौ रसचवंणाप्रयोजकालम्बनादिवैजात्यं कल्पनीयमेवेति तत्रापि विकलैव सामग्री। यत्र पुनरालम्बनासम्भवो निविषयेषु भावेषु तत्र सामग्रीवैकल्यं तु सुतरामेवागतिमिति भावध्वनिस्थले चिदावरणशैथिल्य-मेवालङ्कारादिध्वनिस्थलवदम्युपेयमिति। संलक्ष्यक्रमतामादाय व्यङ्गयान्तरन्यायस्तु नोपयुज्यत ईत्यपि बोध्यम्। एष सन्दर्भोऽन्यैव्यिष्ट्यानृभिरन्यथा व्याख्यातः, तत्र युक्तायुक्तत्वे सहृदयाः प्रमाणम्।

अत्र — भावविषये। अवश्यमिति। एतेन कदाचिदपेक्ष्यत एवेति सूच्यते। तस्यैव — अवश्यमपेक्ष्यमाणस्य व्यभिचार्यन्तरस्यैव नान्तरीयकस्य। प्राधान्यापत्ते-रिति। अवश्यापेक्षणीयताऽत्र हेतुः।

किन्त्ववश्यापेक्षणीयत्वं प्रधान्येऽप्रयोजकम्, अन्यया रसाभिव्यक्तयेऽवश्यापेक्ष-णीयानां विभावादीनामेव प्राधान्यापत्तेरित्यत आह— वस्तुतिस्त्वत्यादि । स्वल्प आनन्द का हो अनुभव भाव-चवंणा में भी स्वीकरणीय है। अतः भावो की व्यञ्जना अलङ्कारादि की व्यञ्जना के समान समझनो चाहिए, रस की व्यञ्जना के समान नहीं।

भाव के अभिव्यञ्जिक प्रायः विभाव और अनुभाव होते। कदाचित् एक किसी व्यभिचारि-भाव का अभिव्यञ्जिक कोई अन्य व्यभिचारि-भाव भी हो सकता है, किन्तु आवश्यक रूप में सभी भावों के लिये यह अपेक्षित नहीं होता। यदि सभी भावों के अभिव्यञ्जन के लिये अन्य कोई व्यभिचारि-भाव आवश्यक होता तो वही व्यञ्जक व्यभिचारि-भाव प्रधान हो जाता। इसका कारण व्यञ्जक के रूप में किसी अन्य व्यभिचारि-भाव को आवश्यकता ही तो हो सकता है, किन्तु यह आवश्यकता व्यञ्जक की प्रधानता का आधार नहीं हो सकती, क्योंकि तब ता रस की व्यञ्जना के लिए जिन विभाव आदि की आवश्यकता होतो वे विभाव आदि रस की अपेक्षा प्रधान हो जाते। अतः ग्रन्थकार 'वस्तुतस्तु...' आदि सन्दर्भ में यथार्थं स्थिति का विवेचन कर रहे हैं। जहाँ प्रकरण आदि के बल से किसी अभिव्यज्यमान भाव-विशेष की

ङ्गत्वेऽपि न क्षतिः। ग्रथा गर्वादाव मर्षस्य, अमर्षादौ वा गर्वस्य। न चैवं सित गुणीभूतव्यङ्गघत्वापत्तिः, पृथिविभावानुभावाभिव्यक्तस्यैव । भावस्य ) गुणीभूतव्यङ्गघव्यपदेशहेतुत्वात् । अत एव न नान्तरीयकस्य भावस्य ध्वनन भवति । अन्यथा गर्वादिध्वने हन्छेद एव भवेत् ।

नान्तरीयकस्यापि भावस्य प्रधानभावाङ्गभूतस्य व्यङ्गध्यत्वेन तमादाय गुणीभूतव्यङ्गध्यत्वं कथं न तत्र सम्भवति—इत्याणङ्कां निरस्यति—न चंविमत्यादिता।
एवा चाणङ्का विवक्षावणाद्ध्वनेरिय गुणीभूतव्यङ्गध्यत्वं गुणीभूतव्यङ्गध्यापि
व्वित्विमत्यभ्युपगच्छतां व्वित्विकारादीनां मतमनुसृत्य। स्वमते तु यथेच्छं
नान्तरीयकस्य पार्यन्तिकस्येव वेति नावसरोऽस्या आणङ्कायाः। पृथागित्यादि। पृथक् स्वतन्त्रावेकभावाभिव्यञ्जकिभन्नौ यौ विभावानुभावौ ताभ्यामभिव्यक्तस्येव, न त्वेकिभावानुभावाभिव्यक्तस्य, अत एव नान्तरीयकस्य भावस्यत्यर्थः।
भावस्येत्यनन्तरं चमत्कारातिशयवत इति पूरणीयम्। अभिव्यञ्जकस्य च पृथक्तवानान्तरीयकत्वं न सम्भवतीति हेतोः कृचित् पुस्तके (काशीमुद्रिते) पृथिवभावानुः
भावाभिन्यक्तस्यवातएवाऽनान्तरीयकस्य भावस्य गुणीभूतव्यङ्गध्यव्यदेशहेतुत्वात्। अन्यथा गर्वादिष्ठवनेष्ठच्छेद एव स्यात् । इति पाठोऽिष सम्यगव। अत एवेत्यादि। अत्र अत एव नान्तरीयकस्य भावस्य ध्वनन
भवति इति निणंयसागरमुद्रितः पाठोऽसङ्गतत्वादस्माभिष्पेक्षितः। अत्र व्वननम्
प्राधान्येनाभिव्यवितः। यद्यपि नान्तरीयकस्यात एवाङ्गभूतस्य भावस्य प्रधानस्य

(अतिशय-चमत्कार-युक्तता के कारण) प्रधानता मुनिश्चित हो जाती वहाँ उसी प्रधान भाव के अभिव्यक्र के सामग्री से प्रधान भाव के पहले अभिव्यक्त होने वाला नान्तरीयक भाव प्रधान भाव का अक्ष्म हो जाता। फलतः उस नान्तरीयक भाव की अभिव्यक्ति भी सुस्पष्ट रूप से नहीं हो पाती। इससे वह नान्तरीयक भाव दुर्वल रूप में प्रतीत होता और उसमें प्रधान भाव के समान चमत्कारातिशय भी नहीं होता। अतः ऐसा नान्तरीयक भाव यदि किसी ध्वन्यमान भाव का अक्षम व्यक्ष्मक कदाचित् हो भी तो भी कोई अनुपपत्ति नहीं। इसके उदाहरण के रूप में 'गर्व' का प्रधान्येन अभिव्यक्त के लिए उससे पूर्व नान्तरीयक 'अमर्व' का अभिव्यक्त या 'अमर्व' का ही प्रधान्येन अभिव्यक्त से पूर्व उसी सामग्रो से नान्तरीयक रूप में अभिव्यक्त 'गर्व' को लिया जा सकता है। अतः स्पष्ट है कि नान्तरीयक भाव में वह चमत्कार नहीं होता जो प्रधानीभूत भाव में होता। अत एव व्यक्ष्मघ होने पर भी किसो नान्तरीयक भाव के आधार पर किसी काव्य को 'गुणीभूतव्यक्ष्मघ' नहीं कहा जा सकता। 'गुणीभूतव्यक्ष्मघ' तो तब कहा जाता है

विभावस्त्वत्र व्यभिचारिणो निमित्तकारणसामान्यम् । न तु रसस्येव सर्वथं-वालम्बनोद्दीपने अपेक्षिते । यदि तु क्वचित्संभवतस्तदा न वार्येते ।

भावान्तरापेक्षयाऽतिशयचमत्कारवत्त्वे गुणीभूतव्यङ्गघत्वापित्तस्तथापि स्वमते नान्तरीयकस्य भावस्य चमत्कारातिशयवत्त्वं न कथिव्ददभ्युपेयते, यथा गर्वादावमर्पस्य
अत एव 'नान्तरीयकत्या तिनमानमावहृतो व्यभिचार्यंन्तरस्य' इत्यनुपदमेवोक्तम् ।
तत्र तिनमानमित्यस्य शैथिल्यमत एवाऽचमत्कारित्वमित्यर्थः । यद्यपि चात्र प्रधानीभूतस्य भावस्य चमत्कारातिशयजनकत्वेनोत्तमोत्तमकाव्यत्वम्, रसघ्विनस्थलेऽपि तथैव
तथापि सामग्रीवैकल्याद्विषयस्वभावाच्च भावध्वन्यादिस्थले न तावानानन्दो यावान्
रसघ्विनस्थले । अत उत्तमोत्तमत्वेऽप्युभयोः किश्वितारतस्यमस्त्येव । विभागे
चैततारतस्यं न वाधकमिति नोत्तमोत्तमत्वव्याघातो भावध्वनेरिति बोध्यम् ।
अन्यथेनि । गुणीभूतस्य नान्तरीयकस्यापि भावस्य गुणीभूतव्यङ्गघव्यपदेशहेतुत्वाभ्युपगमे सतीत्यर्थः । उच्छेद इति । गर्वादिध्वनावत्यमषदिर्भावस्य नान्तरीयकस्य नियमेन व्यङ्गचत्रया तत्रापि तमादाय गुणीभूतव्यपदेश एव स्यान्न तु भावध्विनव्यपदेश इत्याशयः ।

निमित्तोत्यादि कारणतावच्छेदकं च तद्वचिक्तित्वमेव। आलम्बनत्वादिना कारणत्वं तु न घटते, निविषयाणां ग्लान्यादिभावानामालम्बनाभावेन तत्त्वेन कारणत्वे व्यतिरेकव्यभिचारात्। अतो यत्रापि भावे देवादिविषयकरत्यादौ शङ्कादौ च सम्भव-

जब एक प्रधान भाव के व्यञ्जिक विभावादि से भिन्न विभावादि सामग्री से किसी दूसरे भाव की अभिव्यक्ति हो और वह दूसरा भाव चमत्कारातिशययुक्त हो। ऐसी स्थिति में यह दूसरा भाव नान्तरीयक नहीं, अपितु अनान्तरीयक होगा। अत एव नान्तरीयक भाव की व्वनि प्रधान रूप में अथवा चमत्कारातिशययुक्त भाव के रूप में कथमिप सम्भव नहीं।

व्यभिचारि-भाव के अभिव्यञ्जन में विभाव की कारणता विशेष रूप में (विभाव अथवा आलम्बन उद्दीपन के रूप में) नहीं, अपितु एक निमित्त-कारण के रूप में ही होती, न कि रस के अभिव्यञ्जन में जिस प्रकार विशेष रूप में विभाव की कारणता होती उस प्रकार। यह विषय पहिष्ठ भी स्पष्ट किया जा चुका है। अतः मात्र उद्दीपन-विभावस्व रूप निमित्त कारण से, आलम्बन के विना भी, व्यभिचारि-भाव की अभिव्यक्ति हो ही सकती है। हाँ, यदि किसी भाव के निमित्त कारण के रूप में आलम्बन और उद्दीपन दोनों ही सम्भव हों तो दोनों को हीं निमित्त कारण मानना चाहिए।

१. यह भिन्नता आंशिक रूप में ही प्रायः सम्भव है।

हर्षादयहतु --

हर्षस्मृतित्रोडामोहष्वितशङ्काग्लानिदैन्यचित्तामदश्रमगवित्रामितिक्याः वित्राससुप्तिब्बोधामषविहित्थोप्रतोन्सादमरणवितर्कविषादौतसुव्यावेगजड-तालस्यासूयापस्मारचपलताः । प्रतिपक्षकृतिषक्कारादिजन्मा निर्वेदश्चित त्रयस्त्रिशद्व्यभिचारिणः । गुरुदेवनृपपुत्रादिविषया रतिश्चोत चतुस्त्रिशत् ।

एतेन वास्सल्याख्यं पुत्राद्यालम्बनं रसान्तरमिति परास्तम् । उच्छङखलः

ताया मुनिबचनपराहतत्वात्।

तत्र

त्यालम्बनं तत्राप्यालम्बनस्य आलम्बनत्वेन न निमित्तत्वमपि तु तद्वचित्तत्वेनैवेति ज्ञेयम् । कृचित्—सविषयकभावस्थले ।

भावान् परिगणयति—हर्षेत्यादिना । 'माङ्गलिकतया हर्षनिरूपणं प्रथमं रोचते पण्डितराजाय' इति रसचन्द्रिका । काव्यविषयत्वाद्वा तथा कृतम् ।

मुनिवचनेत्यादि । यदि वात्सल्यमपि रसान्तरं स्यात्तिंहं सर्वज्ञेन मुनिना तस्यापि स्थायिभावरूपेण पुत्रादिविषयकरतेर्गणना कृता स्यात्, न चैविमित्यतो न बात्सल्यं रसान्तरम् । अत एव च पुत्रादिविषया रितरिप भाव एव, न स्थायि-भाव इत्याशय: ।

हर्षं आदि भाव निम्न-निदिष्ट हैं-

(१) हवं, (२) स्मृति, (३) ब्रीडा, (४) मोह, (५) धृति, (६) श्रङ्का, (७) ग्लानि, (८) दैन्य, (९) चिन्ता (१०) मद, (११) श्रम, (१२) गवं, (१३) निद्रा, (१४) मित, (१५) व्याधि, (१६) श्रास, (१७) सुप्त, (१८) विवोध, (१९) अमवं, (२०) अवहित्था, (२१) उप्रता, (२२) उन्माद, (२३) मरण, (२४) वितकं, (२५) विवाद, (२६) औत्सुक्य, (२७) आवेग, (२८) जड़ता, (२९) आलस्य, (३०) अस्या, (३१) अपस्मार और (३२) चपलता। शत्रु द्वारा धिक्कारने-ललकारने आदि से उत्पन्न, (३३) निर्वेद—वैराग्य भी एक भाव है। इनके अतिरिक्त, गुरु-विषयक, देव-विषयक, नृप-विषयक, और पुत्रादि-विषयक (३४) रित भी एक भाव है। इस प्रकार चौतीस (३४) भाव हुए।

कुछ लोग पुत्रादि-विषयक वात्सल्य को भी एक अन्य रस मानते। पुत्रादि-विषयक रति इसका स्थायभाव होना चाहिए था। किन्तु पुत्रादि-विषयक रति का भरत मुनि द्वारा एक व्यभिचारि-भावरूप में परिगणन न किये जाने से इसे स्थायभाव मानकर वात्सल्य रस मानना उच्छुङ्खलता मात्र है। अतः वात्सल्य

को रस नहीं माना जा सकता।

इष्टप्राप्त्यादिजन्मा सुल्विशेषो हवं: ।। तदुक्तम्--

> 'देवभर्तृ'गुरुस्वामिप्रसादः प्रियसंगमः । मनोरथाप्तिरप्राप्यमनोह्ररधनागमः ॥ अयोत्पत्तिश्व पुत्रादेविभावो यत्र जायते । नेत्रवक्त्रप्रसादश्च प्रियोक्तिः पुलकोद्गमः ॥ अश्रुस्वेदादयश्चानुभावा हवं तमादिशेत् ॥' इति ॥

उदाहरणम् --

अवधौ दिवसावमानकाले भव नद्वारि विलोचने द्याना । अवलोक्य समागतं तदा मामथ रामा विकसन्मुखी वभूव । अत्रावधिकाले प्रियागमनं विभावः । मुखविकासोऽनुभावः ।

इष्टप्राप्त्यादीति । आदिशब्देनानिष्टनिवृत्त्यादिगृ ह्यत इति रसचन्द्रिका ।
तच तदैव शोभते यद्यनिष्टनिवृत्त्या दुःखाभावातिरिक्तं किमिप भावरूपं भवतीति
मन्यते । न चैवमनुभवसिद्धम् । अनिष्टनिवृत्त्यन्तरं कस्यचनेष्टस्य प्राप्तौ जायमानं
मुखन्तु नानिष्टनिवृत्तिज यम् । अत एव स्वयमेव ग्रन्थकृदाहादिपदग्राह्यं
तद्क्तमिति ग्रन्थेन । प्रियसङ्गम् इत्युपलक्षणं प्रियासंगमस्यापि । अप्राप्येति ।
दुष्प्राप्येत्यर्थः । दुष्प्राप्यानिष्टयनिवृत्त्यर्थं मनोहरेति धनविशेषणम् । सर्वेषामेतेषामिष्टप्राप्तिरूपत्वेऽपि गोवलीवर्दन्यायेन ब्राह्मणवसिष्टन्यायेन वा पृथगुपादानम् ।

अवधावित्यादिपद्यं स्पष्टार्थम् ।

प्रियागमनमित्यत्र आगमनमुत्तरपदम् । अनुभाव इति । आभ्यां हर्षो भावो

इष्ट वस्तु की प्राप्ति आदि से उत्पन्न मुखविशेषात्मक चित्तवृत्तिविशेष को हर्ष कहते।

यही बात संगीतरत्नाकर में कही गयी है-

"जिस चित्तवृत्ति-विशेष के विभाव होते हैं — देवता, राजा, गुरु और स्वामी (पित) की प्रसन्तता; प्रिय के साथ मिलन; मनोरथ ( उत्कटेच्छाविषयीभूत बस्तु ) की प्राप्ति; उस प्रकार के धन का लाभ जो सरलता से प्राप्त करने योग्य नहीं होता और पुत्र-पुत्री आदि की उत्पत्ति तथा अनुभाव होते — नेत्रों और मुख की प्रसन्तता; प्रिय बचन; रोमाश्व, अश्रु एवम् स्वेद (पसीना) आदि उसे ही हर्ष कहना चाहिए ॥"

इसका उदाहरण निम्नलिखित है-

"मेरे आगमन की अवधि जो सायं सन्त्या थी उस समय पर के दरवाजे पर अपनी आँखें टिका कर खड़ी मेरी प्रियतमा ने जब मुझे आया हुआ देखा तब उसका संस्कारजन्यं ज्ञानं स्मृतिः ।। यथा—

> तन्मञ्जु मन्दहिसतं श्वसितानि तानि सा वै कलङ्कविधुरा मधुराननश्रीः। अद्यापि मे हृदयमुन्मदयन्ति हन्त सायंतनाम्बुजसहोदरलोचनायाः।।

चिन्ताविशेषोऽत्र विभावः। भ्रत्नितगात्रविश्चलत्वादय आक्षेपगम्या

व्यजत इस्पर्थः ॥

मुद्रणेऽतिविलम्बेन व्याख्या नष्टा पुरातनी ।। साम्प्रतं समयाभावादश्वरार्थो निरूप्यते ।। संस्कारजन्यमिति । संस्कारमात्रव्यापारकमित्यर्थः।

तन्मञ्जु मन्देत्यादि । चिरविषयुक्तस्य नायकस्योक्तिरियम् । यदीयम् उक्तिरात्मगता हसितादिस्वरूपविशेषज्ञानवन्मित्रक्षिमका वा तर्हि तत्पदं बुद्धिस्य-प्रकाराविच्छन्नबोधकम्, यदि तु अज्ञातहसितादिस्वरूपविशेषिमत्रकमिका तर्हि तत्पदं बुद्धिस्यत्वाविच्छन्ने शक्तिमिति विशेषः । एतमेव मनसि निधाय ग्रन्थकृदनुपदं तत्पदस्य शक्यद्वयं वक्ष्यति । 'अद्यापि' इत्यनेन चिरविष्ठयुक्तत्वप्रतीतिः । सायन्तनाम्बुजसहोदरेत्यादिना तु उत्तरोत्तरिनमीलनोन्मुखत्वच्वनिरिति स्वयमेव वक्ष्यति ।

. चिन्ताविशेषोऽत्र स्मृतिबीजभूतस्य संस्कारस्योद्वोधकः 'सदृशादृष्टचिन्ताद्याः

मुल खिल उठा ॥"

यह नायक द्वारा अपने प्रिय मित्र को कहा गया है। इसमें समय समाप्त होते ही प्रिय का आगमन विभाव है और नायिका के मुख का खिल उठना अनुभाव है। इनसे हर्प की अभिव्यक्ति होती है।

संस्कारस्वरूप एकमात्र व्यापार-कारण से उत्पन्न ज्ञान स्मृति है।। उदाहरण देखिये-

"सायंकालिक (अर्थात् संकुचित होने वाले) कमल के समान लज्जावश उत्तरोत्तर अधिकाधिक संकुचित होती जाने वाली आँखों से युक्त प्रियतमा के वह मधुर मुस्कान, रितिश्रमजन्य वे श्वास और वह मनोररजञ्जक निष्कलङ्क मुखच्छवि—ये सब आज भी मेरे मन को पागल बना रहे हैं॥"

यह नायक की प्रियतमा के वियोग में स्वगत उक्ति है अथवा अपने प्रिय मित्र के प्रति । इसमें वियुक्त नायिका के विषय में विशेष प्रकार की नायकगत चिन्ता विभाव है और शब्दतः उपात्त न होने पर भी उक्त चिन्ता से उत्पन्न होने से बनुभावा

यद्यप्यत्रास्या एव स्मृतेः संचारिण्याः, नायिकारूपस्य विभावस्य हन्तपदगम्यस्य हृदयवैकल्यरूपानुभावस्य संयोगाद् विप्रलम्भरसाभिश्यक्ते रसहवनित्वं शक्यते वक्तृभ्, तथापि स्मृतेरेवात्र पुरःस्फूर्तिकत्वाच्यमन्कारिन्त्वाच्च तद्धवनित्वमृक्तम् ।

तदादेवुँ द्धिस्थप्रकाराविच्छन्ने शक्तिरिति नये बद्धेः शक्यतावच्छेद-स्मृतिबीजस्य बोधिकाः' इत्युक्तत्वात् । आक्षेपगम्या इति तु वाचकणव्दाभावात् ।

अस्य विप्रलम्भव्वनित्वमाशक्त्र्य निराचप्टे—यद्यपीत्यादिना । हन्तपदगम्य-स्येति निपातानां द्योतकत्वमिति मतानुसारेणोक्तम् । पुरःस्कृतिकत्वादिति तच्छव्द-सामर्थ्यात् । चमत्कारित्वाच्चेति वचनस्वाभाव्यात् । तद्व्वनित्वम्—स्मृति-व्वनित्वम् ।

स्मृतेरस्यास्तत्पदवाच्यतासंस्पर्शेण . कथं ध्वितत्विमिति निरूपयित—नदादे॰

रित्यादिना । बिद्धस्थो यः प्रकारो घटत्वादिस्तदविष्ठिन्ने घटादौ शिक्तिरित्येकः

प्रसिद्धो नयः । अत्र च घटन्वादीनां प्रकाराणामानन्त्येन शक्त्यानन्त्यप्रसङ्गः, तं परि
हतुं बृद्धिस्यत्वेनैकेन क्षेणानुगमान्न तदादिपदस्य नानार्थत्वापत्तिरिति बोध्यम् ।

तथा च पक्षेऽत्र बृद्धिस्थत्वं न शक्यं न वा शक्यतावच्छेदकम् अपि तु शक्यतावच्छेद
कतावच्छेदकमिति स्पष्टम् । अत्र एवास्योपलक्षणत्वम् । प्राक्यतावच्छेदकपर्यन्तस्य

शक्यत्वं तु प्रसिद्धम् । तथा चात्र पक्षे वृद्धोः शक्यकोटावप्रदेशान्न तत्पदेन बृद्धित्वेन

सामान्यरूपेणापि बृद्धितिशेषस्य स्मृतेर्वाच्यतासंस्पर्शं इति मुव्यक्तमेव । यदा तु पूर्वोक्त
प्रकारेण बृद्धिस्थत्वं शक्यतावच्छेदकत्या शक्यमेव, न पुनः शक्यतावच्छेदकतावच्छेदक
तयाऽशक्यम्, तदापि बृद्धित्वेन रूपेण स्मृतेस्तत्पदवाच्यत्वेऽपि स्मृतित्वेन विशेषरूपेण

आक्षेपलभ्य भ्रुकुटी का उन्नयन ओर शरीर में निश्चलता आदि इसके अनुभाव हैं जिनसे स्मृतिस्वकृप चित्तवृत्ति ध्वनित होती है।

यहाँ प्रथन यह उठता कि इस पद्य से विप्रलम्भ शृङ्कार रस को ध्विन वयों नहीं मानीं जाती, कारण इसमें अभिन्यज्यमान स्मृतिस्वरूप सञ्चारिभाव, नायिकारूपी आलम्बनिवभाव और 'हन्त' इस निपात पद से गम्यमान हृदय-विकलतारूपी अनुभाव के प्रस्तुत होने से इनके संयोग से विप्रलम्भ की ध्विन की परिस्थित तो है ही। फिर इसमें प्रधानक्य में स्मृति की ही ध्विन क्यों मानी जाती? इसका उत्तर यही दिया गया है कि यहाँ शब्दसामध्यं से स्मृति की ही अभिन्यित पहले होती और वही स्मृति चमत्कारिणी है। इसीलिए यहाँ स्मृतिष्विन ही मान्य है, विप्रलम्भ-ध्विन नहीं।

कानुगमकतया न वाच्यतासंस्पर्शः । बुद्धिस्थत्वं शक्यतावच्छेदकमिति नयेऽपि स्मृतित्वेन स्मृतेव्यंक्तिवेद्यतैव ।

न वाच्यत्वसंस्पर्श इति तद्ध्विनित्वमाह—बुद्धिस्थत्विमित्यादिना । तथा च वाच्यता-वच्छेदकव्यङ्गधतावच्छेदकयोर्भेदात् सामान्याकारेण वाच्याया अपि स्मृतेविशेषाकारेण व्यङ्गधत्वं चमत्कारित्वाच्च ध्वनित्विमिति लभ्यते ।

यत् पुनः बुद्धिस्थत्वमिति प्रतीकमादयोक्तं रसचित्रकायाम्—'परिमदं सर्वम-सङ्गातमेव । यतः सर्वत्रैवोपस्थितौ शक्यतावच्छेदकं भासते, बुद्धिस्थत्वन्तु न कुत्रापि घटादिपदजन्योपस्थितौ ।' इति तत्तु तत्पदजन्योपस्थितौ बुद्धिस्थत्वस्य शक्यता-वच्छेदकतया भानमिति वदतो ग्रन्थकृतः कि विकणिद्ध इति न विद्यः । किञ्च कृत-संकेतं मित्रादिकम्प्रति अधुना तत्र गन्तन्यमित्यादि वचनात् विशेषार्थकपदान्तरासम-भिन्यादृततत्पदात् तटस्थस्य यो बोधस्तत्र बुद्धिस्थत्वादितिरक्तं कि शक्यतावच्छेदकं सम्भवतीत्यपि विभावनीयम् । तथा च लाववात् सर्वत्रैव तत्पदघटितबोधे बुद्धिस्थत्व-मेव शक्यतावच्छेदकमित्वति ग्रन्थकृतोऽभिष्ठायः ।

इदं पुनरत्र विचिन्त्यताम्—पदार्थोपस्थितिपूर्वंकस्यैव शब्दप्रयोगस्य वक्तृकर्तृं कस्य सम्भवात् पूर्वानुभूतपदार्थंप्रतिपादकशब्दप्रयोगात्पूर्वं तदुपस्थितेरावश्यकत्विमिति निविवादम्। न चैतादृशस्थलेषु पदार्थोपस्थितिवंकतुरनुभवरूपा, तस्याः संस्कारशेष-त्वात्। तथा च या बुद्धिस्तत्पदस्य शक्यतावच्छेदिका तद्घटिका वा सा स्मृतिरूपापीतिपरिशेषाद् वाच्यत्वमेवान्ततः स्मृतेरिति भावरूपायाः स्मृतेस्तत्पदाघटित-

पुनः प्रथन उठ सकता है कि 'तत्' आदि सर्वनाम शब्दों के वाच्य अर्थ के अन्तगंत स्मृति के आ जाने से उसे व्यङ्गच कैसे माना जा सकता। इसके उत्तर में
ग्रन्थकार ने—उक्त सर्वनाम शब्दों की शक्ति किस अर्थ मे है और उसमें स्मृति का
समावेश है अथवा नहीं, यदि है भी तो किस रूप में है—एक बुद्धि के रूप में अथवा
स्मृति के रूप में—इसका विचार कर यह स्पष्ट किया है कि जिस रूप में स्मृति के
वाच्य होने पर उसे व्यङ्गच मानना असम्भव है उस रूप में स्मृति 'तत्' आदि पदों
का वाच्य नहीं है, अतः उसे व्यङ्गच मानने में कोई आपित्त नहीं उठती। यहाँ 'तत्'
आदि पदों की शक्ति के विषय में प्रथमतः यह मत प्रस्तुत किया गया है कि इनकी
शक्ति बुद्धस्थ जो (घटत्व-पटत्व) आदि प्रकार—विशेषण हैं, उनसे अवच्छिन्न-विशिष्ट
(घट-पट आदि) पदार्थों में है। इस मत में बुद्धस्थत्व शक्यतावच्छेदकोभूत घटत्वपटत्व आदि नाना प्रकारों का अनुगमक है, स्वयं में यह न शक्य है और न शक्यतावच्छेदक। बुद्धस्थत्व को शक्यतावच्छेदक का अनुगमक (उपलक्षण) न मानने पर
शक्यतावच्छेदकों के और उनके कारण शक्यों के भी नानात्व के कारण एक-एक शक्य

तस्यारचात्र वाक्यवेद्यत्वेऽपि पदस्यैव कुर्वद्रपत्वात्पद्ध्विनिवषयत्वम् ।
एतेन भावानो पदव्यङ्गचत्वे न वैचित्र्यमिति परास्तम् । सायंतनाम्बु
जोपमानेन नयनयोहत्तरोत्तराधिकिनिमीलनोन्मुखत्वध्वननद्वारा तस्या
बानन्दमग्नताप्रकाशः ।

मुदाहरणान्तरं मृग्यम् । श्रोतुस्तत्पदश्रवणानन्तरं वक्तृकर्तृंकपूर्वानुभवविषयस्यैव पदार्थस्य प्रतीतिरिति यदि विभाव्यते तिह स्मृतेनं सामान्येनापि तत्पदवाच्यत्वम् । तथापि स्मृतेरिप संस्कारजनकत्विमिति गुक्तरं पक्षान्तरमादाय कथंचित्संगमनीयो ग्रन्थः ।

अत्रेदमि विवेचनीयम् — 'शियना मिविधे' इत्यादिपद्यविवरणावसरे 'कथमिप वाच्यवृत्त्यनालिङ्गितस्यैव व्यङ्गचस्य चमत्कारित्वेनालङ्कारिकैः स्वीकारात्' इत्यिभद-धतो ग्रन्थकृतो वचनिमदं प्रकृतेऽन्यत्र च साहङ्कारेत्यादिपद्यव्याख्यानावसरे निवद्धं विष्ट्वम्। अत एव चास्माभिरिष पूर्वमेवमेवोक्तम्। परन्तु सामान्याकारिवणेषा-कारप्रतीत्योर्वेलक्षण्यं परीक्षकोपदेशसहकृतरत्नादिप्रत्यक्षविनिविवादम्। अत एव प्रकृतेऽपि तथोक्तं ग्रन्थकारेण। अत एव च 'शयिता सविधे' इत्यादिपद्यव्याख्याना-वसरेऽपि 'कथमिप वाच्यवृत्ति' इत्यादिपूर्वाचार्यप्रसिद्धपक्षमुपस्थाप्यान्ते 'चुम्वनेच्छायाः ... अचमत्कारित्वाच्च' इति सन्दर्भेण प्रकारान्तरमुक्तम्। अत्र च 'व्यङ्गचताव-

में एक-एक शक्ति माननी होगी जिसका परिणाम एक-एक 'तत्' आदि सर्वनाम शब्द में नाना शक्तियों का अपरिहार्य अभ्युपगम होगा। इससे प्राप्त गौरव का परिहार, अर्थात् शक्ति-नानात्व का निवारण, करने के लिए आवश्यक है कि उन शक्यतावच्छेदकों का अनुगमक एक बुद्धिस्थत्व को माना जाय। तब तो बुद्धस्थ रूप में सभी प्रकारों—शक्यतावच्छेदकों की एक रूप में ही उपस्थित और प्रतीति होगी और इस प्रकार एक ही शक्ति सभी शक्यतावच्छेदकों और उनसे विशिष्ट शक्यों की उपस्थित तथा प्रतीति में पर्याप्त हो जायेगी। इस प्रथम मत के अनुसार अनुगमक बुद्धस्थत्व के अन्तर्गत स्मृति का समावेश होने पर भी इसे वाच्य नहीं कहा जा सकता, क्योंकि वाच्यता शक्य और शक्यतावच्छेदक तक ही सीमित है, उनसे अतिरिक्त में नही। अतः इस मत में उक्त पद्य में स्मृति को व्यक्ष्य मानने में कोई दोष नही है। द्वितीय मत यह है कि 'तत्' आदि सर्वनामों को को शक्ति बुद्धस्थत्वविशिष्ट बुद्धस्थ पदार्थों में है। इस मत में बुद्धस्थत्व शक्यता-वच्छेदक होगा और बुद्धस्थ पदार्थों शक्य। इनमें शक्यतावच्छेदकीभूत बुद्धस्थत्व और शक्य—बुद्धिस्थ के घटक बुद्धि के अन्तर्गत स्मृति एक बुद्धि के रूप में अवश्य आती, किन्तु बुद्धिविशेष स्मृति के रूप में नहीं। अतः बुद्धित्वविशिष्ट

## दरानमत्कंघरबन्धमीषन्निमीलितस्निग्धविलोचनाञ्जम् । अनल्पनि स्वासभरालसाङ्गं स्परामि सङ्गं चिरमङ्गनायाः ॥

च्छेदकतया भासमानजात्यादिरूपेण यत्र वाच्यता तत्रैवाचमत्कारिता। पूर्वोदाहरणे हि मनोरथत्वेच्छात्वयोर्घंटत्वकलशत्ववदेकतया तेनैव रूपेण वाच्यताऽस्तीति न दोषः।' इति मर्मप्रकाशोक्तं मतान्तरमपि चिन्त्यमेव।

तस्याः = स्मृतेः । कुर्वद्रपत्वं कार्यंजननसामध्यं तच्च प्रकृते स्मृतिव्यञ्जवत्व-मेव तदादिपदे प्रसिद्धमिति भावः । तेन च कुर्वद्रपेण पदेन चमत्कारकारिणा तद्-घटितवाक्यस्यापि तथात्वं विज्ञेयम् । यदाहुध्वंनिकृतः =

> विच्छित्तिशोभिनैकेन भूषणेनेव कामिनी। पदद्योत्येन मुकवेर्घ्वनिना भाति भारती॥ इति।

प्रत्युदाहरणम्—दरानमदिति । दरमीषदानमन् कन्धरवन्धो यम्मन् (तमङ्गनायाः सङ्गम्), अय च ईषन्निमिलिते स्निग्धे विलोचने अब्जे इव मनोजे यत्र तम् अनल्पनिःश्वासभरेणालसमङ्गं यस्यात्स्तस्या अङ्गनायाः प्रियतमायाः सङ्गं चिरं स्मरामीत्यर्थः ।

स्मृति में वाच्यता आने पर भी स्मृतित्वविशिष्ट स्मृति में, जिसमें व्यङ्गचता अभिप्रेत है, बाच्यता नहीं है। इस प्रकार स्मृति को व्यङ्गच कहना सर्वथा उचित है। इस विषय में विशेष विचार संस्कृतटीका में द्रष्टव्य हैं।

उक्त स्मृति की अभिव्यञ्जना यद्यपि पूरे पद्यात्मक वाक्य से होती हुई प्रतीत होती तथापि पद्यान्तर्गत 'तत्', 'तानि' और 'सा' इन तोन पदों में स्मृतिव्यञ्जन-सामर्थ्य की उत्कटता के कारण यहाँ स्मृति को पद से ही व्यङ्गध समझना चाहिए। अत एव यह मत निरस्त हो जाता है कि हर्षादि भावों के पद-व्यङ्गध होने पर उनमें चमत्कार नहीं रह जाता।

इस पद्य से प्रसङ्गात् नायिका की आनन्दमग्नता भी उसकी आँखों के उत्तर)त्तर अधिकाधिक संकोच प्राप्त करते जाने की व्यञ्जना द्वारा व्वनित होती है। संकोच की अभिव्यक्ति सार्यकालिक कमल से आँखों की उपमा से होती है।

अब एक प्रत्युदाहरण भी द्रष्टव्य है-

"मैं प्रियतमा के साथ हुए उस समागम का स्मरण चिरकाल करता रहता है जिसमें उसकी गर्दन कुछ झुकी हुई थी, उसके आकर्षक नयन-कमल लज्जा से कुछ संकुचित हो गये थे और उसका सारा शरीर रितश्रमजन्य अत्यधिक नि:श्वास से अलसाया हुआ था।।"

इत्यत्र स्मृतिर्न भावः, स्वशब्देन निवेदनादव्यङ्गचत्वात् । नापि स्मरणा रुङ्कारः, सादृश्यामूलकत्वात् । सादृश्यमूलकस्येव स्मरणस्यालङ्कारत्वम्, अन्यस्य तु व्यञ्जितस्य भावत्विमिति सिद्धान्तात् । कि तु विभाव एव सुन्दरत्वात्कथंचिद्रसपर्यवसायी ।

स्त्रीणां पुरुषमुखावलोकनादेः, पुंसां च प्रतिज्ञाभङ्गपराभवाद व्हत्पन्तो वोवर्णाचौमुखत्वादिकारणीभूतश्चित्तवृत्तिविशेषो बोडा ।

यथा-

कुचकलशयुगान्तर्मामकीनं नखाङ्कः सपुलकतनु मन्दं मन्दमालोकमाना । विनिहितवदनं मां वीक्ष्य बाला गवाक्षे चिकतनतनताङ्की सदम सद्यो विवेश ।।

स्वशक्देन = स्मरणवाचकस्मरामोतिशक्देन । अव्यङ्गध्दवादिति । व्यङ्गध्स्यैव व्यभिचारिणो भावत्वादिति भावलक्षणेनैव प्रतिपादितत्वादिति तात्पर्यम् । कथिवदिति । नायिकास्वरूपालम्बनविभावातिरिक्तानुभावादीनामनववोधादि-स्याशयेनैतद्भतम् ।

वीडां लक्षयति—स्त्रीणामिति । अधोमुखत्वादीत्यत्र आत्मगोपनं नखिवलेख-नादिकं च आदिपदग्राह्मम् ।

नायकः स्विमत्रं व्याहरति - कुचेत्यादि । कुची कलशाविव पीनोन्नती इति

नायक द्वारा अपंने मित्र से कहे गये इस पद्य में स्मृति 'स्मरामि' इस क्रिया पद का वाच्य है, व्यङ्गच नहीं अतः यहाँ इसे भाव नहीं कहा जा सकता। इसे स्मरणालङ्कार कहना भी सम्भव नहीं, क्योंकि सादृश्यदर्शनजन्य स्मृति ही अलङ्कार होती। यहाँ तो स्मृति नायिका-विषयक पुनः-पुनः चिन्तन से जन्य है। यह अलङ्कारिकों का सिद्धान्त है कि सादृश्यदर्शनजन्य स्मृति अलङ्कार है, और व्यङ्गच होने पर भाव। नायिकास्वरूप आलम्बन विभाव के आकर्षक होने से विप्र-लम्म शृङ्गार-व्यञ्जक सामग्री के अभाव में भी किसी तरह यहाँ विप्रलम्भ की व्यञ्जना मानी जा सकती है।

स्त्रियों में पुरुषों के मुखदर्शन आदि से और पुरुषों में प्रतिज्ञाभङ्ग, शत्रुकृत पराभव आदि से उत्पन्न वह विशेष प्रकार की चित्तवृत्ति 'बोडा' (लज्जा ) कहलाती जिससे मुख विवर्ण हो जाता, नीचे झुक जाता ॥

उदाहरण देखिए—

"अपने कलशतुल्य विशाल एवम् उन्नत कुचों के बीच मेरे द्वारा किये गये नख-

अत्र प्रियस्य दर्शन तेन नायिकाकर्तृं कतत्कुचान्तवंतिप्रियनस्वक्षतावः लोकनजन्यहर्षावेदकतत्पुलकादेर्दर्शनं च विभावः। सद्यः सदनप्रवेशोऽनुः भावः।

यथा वा -

निरुद्धिय यान्ती तरसा कपोतीं कूजत्कपोतस्य पुरो ददाने । मिय स्मिताद्वे वदनारिवन्दं सा मन्दमन्द नमयांवमूव ॥

प्वंत्र त्रास इवात्रापि हर्षों लेशतया सन्नपि ब्रीडाया अनुगुण एव । प्रिय-

कुचकलशौ तयोर्युंगमिति भावः। बाला नवोढा नायिका। चिकतेत्यनेन त्रासोऽपि व्यज्यते ।

प्रियस्येति कत्तंरि षष्ठी । तेन - प्रियेण ।

निष्द्ध्येत्यादि । तरसाऽतिशीघ्रं यान्तीं पलायमानां कपोतीं निष्द्ध्य कूजतः कपोतस्य पुरो ददाने मिय सित सा मुग्धा मम कामुकत्वमधिगम्य स्मितमाद्रं च कामवासनया स्वकीयं वदनारिवन्दं मन्दमन्दं नमयाम्बभूवेत्यर्थः । मन्दमन्दिमत्यत्र 'प्रकारे गुणवचनस्य' इति द्विभीवे कर्मधारयवद्भावात् सुपो लुक् । अत्राधोमुक्षी-करणरूपेण अनुभावेन अनुपदं वक्ष्यमाणेन विभावेन च बीडा व्यव्यते । उभयत्रा-द्वुदाहरणयोः 'विवेश' इति 'नमयाम्बभूव' इत्यपि च लिट्प्रयोगः कथिश्वत् समर्थनीयः ।

पूर्वत्र - कुचकलगेत्यादिपद्ये । त्रास इति चिकतशब्देनेति शेषः । लेशेनेति । स्नत को रोमािचत शरीरयुक्त होकर घीरे-घीरे देख रही मेरी मुग्धा प्रियतमा ने जब मुझे अपनी ओर झरोखे से झाँकते हुँए देखा तो आश्चर्य से सिकुड़ती हुई झठ से घर घुस गई ॥"

यहाँ नायिका द्वारा प्रियतमा के दर्शन और प्रियतम द्वारा नायिका के उन्नत कुचों के बीच किए गए नखक्षत के (नायिका द्वारा किए गये) दर्शन से उत्पन्न नायिका के हर्षातिशय का सूचक रोमाश्व आदि के (नायक द्वारा) दर्शन (का नायिका को ज्ञान) विभाव है और झट से घर घुस जाना अनुभाव है। इनसे नायिका गत बीडा की अभिव्यक्ति होती है।

इसका दूसरा उदाहरण भी द्रष्टव्य है—

"तेजी से भगती हुई कबूतरों को पकड़ कर कूजते हुए कबूतर के सामने जिस समय मैंने रख दिया उस समय प्रियतमा नायिका ने मुस्कराहट से नहलाते हुए अपने बदनारिवन्द को घीरे से झुका लिया ॥"

प्रथम उदाहरण में जिस प्रकार त्रास की थोड़ी-सी मात्रा व्यक्त होकर भी वीडा

कतृकं कपोतस्याग्रे कपोत्याः समर्पणं विभावः । वदननमनमनुभावः । भयवियोगादिप्रयोज्या वस्तुतत्त्वान्यधारिणो चित्तवृत्तिमोहः ।

'अवस्थान्तरशवलिता सा तथा' इति तु नव्याः ।

उदाहरणम-

विरहण विकलहृदया विलपन्ती दयित दयितेति । आगतमपि तं सविधे परिचयहीनेव वीक्षते बाला ।।

अत्र कान्तवियोगो विभावः । इन्द्रियवैक्तस्यं लज्जाद्यभावश्चानुभावः । यथा वा —

त्रासहपंयोरनुभावयोरवर्णनादिदमुक्तमिति रसचन्द्रिका। अप्राधान्येनेति युक्ततरं प्रतीमः। आद्ये चिकतेत्यनेनानुभावस्य वर्णनेऽपि विभावस्यावर्णनात्, अन्त्ये चोभयोवंर्णनेऽपि नमयाम्बभूवेतिप्रधानीभूतया क्रियया हर्षस्य न्यग्भावापादनादिति बोध्यम्।

मोहलक्षणमाह--भयेत्यादिना । अवस्थान्तरः न्मादः, सा = प्रोक्ता चि त्तवृत्तिः । विरहेणत्यादि । विकलहृदयेति सापेक्षत्वेऽपि चैत्रस्य गुरुकुलमितिवत्समासः । तम् = प्रियम् ।

के लिए अनुकूल ही पड़ती उसी प्रकार द्वितीय उदाहरण में व्यज्यमान हर्ष की थोड़ी-सी मात्रा भी प्रधाने।भूत त्रीडा के अनुकूल ही है। यहाँ द्वितीय उदाहरण में कबृतर के सामने प्रियतम द्वारा कबृतरी का समर्पण विभाव है और वदन का झुकाना अनु-भाव। इन सबसे त्रीडा-स्वरूप भाव की व्यञ्जना होती।।

भय और इष्टजन-वियोग आदि से उत्पन्न होने वाली और वस्तु के यथार्थस्वरूप का निर्णय न करने वाली चित्तवृत्ति को मोह कहा जाता ॥

किन्तु कुछ नवीन आचार्य उत्कटतावस्था को प्राप्त उन्मतता नामक चित्तवृत्ति को ही मोह कहते।

इसका उदाहरण यह हे--

"विरह से विकल हृदय वाली मुग्धा नायिका बार-बार 'प्रियतम ! प्रियतम !' यह विलाप कर रही थी। इसलिए पास आ जाने पर मुझे इस तरह देख रही थी मानो वह मुझे पहचानती ही न हो ॥"

यहाँ प्रियतम का उत्कट वियोग विभाव है और इंन्द्रिय की विकलता (अपने विषय के अवधारण के सामर्थ्य का अभाव ) एवम् निर्लज्जता आदि अनुभाव हैं जिनसे मोह व्यञ्जित होता ।।

दूसरा उदाहरण भी देखिये-

शुण्डादण्डं कुण्डलीकृत्य कूले कल्लोलिन्याः किंचिदाकुश्विताक्षः। नैवाकर्षत्यम्बु नैवाम्बुजालिं कान्तापेतः कृत्यशून्यो गजेन्द्र ।।

लोभ शोक · भयादिजनितोपप्लवित्वारणकारणीभूतश्चित्तवृत्तिविशेषो वित ।।

उदाहरणम्-

संतापयामि हृदय धावं धावं धरातले किमहम् । अस्ति मम शिरसि सततं नन्दकुमारः प्रभुः परमः ।।

अत्र विवेकशृतसंपत्त्यादिविभावः । चापलाद्युपशमोऽनुभावः । ननु चोत्त-रार्धे चिन्ता नास्तीति वस्तुनोऽभिव्यक्तेः कथमस्य धृतिभावध्वानत्विमिति

शुण्डादण्डिमित्यादि । कान्तापेत इत्यनेन विभावः प्रदिशतः । अनुभावा-श्चाक्षेपगम्याः ।

धृतिलक्षणम् -- लोभेत्यादि । जनिपर्यन्तमुपप्लवविशेषणम् ।

सन्तापयामीत्याद्युदाहरणं धृते: । धावं धाविमत्याभीक्ष्ण्ये णमुल्, धावित्वा धावित्वेत्यर्थः । अर्थः स्पष्टः । उत्तरार्धे कारणवर्णनम् ।

विवेकसम्पत्तिः श्रुतं शास्त्रीयं ज्ञानं तस्य च सम्पत्तिः विवेकश्रुतसम्पत्तिः। वस्तुनः--चिन्ताभावस्य। अभावस्य तुच्छस्यापि रसालङ्कारभिन्नत्वाद् बस्तुत्व-

"गजराज अपनी प्रियतमा हथिनी के वियोग से इतना किंकर्तं व्यविमूढ़ हो चुका है कि अपनी सूँड़ को कुण्डलाकार बना और आँखों को सिकोड़कर वह नदी-तट पर खड़ा होकर भी न तो पानी पी रहा और न ही कमलों को ही अस्त-व्यस्त कर रहा है।"

यहाँ भी प्रिया-वियोग विभाव है और नदी-तट पर खड़ा होकर पानी न पीना आदि अनुभाव जिन सबसे गजेन्द्रगत मोह की अभिव्यञ्जना होती ॥

लोभ, शोक और भय आदि से उत्पन्न होने वाली अशान्ति को उत्पन्न होने से रोकने वाली चित्तवृत्ति धृति है।।

इसका उदाहरण देखिए--

"इस घरातल पर इघर-उघर भाग-दौड़कर अपने हृदय को मैं क्यों सन्तप्त करू जब परमेश्वर नन्दकुमार--भगवान् श्रीकृष्ण मेरे सर पर हाथ रखे हुए हैं !!"

यहाँ (आक्षेपगम्य ) विवेकज्ञान, शास्त्राघ्ययन-मनन आदि विभाव हैं और चित्तचाश्वल्य आदि का अभाव अनुभाव । इन सबसे घृति अभिव्यक्त होती ।

अब प्रश्न यह है कि जब उत्तरार्थ से 'फिर मुझे कैसी चिन्ता' इस प्रकार निश्चिन्ततास्वरूप वस्तु की व्यञ्जना होती तब इसमें घृति को व्यञ्जय भाव कैसे \*चेत्, तस्य धृत्युपयोगितयैवाऽभिव्यक्तेः ।
किमनिष्टं मम भविष्यतीत्याकारिक्चत्तवृत्तिविशेषः शङ्का ।
उदाहरणम्—
विधिवश्चितया मया न यातं, सिंख ! सङ्कोतिनिकेतनं प्रियस्य ।
अधुना बत ! किं विधातुकामो, मिंय कामो नृपितः पुननं जाने ॥

रूपेणैव ध्वननमत्र प्रतीयत इति कथमस्य पद्यस्य धृतिसंज्ञक-भावध्वने स्दाहरणत्विमिति प्रश्नः । तस्य चिन्ताऽभावरूपस्य वस्तुनो धृतिभावोपयोगितयैव तदुपकारितयेव तदङ्गतयैवाभिव्यक्तिभंवनीति धृतिरेवात्र प्रधानं, चिन्ताऽभावरूपं वस्तु गौणमिति भवतोदं पद्यं धृतिभावध्वने स्दाहरणमित्युत्तरम् ।

शङ्करं शङ्करं नत्वा रसगङ्गाधरं हरम्। अपूर्णा पूरये व्याख्यां रस्यां रसतरङ्गिणीम्।।

शङ्काख्य भावं लक्षयित—िकमिनिष्टेति । भाविनः स्वानिष्टस्यानिश्चितस्यापि या आशङ्का मनिम जायते सैव शङ्काख्यो भावः । आशङ्कात्र सम्भावना । अनिष्टसम्भाव-नायाः कारणक्ष्याः परक्र्रतादयः शङ्काया विभावः, वैवर्ण्यादिश्चानुभावः ।

विधीति । हे मिल ! भाग्यप्रतारितया मया नायिकया प्रियस्य संकेतभवनं नैव गतम्, न स्वेच्छया विवेकपूर्वकमिप तु भाग्यवद्यादेवेति नाहमपराधिनीति ध्वनितम् प्रियेत्यनेन प्रणयाश्रयत्वेन तत्रावश्यं गन्तुमुचितमिति च । अधुना हन्त ! भाग्यप्रेरणया मया अपराधे कृते सित नृपतिः कामो राजा कामदेवः, शासकत्वाद् युवजनानां स राजेति दण्डदायकः कूर इति ध्वन्यते । स कि विधातुकामो वतंते इति न जाने, कठोरं दण्डं दाःयति, कि वा विधास्यतीति शङ्का । विधातुकाम इत्यत्र "त्ंकाममनसो"रित्यादिन वात्तिकेन मलोपः ।

माना गया ? उत्तर है कि यहाँ 'चिन्ता का अभाव' यह वस्तु प्रधान नहीं है, अपितु धृति-भाव के उपकारक के रूप में गौण ही है। उसी रूप में चिन्ता के अभाव की अभिव्यक्ति हुई है। अतः यहाँ भावध्विन ही प्रधान है। वस्तु-भावध्विन के पोषक होते से ही चमत्कारक है।

'िकस प्रकार का अनिष्ट मुझे हो जायेगा?' इस प्रकार की मानसिक भावना को शंका नामक भाव कहते हैं। इसमें अनिश्चित अनिष्ट के सन्देह का चिन्तन रहता है। यथा—

<sup>\*ि</sup>कन्हीं अपरिहार्यं कारणों से आचार्यं डॉ॰ श्रीनारायण मिश्र जी द्वारा सम्पादित व्याख्या समाप्त्यन्त तक सम्पन्न न हो पायी। अतः अविशिष्ट भाग की पूर्ति आचार्यं श्री डॉ॰ शशिनाय झा जी द्वारा की गयी।

अत्र राजापराधो विभावः । मुखवैवर्ण्यादय आक्षेप्या अनुभावाः । इयं तु भयाद्यत्पादनेन कम्पादिकारिणी, न तु चिन्ता ।

आधिव्याधिजन्य-बलहानिप्रभवो वैवर्ण्य-शिथिलाङ्गत्वदृग्भ्रमणादि-हेतुर्दःखिवशेषो ग्लानिः ।

यथा -

शयिता शैवल-शयने, सुषमाशेषा नवेन्दुलेखेव। प्रियमागतमपि सविधे, सत्कृरुते मधुरवीक्षणैरेव॥

अत्र प्रियविरहो विभावः। मधुरवीक्षणैरेवेत्येवकारेण बोध्यमाना प्रत्युद्गम-चरणनिपतनादलेपादीनां निवृत्तिरनुभावः। न चात्र श्रमः शङ्कयः, कारणाभावात्।

अत्रोदाहरणे राज्ञः कामदेवस्य (तं प्रति) अपराधो नायिकाकृतः शङ्काख्य-भावस्य कारणत्वाद् विभावः साक्षादुक्त एव । नायिकाया मुखविवर्णत्वादयः साक्षादनुका अपि आक्षेपलभ्याः शङ्कायाः कार्यक्षपा अनुभावाः । साक्षादुक्तं कारणं दृष्ट्वा तत्कार्यस्या-नुमानलभ्यत्वमाक्षेप्यत्वम् । शङ्काख्यभावस्य चिन्ताख्यभावतो वैशिष्ट्यं दर्शयति—

इयमिति । इयं शङ्का, भयकष्टादिकमुत्पाद्य कम्प-मुखवैवर्ण्यादिकं जनयित, चिन्ता त नैव जनयतीत्यनयोर्भेदः ।

ग्लानिलक्षणमाह—आधिव्याधीति । मानसिक-शारीरिकदुःखेन शरीरे या बलस्य हानिस्तदुत्पन्नं दुःखमेव ग्लानिभावश्चित्तवृत्तिविशेष एव । तयैव ग्लान्या देहे विवर्णता-शिथिलतानयनभ्रमणानुत्साहादयो जायन्ते ।

ग्लानिभावमुदाहरति-शियतेति । सुषमा परमा शोभैव शेषा यस्याः सा विर-हिणी द्वितीयाचन्द्रलेखा इव सूक्ष्मावयववती अतिक्षीणा शारीरिकदुःखयुक्तेति यावत्, शैवलशयने शियता मानस-शारीरतापशमनाय शैवालतल्पे शियता न तूपिविष्टा बल्हीना-त्वात्, प्रियं रमणम् सिविधे समीपे आगतमिप मधुरदृष्ट्यैव सत्कुष्ते, प्रत्युत्थानादिष्व-सामध्यत् ।

हे सिख ! भाग्य से विश्चित होने (भाग्य के साथ न देने) के कारण मैं प्रिय के द्वारा संकेतित स्थान पर नहीं जा सकी। 'हाय ! अब न जाने राजा कामदेव मेरे विषय में क्या करना चाहता है'। स्वेच्छा से नहीं, दुर्भाग्यवश मैं अपराधिनी ही गई। राजा स्वभावत: क्रूर होते हैं। कामराज कहीं दण्ड न दे दें, इसकी शङ्का है।

इस शंका का विभाव राजा के प्रति अपराध है, अनुक्त भी मुखविवणंतादि आक्षेपलम्य अनुभाव है। यह शंका 'भय आदि उत्पन्न कर' कम्प आदि ला देती है, चिन्ता ऐसा नहीं करती है। अतः शंका चिन्ता से भिन्न है।

मानसिक एवं शारीरिक दुःख के कारण हुई दुबंलता से उत्पन्न दुःखविशेष को

केचित्तु व्याध्यादिप्रभव-वलनाशं ग्लानिमाहुः । तेषां मते चित्तवृत्त्यात्म-केषु भावेषु नाशरूपाया ग्लानेः कथं समावेश्व इति ध्येयम् । यद्यपि—

वलस्यापचयो ग्लानिराधिव्याधि-समुद्भवः।

इतिलक्षणवाक्यादपचयशब्देन नाश एव प्रतीयते, तथापि प्रागुक्तानुप-पत्त्या वलनाशजन्यं दुःखमेव वलापचयशब्देन विवक्षितम् ।

विरहेति। विरहजन्याधिसम्भूतबल्हानिरित्युक्तिश्चितेति कविशेखरचरणाः। श्रम इति। ननु श्रमेण परिक्लान्तापि प्रत्युद्गमादिकरणेऽसमर्था भवतीति प्रस्तुतोदा-हरणेन श्रमभावस्यैव प्रतीतिरस्त्वित चेन्न, बहुतरशरीरायासस्पश्चमप्रतिपादककारणोप-न्यामाभावात्।

बलनाशिमिति । बलाभावस्य चित्तवृत्तित्वाभावात् कथं भावत्वम् । भावस्य चित्तवृत्त्यात्मकता अन्यैः स्वीकृता इत्याशयादिदमुक्तम् । यद्यपि भरतमुनिना तादृशबला-पचयरूपैव ग्लानिरुक्ता । तत्रापचयेन नाशस्यैव प्रतीतिभविति, तथापि तेनैव पूर्वं भावस्य चित्तवृत्तित्वं कथिनम्, तदनुरोधेनात्र तन्नाशजन्यं दुःखमेव ज्ञेयम् ।

ग्लानि कहते हैं, जो मुख की विवर्णता अङ्ग की शिथिलता, आँखों का घूमना आदि का कारण है। यथा—

परम सौन्दर्यमात्र शेष है, जिसमें ऐसी नवीन चन्द्रलेखा के समान क्षीण गात्र-वाली नायिका शैवाल के विद्योंने पर पड़ी हुई, समीप में आये हुए भी त्रिय का सत्कार मधुर दृष्टि से ही करती है। (शैवालशयन से, मन एवं शरीर का ताप है, जिसे शान्त कर रही है, ऐसा व्वनित होता है और मधुरदृष्टि से ही स्वागत से व्वनित होता है कि वह उठने में भी असमर्थी है।)

यहाँ व्वनित प्रियविरह (से उत्पन्न वलहानि) ग्लानि का विभाव है, 'मघुर-वीक्षणैरेव' में एव शब्द से बोध में आते हुए अगवानी करना, पैर पर गिरना. आलिङ्गन देना आदि के अभाव (नहीं करना) अनुभाव हैं।

इस पद्य में अगवानी आदि करने में अक्षमता से श्रमभाव व्यक्त होता है, ऐसा नहीं कह सकते, क्योंकि श्रम के कारण 'बहतरशरीरायास' का यहाँ अभाव है।

कोई आचार्य 'व्याघ आदि से उत्पन्न बलनाश' को ही ग्लानि कहते हैं। उनके मत में चित्तवृत्ति स्वरूप भावों में नाशरूप (जो चित्तवृत्ति नहीं है) ग्लानि का समावेश कैसे होगा? यह विचारणीय है। (आचार्यों ने सभी भावों को चित्त में रहने वाला ही माना है)। यद्यपि ''आघि-व्याघि से उत्पन्न बल की क्षीणता को ग्लानि कहते हैं'—ऐसा भरतमुनिकृत लक्षण के 'अपचय' शब्द से नाश ही समझा जाता है, तयापि उनके द्वारा पूर्व में कहे हुए (चित्तवृत्तिविशेषो भाव:) वचन की अनुपपत्ति के

दुःख-दारिद्रचापराधादि-जनितः स्वापकर्ष-भाषणादिहेतुदिचवृत्ति-विशेषो दैन्यम् ।

उदाहरणम्—

हतकेन मया वनान्तरे, वनजाक्षी सहसा विवासिता। अधुना मम कुत्र सा सती, पतितस्येव परा सरस्वती॥

सीतां परित्यक्तवतो भगवतः श्रीरामभद्रस्येयमुक्तिः। अत्र सीतापरि-त्यागरूपोऽपराधस्तज्जन्यं दुःखं वा विभावः। पतितसाम्यरूप-स्वापकर्पभाषण-मनुभावः। यदाहुः—

दैन्यं भावं निरूपयात—दुःखेति । स्वोयदुःखादिकारणेन यद् ''अहं पातकी''-त्यादिभाषणद्वारा वकीयहीनत्वं प्रकाश्यते तेन दैन्यो भावश्चित्तवृत्तिविद्योपो व्यज्यते ।

उदाहरति—हतकेनेति । सीतापरित्यागानन्तरं रामध्योक्तिरियम् । हतकेन श्रीचित्य-हननकत्रां हतभायेन वा, मया रामेण, वनजाक्षी जलजाक्षी कमलनयना अति-कोमलाङ्गीति भावः, 'पयः कीलालममृतं जीवनं भुवनं वनम्' इत्यमरः, सहसा झटिति श्रविचारिततयैव वनान्तरे सुदूरे वने, निर्वासिता ! अधुना सम्प्रति स्वीयघोरापराधे जाते सित मिय सा निर्दोषा, सती पतिव्रता सीता, पतितस्य भ्रष्टस्य विश्रस्य, परा सर्वोत्कृष्टा सरस्वती श्रुतिरिव, मम कुत्र भविष्यति ? यथा पतिर्तः श्रुतिर्नेव प्राप्यते तथैव सा मत्सम्पर्कवती नव भवितुमहंतीति भावः । स्वस्मिन् पतितवदपकर्षप्रतिपादकं वचनं दैन्यभावं प्रकाशयति ।

अत्रेति । अपराघोऽत्र विभावः । साक्षादपराघस्तेन च दुःखं व्यज्यते । वस्तुतो नापराघमात्रेण स्वापकर्पभाषणं सम्भवति, अपि तु स्वापराघजन्यदुःखेनैवेति दैन्यलक्षणे 'दारिद्र्यापराघादिसमुत्पन्नदुःखजनित' इत्येव कथनं युज्यते । अत एव 'तज्जन्यं दुःखं

वेति' पक्षान्तरमुक्तम्।

कारण बल के नाश से उत्पन्न दुःख ही यहाँ 'बलापचय' शब्द से विवक्षित है, ऐसा जानना चाहिए।

दुःख, दरिद्रता, अपराध आदि के कारण उत्पन्न अपनी हीनता को प्रकाशित करने वाली अपनी उक्ति का कारण जो चित्तवृत्ति उसे दैन्य भाव कहते हैं। उदाहरण-

अभागां मैंने पहले कमल-नयना कोमलाङ्गी सीता को विना विचारे ही सुदूर बन में निर्वासित कर दिया! अब पतित व्यक्ति की श्रुति (वेद) के समान वह पतिव्रता मेरी कहाँ हो सकती है।

सीता के परित्याग करने के बाद भगवान् रामचन्द्र की यह उक्ति है। यहाँ सीतापरित्याग रूप अपराध या उस अपराध से उत्पन्न दुःख विभाव है और 'पितत के चित्तीत्सुक्यान्मनस्तापाद् दौर्गत्याच्च विभावतः।
अनुभावात्तु शिरसोऽभ्यावृत्तेर्गात्रगौरवात्॥
देहोपस्करणत्यागाद् दैन्यं भावं विभावयेत्॥ इति।
दौर्गत्यादेरनौजस्यं दैन्यं मिलनतादिकृत्॥ इति च।

अत्र हतकेन मया विवासिता, न तु विधिनेत्येतस्यार्थस्य पिततोपमयैव पिरिपोपः, न तु शूद्राद्युपमया। यतः शूद्रस्य जात्यैव श्रुतिदौर्लभ्यं विधिना कृतम्, पिततस्य तु ब्राह्मणादेविधिना श्रुतिसुलभत्वे स्वभावेन कृतेऽपि तेनैव तथाविधं पापमाचरता स्वतः श्रुतिर्दूरीकृतेति तस्य पिततेन साम्यम्। तस्याश्च श्रुत्येत्युपमालङ्कारो दैन्यमेवालङ्कारते।

चित्तौतसुक्येति । चित्तस्य औत्सुक्यं, मनोव्यया, दौर्गत्यं दरिद्रता चेति दैन्यभावस्य विभावाः, शिरसोऽभ्यावृत्तिः पुनःपुनर्धूननं, देहशैथिल्यं, देहप्रसाधनत्यागश्चेति अनुभावाः तभ्यो दैन्यं भावं विभावयेद् जानीयात् । दौर्गत्यादेद्रीरिद्र्यादिकारणाद् यद् अनीजस्यम् ओजोहोनता, सैव दैन्यं यद् मुखमालिन्यादि करोतीति ।

अत्रेति । पूर्वोक्तोदाहरणे मयेत्यनेन मयैव न तु विधिनेति व्यज्यते । तदर्थस्य पिततसाद्व्येनैव परिपृष्टिभंवति, न तु शूद्रसादृश्यकथनेन 'वृषलस्येव' इत्यनुमितपाठ-कल्पनेन । जात्यैव शूद्रत्वेनैव ''न स्त्रीशूद्रौ वेदमधीयाताम्'' इत्यागमबोधितेनैव वेद-शून्यत्वं शूद्रस्य जन्मनैव विधिना विहितम् । पिततो द्विजातिस्तु विधिना स्वभावेन, स्वजात्यैव श्रुतिप्राप्त्यिधकारीकृतः, परन्तु स पिततः स्वकोय-पापाचणेनैव स्वतः श्रुति दूरीकृत्य तावृश्यपावनवस्तुतो विहीनो भवतीति । तथैव रामोऽपि सीतायाः पितत्वेन स्वतः सुलभां तां स्वीयाविवेकाद् दूरीकृत्य तदनिषकारी संवृत्त इति रामे पिततिद्वजाति-समान' इस प्रकार का अपने विषय में हीनता के प्रतिपादक वचन अनुभाव है । इन्हीं

मन की उत्सुकता, मनस्ताप और दरिद्रता इन विभावों से तथा सर को बार बार हिलाने, देह का भारीपन और शरीर के प्रसाघन का त्याग, इन अनुभावों से दैन्य भाव को जाने। और यह भी कहते हैं कि दरिद्रता आदि के कारण जो दुर्बलता (ओज-स्विता का अभाव) हो जाती है, वही दैन्य भाव है जो मुखमिलिनतादि का कारण है।

से दैन्य संज्ञक भाव अभिव्यक्त हो रहा है। ऐसा ही प्राचीनाचार्यों ने कहा है-

यहाँ 'अभागा मैंने सीता को निर्वासित कर दिया, न कि विघाता ने' इस अर्थं की परिपृष्टि पतितसादृश्य से ही होती है, न कि शूद्रादि के सादृश्य से। क्योंकि शूद्र के लिए जन्म से ही या जाति से ही वेद को दुर्लंभ कर दिया विघातां ने, पर पतित बाह्मणादि के लिए विघाता ने स्वाभाविक रूप से वेद को यद्यपि सुलभ कर दिया है, तथापि उसी पतित ने उस प्रकार के पाप करके स्वतः वेद को दूर कर दिया। अतः

तथा मयेति सेति चोपादानलक्षणामूलध्वनिभ्यां कृतघ्नत्व-कृतज्ञात्व,— निर्दयत्व दयावतीत्वाद्यनेकधर्मप्रकाशनद्वारा तदेव परिपोष्यते, सेति स्मृत्या च लेगतः प्रतीयमानया ।

इन्टाप्राप्त्यनिष्टप्राप्त्यादिजनितो ध्यानपरपर्यायो वैवर्ण्य-भूलेखनाऽ-धोमुखत्वादिहेनुहिधतवृत्तिविशेषहिचन्तः।

सादृश्यं संघटते । तस्याश्च सीतायास्तु श्रुतिनातृश्यमिति उपमाळञ्करोऽत्र स्फुटतया वाच्यो व्यङ्ग्यं दैन्यमळञ्करोति । व्यङ्ग्यप्राधान्यादशोत्तमकाव्यतैवेति । दैन्यभावोदाहरण-त्वमस्य भवत्येव ।

मयेति । बनवासेऽपि गीतया अत्यक्तोऽहं. तादृशेनात्यक्तेन मयेत्युपादानलक्षणया 'स्वसिद्धये पराक्षेप' इत्युक्तलक्षणथत्या ज्ञायते । तेन त्रध्यार्थेन रामे कृतव्तत्व-निर्दयत्व-गिह्तत्वादिधर्मा व्यन्यन्ते । एवमेव सेति पदेन विपन्नावस्थायामपि सहचरी सेति प्रयोजनमूलोपादानलक्षणाद्वारा ज्ञायते, तत्रश्च मीताया कृतज्ञात्व-दयावतीत्व-क्षमावती-त्वादिधर्मा व्वन्यन्ते । व्वनिनाऽपि तदेव दैन्यमेव परिपोष्यते । सेति पदेन यद्यपि तादृदया गुणवत्याः सीतायाः स्मृतिर्लेशतः आंशिकरूपेण परिपोषकमामग्रीविरहात् प्रतीयते, तथापि स्मृतिरपि दैन्यमेव पोषयतीति, नेदं स्मृतेरपितु दैन्यस्योदाहरणमेव ।

चिन्तां लक्षयति—इष्टेति । इष्टाप्राप्त्यादयश्चिन्तायाः कारणस्त्ररूपा विभावाः, तस्याः कार्यस्त्ररूपाः तज्जन्याः मुखविवर्णतादयोऽनुभावाः । ध्यानं चिन्तापरपर्यायं स्मृत्यनुकूलव्यापाररूपिति प्रौढमनोरमा-शव्यरत्नग्रन्थादौ हरिदोक्षिताः । चिन्तायहाँ पतित से ही राम का साम्य दिखाया गया । उस सीता का श्रुति से साम्य कहा गया । यहाँ उपमा अलङ्कार दैन्य भाव को ही अलंकृत करता है, अतः प्रधान नही है ।

प्रधान तो दैन्य हो है।

इसी तरह उपर्युक्त उदाहृत पद्य में 'मया' और 'सा' इन पदों में उपादानलक्षणामूलक ध्वनियों के द्वारा कृतघनत्वादि अनेक धर्म प्रकाशित होकर उसी दैन्य भाव
को पुष्ट कर रहे हैं और 'सा' इस पद से अत्यन्तिष्रया सीता की हल्की स्मृति भी उसी
का पोषक है। 'मया' पद से 'वनवास के समय में भी सीता से अत्यक्त मैं' ऐसा अर्थ
प्रयोजनमूला उपादान लक्षणा से होता है, जिससे राम में कृतघनत्व, निद्यत्व,
आदि घर्म घ्वनित होते हैं। 'सा' पद से उक्त लक्षण द्वारा 'विपन्नावस्था में भी सहचरी वह सोता' यह अर्थ आकर सीता में कृतज्ञत्व, दयावतीत्व आदि धर्म घ्वनित करते
हैं, जो दैन्य को ही पुष्ट कर रहें हैं।

अभीष्ट वस्तु की अप्राप्ति अनिष्ट वस्तु का प्राप्त हो जाना इत्यादि कारणों से उत्पन्न मुख का पीले पड़ जाना निष्प्रयोजन नख से भूमि पर लिखना, नीचे मुख करना आदि कार्यों का कारण जो चित्तवृत्ति, उसे ही ध्यान या चिन्ता कहते हैं।

यदाहु:-

विभावा यत्र दारिद्रबर्मेश्वयं भ्रंशनं तथा।
इप्टार्थापहृतिः शश्वच्छ्वासोच्छ्वासावधोमुखम् ॥
सन्तापः स्मरणं चैव काइयँ देहानुपस्कृतिः।
अधृतिश्चानुभावाः स्युः सा चिन्ता परिकीर्तिता ॥
वितकीर्द्रस्याः क्षणे पूर्वे पाश्चात्येयोपजायते ॥ इति ॥
ध्यानं चिन्ता हितानाप्तेः सन्तापादिकरो मता ॥ इति च ।

उदाहरणम्-

अधरद्युतिरस्त-पल्लवा, मुखशोभा शशिकान्ति-लङ्किनी । अकृतप्रतिमा तनुः कृता, विधिना कस्य कृते मृगीदृशः ॥

लक्षणस्यास्य प्राचीनाचार्यंगम्मतत्वं दर्शयति—यदाहरिति । सा चिन्ता, यत्र दारि-द्यादयो विभावाः, इष्टार्थापहृत्यादयोऽनुभावा इति सारांशः । दरिद्रता जन्मजाता पश्चाद्भवा वा धनाभावजन्या, प्रभुत्वस्य प्रभावस्य नाश ऐश्वयंश्वंशनं, शश्वत् सदैव, स्मरणमर्थादिनाशस्य, काश्यं देहस्य क्षीणता, अनुपस्कृतिरसंस्कारः, अधृतिर्वेयाभावः । अस्याः पूर्वक्षणे पश्चात्क्षणे वा वितर्को जायते । हिनाशासिजन्यं यद्व्यानं तदेव चिन्ता ।

चिन्तास्यं भावमृदाहरति-अधरेति । विधिना विद्यात्रा, मृगीदृशो मृगनयनाया रमण्या एताः कस्य पुण्यातिशयवतो भाग्यवतो यूनः कृते कृता निर्मिताः ? अस्तो दूरे निक्षिप्तः पल्लवो यया जितपल्लवेत्यर्थः तथाविद्या अधरकान्तिः, चन्द्रशोभातिक्रमण-कारिणो मुखशोभा, न कृता प्रतिमा प्रतिकृतिर्यंस्यास्तादृशी अनुपमाना तनुश्चेति । व्यतिरेकालङ्कारः ।

जैसे कि आचार्यों ने कहा है-

जहाँ जन्मसिद्ध दरिद्रता, ऐश्वयं (प्रभुत्व या सम्पत्ति ) से च्युत होना एवं इष्ट वस्तु का अपहरण हो जाना चिन्ता के कारण होने से विभाव हों और सतत श्वास का तेजी से ऊपर नीचा होना, नीचे मुख करना, सन्ताप, नष्ट वस्तु का स्मरण, दुबले होना, देह को परिष्कृत न करना, अधीरता इत्यादि कार्यं रूप अनुभाव हों, उस चित्त-वृत्ति को चिन्ता कहा गया है। इस चिन्ता के पूर्वंक्षण में या बाद के क्षण में वितकं (सन्देहादि के बाद आने वाला स्फूर्तियुक्त विचार) उत्पन्न होता है। और भी कहा है कि हित वस्तु की अप्राप्ति से उत्पन्न उस विचार को चिन्ता कहते हैं जिससे सन्ताप आदि उत्पन्न होते हों। उदाहरण—

विधाता ने इस मृगनयना के शरीर की रचना किसके लिए की, जिसे नायिका के अघर की कान्ति पल्लव की शोभा को दूर फेंक दी, मुखशोभा चन्द्रमा की कान्ति से बढ़कर है और शरीर तो अनुपम ही है। अत्र तदप्राप्तिविभावः । अनुतापादय आक्षेप्या अनुभावाः । न चात्रीत्सु-क्यष्विनिरिति वाच्यम्, 'कस्य कृते' इत्यनिर्धारितधर्म्यालम्बनायाश्चिन्ताया एव प्रतीयमानतया सतोऽप्योत्सुक्यस्यैतद्वाक्येन प्राधान्येनाबोधनात् ।

मद्याद्युपयोगजन्मा उल्लासाख्यः शयन-हसितादिहेतुश्चित्तवृत्ति-

विशेषो मदः।

यदाहुः—

सम्मोहानन्दसन्दोहो मदो मद्योपयोगजः ॥ इति ।

तदप्राप्तिवंण्यंमानाया नायिकाया अप्राप्तिश्चिन्ताख्यभावस्य कारणत्वेन विभावः, तज्जन्या व्याकुलीभावादयः कार्यतयानुभावाः। शब्दतोऽनुच्यमाना अपि ज्ञायमाना

अनुतापादयोऽनुभावा आक्षेपळम्या इति ।

न चात्रेति । अस्मिन् पद्ये नायिकाप्राप्तिविषयकोत्कटेच्छायाः सत्त्वेन औत्सुक्या-स्यभावध्वनिरेवास्तु, चिन्ता हि तस्यानुभावत्वेनेति शाङ्क्षा, 'कस्य कृते' इत्यनेन 'मम स्यात् अन्यस्य वा' इति चिन्तैव प्रवला भवति, औत्सुक्यं गौणम्, यदि अन्यस्येयमिति ज्ञानिवरहः स्यात्, स्वप्राप्तिनिश्चिता स्यात् तदैव औत्सुक्यभावः सम्भवति, अत्र तु तथा नास्तीति चिन्तोबाहरणमेवेदमिति समाधानम् ।

मादकद्रव्याणाम् मद्य-सुरा-भङ्गा-तालोप्रभृतीनां सेवनेनोत्पन्न उल्लासापरपर्यायः स्वाप-हसनादीनां कारणस्वरूपा चित्तवृत्तिमंदनामको भावः। अत्र प्राचीनसम्मति दर्शयित—यदाहुरिति। सम्मोहस्य अविवेकस्य = मूढभावस्य, आनन्दस्य च सन्दोह। समुच्चयो मद्यसेवनादुत्पन्नो मदसंज्ञको भावः। अत्र स्वापादीनामाधित्रय एवानुभावत्वम्। परुषोक्तिः कठोरवाक्। साहित्यदर्पणानुसारि चेदमनुभावनिरूपणं काद्यप्रदीप-प्रतिकूलम्। तथा हि—

यहाँ उस नायिका की अप्राप्ति विभाव है। उस अप्राप्ति से उत्पन्न दुःख, विकलता आदि अनुभाव है, जो शब्दतः नहीं रहने से आक्षेपलभ्य हैं।

यहाँ नायिका के प्रति उत्सुकता व्यक्त होने से औत्सुक्य व्विन ही है, न कि चिन्ता, ऐसा नहीं कह सकते, वयों कि 'किसके लिए' यह नायिका है—इस उक्ति के द्वारा किसी अनिश्चित व्यक्ति के विषय में होने वाली चिन्ता ही व्विन्त हो रही है। अतः औत्सुक्य के विद्यमान रहने पर भी इस वाक्य से उसकी प्रधानता प्रतिपादित नहीं हो रही है।

मदिरा पीने से उत्पन्न शयन हिसत आदि का कारण उल्लास नाम का चित्तगत

जो भाव उसे मद कहते हैं। जैसा कि आचार्यों ने कहा है-

विचारशून्यता और आनन्द के समुदाय को मद कहते हैं, जो मद्य के सेवन से छत्पन्न हुए हों।

तत्रोत्तमे पुरुषे स्वापोऽनुभावः । मध्यमे हसित-गाने । नीचे तु रोदन-परुषोक्त्यादि । अयं च मदिख्विवधः—तरुण-मध्यमाधमभेदात् । अव्यक्तासंगत-वाक्यैः सुकुमारस्खलद्गत्या च योऽभिनीयते स आद्यः । भुजाक्षेप-स्खलित-धूणि-तादिभिर्मध्यमः । गतिभङ्ग-स्मृतिनाद्य-हिक्काच्छर्यादिभिरधमः । उदाहरणम्—

> मधुरतरं स्मयमानः, स्वस्मिन्नेवाऽलपञ्जनैः किमपि । कोकनदयँखिलोकीमालम्बन-गृत्यमीक्षते क्षीवः ॥

उत्तममत्त्वः प्रहमित, गायित तद्वच्च मध्यमप्रकृतिः। परुषवचनाभिषायो, शेते रोदित्यधमसत्त्वः॥

उत्तमे प्रहासोऽट्टहाम:, अधिके मदे गति स्वाप:, मध्यमे उत्तमवद् अतिहासो गानं च, अधमे परुषवचनं, रोदनम् अपहमितं च, अधिके मदे तु सर्वत्र स्वाप एवेति तत्त्वम् ।

अव्यक्तेति । अव्यक्तमस्फुटाक्षरम्, असंगतमसम्बद्धम् । सुकुमारा अनुद्धता, स्ललन्ती वारं वारं बुट्यन्ती चामौ गतिस्तया । हिक्का 'हिचकी' इति हिन्दीभाषा-प्रसिद्धा, पित्तोल्वणवशात्कण्ठगतविकृतवायुध्वितः । छदिः वसनम् ।

सधुरतरिमिति । कश्चित् क्षीवो मत्तः, मन्दं मन्दं स्मितं कुर्वेन्, स्वस्मिन् आत्मिन अन्यं विनैव, किमिप असम्बद्धं, शनैरस्पष्टम् आलपन् वार्नालापं कुर्वेन्, त्रिलोकों त्रिभुवनमेव मदारुणदृष्ट्या कोकनदयन् एक्तकमलिमव कुर्वेन्, आलम्बनशून्यं निरालम्ब निर्विषयं शून्यमेवेति यावत्, पश्यति ।

उत्तम व्यक्ति मद्यपान के बाद सो जाता है और यही शयन मदभाव का अनुभाव है। मध्यम व्यक्ति में हँसना और गाना अनुभाव होता है, जब कि अधम व्यक्ति (नीच) में रोदन और कठोर वचन आदि अनुभाव अनुभूत है। यह मद तीन प्रकार का है—तरुण, मध्यम एवं अधम। अव्यक्त एवं असंगत वाक्यों के द्वारा कोमल एवं लड़खड़ाती हुई गति के द्वारा जो अभिनीत हो, वह तरुण मद कहलाता है। वाँहों को फड़काना, स्खलित एवं चकराती गतियों से मध्यम मद व्यक्त होता है। चलने में रकावट, स्मृतिनाश, हिचकी एवं वमन आदि से अथम मद प्रकटित होता है। यथा—

रत व्यक्ति मधुर-मधुर मुस्काता हुआ, आप-ही-आप घीरे-घीरे कुछ-कुछ (असम्बद्ध) बोलता हुआ, तीनों लोकों को लाल कमल के समान (मदजन्य आँख एवं मन की रिक्तमा से) रक्त वर्ण करता हुआ, विषय के विना हो शून्य को देख रहा है। अत्र मादकद्रव्यसेवनं विभावः। अव्यक्तालापाद्यनुभावः। अत्र मत्त-स्वभाववर्णनस्य तिन्नष्ठमदव्यञ्जनार्थत्वान्मदभाव एव प्रधानमिति न स्वभावो-क्त्यलङ्कारस्य प्राधान्यम्, अपि तु तद्ध्वन्युपस्कारकत्वमेव।

इदं वा पुनरुदाहरणम्—

मधुरसान्मधुरं हि तवाधरं, तरुणि ! मद्वदने विनिवेशय । मम गृहाण करेण कराम्बुजं, पपपतामि हहा ! भभभूतले ॥

अत्रापि स एव विभावः। अधिकवर्णोच्चारणादिरनुभावः। पूर्वार्धगता ग्राम्योक्तिः, उत्तरार्धे च तरुणीकरेऽम्बुजोपमेयतया निरूपणीये स्वकरस्य तदुप-मेयतया निरूपणं च मदमेव पोषयतः।

बहुतर-शारीरव्यापारजन्मा निश्ववासाङ्गःसम्मर्दनिद्वादिकारणीभूतः खेदिविशेषः श्रमः ।

मत्तस्वभावेति । यद्यप्यत्र स्वभावोक्तिरलङ्कारः स्फुटः, तथापि मदास्यभावो-पकारकत्वान्न तस्य प्राधान्यम्, अपि तु मदस्यैव प्राधान्यम् । ननु क्षीवपदेन मदाश्रयो मत्तपुरुषो वाच्यवृत्यैव ज्ञायते, तत्र मदोऽपि विशेषणतया वाच्य एव इति वाच्यालिङ्गि-तस्य व्यङ्गचस्य कथं चमत्कारित्वमिति चेदुदाहरणान्तरं दर्शयति—इदं वेति ।

मधुरसेति । हे तरुणि ! मधुरसादिप मधुरतरं तवाघरं स्वकीयाधरं त्वं मद्वदने मन्मुखे विनिवेशय । किञ्च त्वं स्वकरेण (साधारणेन) मम कराम्बुजं करकमलं गृहाण । हहा हन्त ! अहं भूतले पतामि । पकारद्वयं भकारद्वयं चाधिके मदभावसूचिके ।

स एवं मादकद्रव्यसेवनादिः । ग्राम्योक्तिः स्ववदनेऽधरनिवेशनस्य गूढतया प्राकाश्यस्य वाच्यरूपेणोक्तिः । स्वकरस्य कृते कमरुविशेषणं नायिकाकरस्य कृते तु नेति वैषम्योक्तिविपरीता मदस्य पोषिका ।

श्रमभावं निरूपयित—वहुतरेति । बहुतरेण अत्यधिकेन, शारीरव्यापारेण भारबहुनादिना जन्म उत्पत्तिर्यस्य । एतेन श्रमभावस्य विभावो दर्शितः । निद्द्वासो

यहाँ मादक द्रव्य का सेवन विभाव है। अव्यक्त आलाप आदि अनुभाव है।
यहाँ मत्तस्वभाव का वर्णन रहने से स्वभावोक्ति अलंकार है, परन्तु वह मत्तव्यक्ति में
रहनेवाले मदभाव को अभिव्यक्त करने के लिए ही वर्णित हुआ है। अतः मदभाव ही
प्रधान है, न कि स्वभावोक्ति अलंकार। अपितु मदभाव व्वनि के उपकारक (संस्कारक)
के रूप में गौणतया हो वह अलंकार उपस्थापित है। अथवा यह भी मद का
उदाहरण है—

हे तकिण ! मधु रस से भी मधुर अपने अधर को तू मेरे मुख में डाल दो, अपने हाथ से मेरे करकमल को पकड़ो, हाय हाय ! मैं तो भ भ भूतल पर ग ग गिर रहा हूँ। यदाहुः —

अध्वव्यायामसेवाद्यैर्विभावैरनुभावकः । गात्रसंवाहनैरास्य-सङ्कोचैरङ्गमोटनैः ॥ निःश्वासैजृमिभतैर्मन्दैः पादोत्क्षेपैः श्रमो मतः ॥ इति । श्रमः खेदोऽध्वगत्यादेनिद्राश्वासादिक्रन्मतः ॥ इति च ।

अयं च सत्यपि वले जायते, शारीरव्यापारादेव जायते, न तु ग्लानिः। अतो ग्लानिः श्रमस्य च भेदः।

दीर्धश्वासः, अङ्गसम्मदः स्वेनैव देहमदंनं, निद्राऽऽलस्यादिः, एतेषां कारणस्वरूपः । एतेन श्रमभावस्यानुभावो दर्शितः । खेदो दुःखं चित्तवृत्तिरेव श्रमभाव उच्यते ।

प्राचीनसम्मति दर्शयति—अध्वेति । अत्राध्वपदं श्रमकारणत्वेन अध्वगमनपरम् । मागंगमन-व्यायाम-सेवाप्रमृतिभिः विभावैः, गात्रत्य शरीरस्य संवाहनैमंदंनैः, मुखसंकोचैः, अङ्गतिर्यवकरणेः, दीर्घोष्णश्वासैः, जृम्भाकरणैः मन्दतया पादोत्क्षेपैश्चानुभावैः श्रमाख्यो भावो जायते ।

इतरिवपश्चित्मतमप्याह—श्रम इति । अध्वगत्यादिकारणादुत्पन्नः खेद एव श्रमो मतः, यो हि निद्रादिकारको भवति ।

ननु ग्लानिभावेऽपि खेद एव जायत इति तेनैवास्य श्रमस्य गतार्थतास्तु, इति चेन्न, श्रमस्य सवलपुरुषेऽपि सत्त्वात् गारीरव्यापारादेव जन्यत्वात्, ग्लानेरतयात्वाच्च ।

यहाँ भी वही (मादक द्रव्य सेवन) विभाव है। अधिक वर्णों का उच्चारण अनुभाव है। पद्य के पूर्वार्थ में ग्राम्य उक्ति (मुख में अवर देना) और उत्तरार्थ में तरुणी के हाथ को कमल से उपमा देने के वजाय अपने हाथ को ही उपमा देना भी मदभाव को ही पृष्ट कर रहे हैं।

अत्यधिक शारीरिक मिहनत से उत्पन्न एवं दीघं दवास, देह मोड़ना, निद्रा आदि का कारण जो खेद उसे श्रम संज्ञक भाव कहते हैं। जैसा कि प्राचीनाचार्यों ने कहा है—

राह में अधिक चलना व्यायाम एवं सेवादि करना इन विभावों के द्वारा एवं देहमदंन, मुँह सिकोड़ना, देह मोड़ना, लम्बी साँस, जम्हाई लेना, मन्द-मन्द पैर फेंकना इन अनुभावों से श्रम को प्रकटित होते हुए माना गया है।

अन्यों ने भी कहा है कि मार्ग गमन आदि से उत्पन्न खेद की श्रम कहते हैं जो निद्रा, स्वास आदि करनेवाला होता है।

यह श्रमभाव शरीर में बल रहने पर भी होता है, शारीरिक व्यापार से ही होता है जबिक ग्लानिभाव में ऐसी बात नहीं है। अत: खेदविशेष रूप ऐक्य रहने के बावजूद ग्लानि से श्रम का भेद है। उदाहरण— उदाहरणम्—

विधाय सा मद्वदनानुकूलं कपोलमूलं हृदये शयाना। चिराय चित्रे लिखितेव तन्वी, न स्पन्दितुं मन्दमपि क्षमासीत्॥

अत्र विपरीतसुरतरूपः शारीरव्यापारो विभावः । स्पन्दराहित्य-शयना-दयोऽनुभावाः । न चात्र निद्रा-भावध्वननेन गतार्थतेति शङ्क्यं, सुषुप्तौ हि ज्ञानराहित्येनैव यत्नराहित्यान्मन्दमपि स्पन्दितुं न क्षमासीदित्यस्यानतिप्रयो-जनकत्वापत्तेः, शीङाभिहिततया तस्या व्यङ्ग्यत्वानुपपत्तेश्च । श्रमे त्वानुगुण्य-मुचितम् ।

रूपधनविद्यादित्रयुक्तात्मोत्कर्षज्ञानाधीनपरावहेलनं गर्वः ।

उदाहरति—विधायेति । सा तन्वी कोमलाङ्गी, कपोलमूलं मद्रदनानुकूलं विधाय हृदये नायकस्योरिस शयाना सती, चिराय चिरकालं यावत् चित्रे लिखिता इव, मन्दं स्वल्पमिष स्पन्दितुं शरीरसंचारं कत्तुं क्षमा समर्था नासीत् ।

न च।त्रेति । अत्र श्रमोदाहरणपद्ये निव्यापारत्वादिना व्यज्यमाना निद्रैवेति तयैव श्रमभावो गतार्थं इति नाशङ्कनीयम् । अत्र हेतुद्वयम्—सुपुप्तौ निद्रायां, ज्ञानाभावे-नैव चेष्टाशून्यत्वं स्वतः मिद्धं, तदर्थं च स्पन्दराहित्यवर्णनं व्यर्थं स्यादित्येको हेतुः, अपरस्व ''शयाना'' इतिपदेन वाच्यतयैव निद्रोपस्थिता कथं व्यङ्गचतां यास्यतीति । श्रमभावे तु निद्राद्युपकारकमेव ।

गर्वं निरूपयित — रूपेति । रूपधनादिकारणैः स्विहमन् उत्कर्वज्ञानेन जायमानं परेषाम् अवज्ञा तिरस्कारः चित्तवृत्तिविशेषो गर्वाख्यो भावः । आत्मोत्कर्पप्रतिपादनं गर्वस्य विभावः, परावहेलनजनको वाक्प्रयोगोऽनुभावः ।

'वह कोमलाङ्गी अपने गाल के मूल को मेरे मुख के अनुकूल करके मेरे (नायक के) हृदय पर सोयी हुई देर तक तस्वीर में लिखित होने के समान थोड़ा भी शारीरिक संवार करने में अक्षम थी।

यहाँ विपरीत सुरत रूप शारीरिक व्यापार श्रम का विभाव है और हिलने में असमयंता, शयन बादि अनुभाव है। यहाँ निद्रा भाव के व्वनित होने से ही श्रम को गतार्थं नहीं माना जा सकता, क्योंकि निद्रित अवस्था में ज्ञानरिहत होने से ही यतन-रिहतत्व सिद्ध ही है, फिर ''थोड़ा भो हिलने में सक्षम नहीं थी'' इस कथन का निष्प्रयोजन होने की आपित्त आती है और शीङ् धातु के रूप ''शयाना'' के द्वारा वाच्यरूप से उपस्थित निद्रा को व्यङ्ग्य कहना अनुपपन्न है। श्रमभाव में तो ऐसा कथन अनुकूल ही है।

रूप, घन, विद्या आदि के कारण अपने उत्कर्ष ज्ञान के अधीन अन्य व्यक्ति

का तिरस्कार ही गर्व भाव है।

उदाहरणम्—
आमूलाद् रत्नसानोर्मलय-वलियताद् आ च कूलात् पयोधेयावन्तः सन्ति काव्यप्रणयनपटवस्ते विशङ्कं वदन्तु।
मृद्वीका-मध्य-निर्यन्ममृण-रसझरीमाधुरीभाग्यभाजां
वाचामाचार्यतायाः पदमनुभिवतुं कोऽस्ति धन्यो मदन्यः॥
अत्र स्वकीयकविताया अनन्यसाधारणताज्ञानं विभावः। पराधिक्षेपपरैतादृशवाक्यप्रयोगोऽनुभावः। इमं चासूयापि लेशतः पुष्णाति। उत्साहप्रधानो
गूढगर्वो हि वीररसध्वनिः, अयं तु गर्वप्रधान इति तस्मादस्य विशेषः।

आसूलादिति । रत्नसानोः सुमेरुपर्वंतस्य, मूलमिन्याप्य तत आरम्य मलया-चलवेषितात्, पयोधेः कूलं तटमभिन्याप्य तावत्पर्यंन्तं यावन्तः यावत्सस्यकाः कान्य-रचनाकुशलाः सन्ति, ते विश्वङ्कं निश्शङ्कं वदन्तु । अत्र मलयवेष्टितसमुद्रतटस्य दक्षिणवित्तत्वात्सुमेरोरुत्तरवित्तवं स्वतः सिद्धम्, 'सर्वेषामेव वर्षाणां मेरुरुत्तरतः स्थितम्' इति पौराणिकवचनमप्येतत्साधकम् । 'आङ्मर्यादाभिविन्योः' इति सूत्रेण अभिविधा-वर्थेऽत्र आङः कर्मप्रवचनीयसंज्ञा, तद्योगे पञ्चमी । कि वदन्त्वत्याह—मृद्वीकेति । मृद्वीकानां द्राक्षाफलानां मध्यान्त्रयंन्ती निस्सरन्ती मसूणा चिक्कणा रसझरी रसधारा तस्यां माधुरी मधुरतैव भाग्यं भजन्तीति तादृशीनां वाचाम् आचार्यतायाः पदं स्थानम् अनुभवितुं मदन्यो मद्भिन्नो घन्यः कृतार्थः कोऽस्ति ? न कोऽपीत्यर्थः ।

अनन्यसाधारणं सर्वोत्कृष्टम् । पराधिक्षेपपरः परितरस्कारकः । । इमिमिति । इमं गर्वम् असूया परयशोऽसहनं लेशतः प्रतीयमानापि पोषयित । ईषत्प्रतीताप्यसूयाऽ-प्रधानैवेति भावः । उत्साहेति, वीरब्विनत्वमस्य निरस्यति । वीरब्वनौ हि गर्वोऽप्रधान-उत्साह एव प्रधानः, गर्वंबवनौ गर्वंस्य प्राधान्यम्, उत्साहस्याप्रतीतिक्षेति ।

कोई अभिमानी किव कह रहा है कि सुमेर पर्वत के मूल से लेकर मलयपर्वत से घिरे सागरतट पर्यन्त में वसनेवाले जितने भी काव्यरचना में निपुण किवगण हैं, वे साफ-साफ कहें कि अंगूर के मध्य से निकलती हुई चिकनी रसघारा के माधुर्य-भरी वाणियों के आचार्यत्व पद पाने वाले मुझे छोड़कर कौन घन्य हो सकता है? अर्थात् कोई नहीं।

यहाँ अपनी कविता का अन्य की कविता से असाधारण (उत्कृष्ट) होने का ज्ञान विभाव और अन्यों पर आक्षेपयुक्त वाणी का प्रयोग अनुभाव है।

इस गर्वभाव को असूया (दूसरे के यश को न सहना) भी आंश्विकरूप से पृष्ट कर रही है। (अतः प्रतीयमाना भी असूया गौण ही है।) इस उदाहरण को बीररसम्बनि नहीं कह सकते, क्योंकि वीररसम्बनि में उत्साह प्रभान रहता है और गर्व गूढ़ रहता है, जबकि यहाँ तो गर्व ही प्रभान है। अतः वीररस-म्बनि से इस तथा हि—वीररसप्रसङ्गे प्रागुदाहृते "अपि वक्ति" (पृ० १५५) इत्यादि पद्य गीष्पितना गिरामधिदेवतयापि साकमहं विदिष्यामीति वचनेनाभिव्यक्तस्यो-त्साहस्य परिपोषकतया स्थितः सर्वेभ्यः पण्डितेभ्याऽहमधिक इति गवः, न तु प्रकृतपद्य इव नास्त्येव महीतले मदन्य इति स्फुटोदितेन सोल्लुण्ठवचनेनानुभावेन प्राधान्येन प्रतीयमानः।

# श्रमादिप्रयोज्यं चेतःसम्मीलनं निद्रा।

नेत्रनिमीलन-गात्रनिष्क्रियत्वादयोऽस्यानुभावाः ।

उदाहरणम्—

सा मदागमन-बृंहिततोपा, जागरेण गमिताखिलदोषा । बोधितापि बुबुधे मधुपैनं, प्रातराननज-सौरभलुब्धैः ॥

सोल्लुण्डं साभित्रायम् ।

निद्राह्यं भावं लक्षयित—श्रमादीति । श्रम-वलम-निशीयादिकारणेन समुत्पन्नं चेतः सम्मीलनं मनसः इन्द्रियसम्पर्करहितावस्था निद्रा। न्यायनये मनसः हृदयसमीपस्थपुरी-तत्संज्ञकनाड्यां प्रवेशः सुषुप्तिः । वेदान्तनये तस्य हृदयसमीपस्थ-दाराकाशसंज्ञकशून्य-स्थानेऽवस्थानं निद्रेति । निद्रायां चेतसो वृत्तिनं भवति, स्वप्ने तु भवत्येवेति उभयोर्भेदः ।

उदाहरति—सेति । सा पूर्वानुभूतप्रीतिमती, मदागमनेन नायकस्य प्रवासादा-गमनेन वृंहितो विद्वितस्तोषो यस्याः, जागरेण आलापविलासादिवशासिद्वाभावेन गमिता यापिता अखिलापि दोषा रात्रियंया, सा प्रातःकाले आननज-सौरभलुद्धैः मुखोत्पन्न-सुगन्धिलोलुपैमंधुपैभ्रंमरैः बोधितापि जागरितापि, न बुबुधे न जागृतवती ।

(गर्ब) का वैरुक्षण्य है। इसे और स्पष्ट करते हैं कि वीररस के प्रसङ्ग में पूर्वोदाहत ''अपि विक्त'' (पृ० १५५) इत्यादि पद्य में 'वृहस्पित और मरस्वती के साथ भी मैं बोलूँगा' इस वचन के द्वारा प्रकाशित उत्साह के पोषक के रूप में स्थित 'सभी पिडतों से में अधिक हूँ' यह गर्व है। वहाँ इस प्रस्तुत पद्य के समान 'पृथ्वो पर मुझसे भिन्न कोई ऐसा है ही नहीं' इस प्रकार के स्पष्ट कथित साभिप्राय वचन रूप अनुभाव के द्वारा प्रधानरूप से व्यांग नहीं है।

परिश्रम, थकावट, देर तक जागने, मध्यरात्रि होना आदि कारणों से चित्त सम्मोलन (पुरीतत् सज्ञक नाड़ी में प्रवेश होने के कारण विषय से शून्य रहना) को निद्रा कहते हैं। श्रम से थकावट और उससे निद्रा होती है। अत: श्रम निद्रा का साक्षात् कारण नहीं है। इसीलिए 'जन्य' न कहकर प्रयोज्य कहा है। इसका विभाव श्रम आदि और अनुभाव आँखें मूँदना, देह का निष्क्रिय होना आदि है। उदाहरण—

वह मेरी प्रियतमा मेरे प्रवास से आने पर बहुत आनन्दित हुई, उसने सारी

रात्रिजागरणश्रमोऽत्र विभावः। मधुपैर्वोधाभावोऽनुभावः। शास्त्रादिविचारजन्यमथनिर्धारणं मतिः।

अत्र नि:शङ्कतदर्थानुष्ठान-संशयोच्छेदादयोऽनुभावाः।

उदाहरणम्—

निखिलं जगदेव नश्वरं, पुनरस्मिन् नितरां कलेवरम्। अथ तस्य कृते कियानयं, क्रियते हन्त ! मया परिश्रमः॥

"शरीरमेतज्जलबुद्बुदोपमम्" इत्यादिशास्त्रपर्यालोचनमत्र विभावः । हन्तपदगम्या स्विनन्दा राजसेवादिविरितिवितृष्णता चानुभावः । झिगिति मतेरेव चमत्काराद् ध्वनिव्यपदेशहेतुता, न शान्तस्य, विलम्बेन प्रतीतेः ।

बोधाभाव इति । मधुपैबोधनानन्तरमपि बोधाभावोऽनुभाव इति तात्पर्यम् । मतिमञ्जकभावं लक्षयति—शास्त्रादीति । शास्त्र-व्यवहारशिष्टोक्त्यादि-विचारेणोत्पन्नो योऽर्थस्तस्य निर्धारणं निर्णयस्वरूपा मतिरूच्यते ।

निःशङ्कस्य असन्दिग्धतया ज्ञातस्य तदर्थस्य निर्णीतार्थस्य अनुष्ठानं व्यवहरणम्, सन्देहदूरीकरणं चेत्यादयो मतेरनुभावा भवन्ति । शास्त्रवचनाद्यनुशीलनं विभावः ।

उदाहरित — अखिलिमिति । यतो निखलं सम्पूर्णं, जगत् संसार एव नश्वरं विनाश-शीलमित, अस्मिन् जगति, कलेवरं शरीरं पुनितरां नश्वरं वर्तते । अय तदा, तस्य नश्वरस्य शरीरस्य कृते पोषणादिनिमित्तं हन्त ! मया अयं कियान् परिश्रमः क्रियते । व्यथं एव मया श्रमः क्रियत इति में मूढतैवेति निणंयोऽत्र मनिसंज्ञको भावः ।

ननु जगन्नश्वरता देहसंसारिनरथंकता चेति निवंदमेव प्रकटयतस्तेन शान्तास्य एव रसोऽस्त्वित शङ्कां निराचब्टे—झिगतीति । शरीर क्षणिकमिति मितिरेव प्रथमोप-

रातें जागकर बिता दीं और प्रातःकाल में उसके मुख की सुगन्घि से लुभाये भौरों के द्वारा जगाने पर भी वह नहीं जाग सकी।

यहाँ रात में जागने से हुए श्रम विभाव एवं भौरों के द्वारा जगाने पर भी न जागना अनुभाव है।

शास्त्र, लोकाचार एवं मान्यजनों के बचन के विचार से उत्पन्न किसी वस्तु के निश्चयात्मक चित्तवृत्ति को मित कहते हैं।

इस मित भाव के ( शास्त्रवचनानुशोलन आदि विभाव और ) निश्चंक होकर निर्णोत अर्थं को करना, सन्देह का नाश आदि अनुभाव हैं।

जब यह सम्पूर्ण संसार ही नश्वर (नाश को प्राप्त होने वाला) है और उसमें भी शरीर तो अत्यन्त ही नाशशील है, हाय! तो भी शरीर के लिए मैं कितना परिश्रम करता हूँ?

'यह शरीर जल के बुलबुले के समान है' इत्यादि शास्त्रवचन का अनुशीलन

# रोगविरहादिप्रभवो मनस्तापो व्याधिः।

गात्रशैथिल्य-धासादयोऽत्रानुभावाः । यदाहुः-

एकैकशो द्वन्द्वशो वा त्रयाणां वा प्रकोपतः। वातिपत्तकफानां स्युर्व्याधयो ये ज्वरादयः॥ इह तत्प्रभवो भावो व्याधिरित्यभिधीयते॥

उदाहरणम्—

हृदये कृतशैवलानुषङ्गा, मुहुरङ्गानि यतस्ततः क्षिपन्ती। तदुदन्तपरे मुखे सखीनाम्, अतिदीनामियमादधाति दृष्टिम्।।

स्थितत्वाद् भावध्वनितामधिरोहित । शान्तस्तु तदनन्तरभावीति विलम्बितत्वान्न प्रधान इति ।

व्याधिभावं लक्षयित—रोगेति । यद्यपि व्याधिशब्दो रोगपर्याय एव, तथापि साहित्यशास्त्रे चित्तवृत्तिविशेषो रोगादिजन्यो गृह्यते । वात-पित्त-कफानां समेषा-मन्यतमानां वा प्रकोपाद् रोगो जायते । प्रियविश्लेषो हि विरहस्तज्जन्यस्तापो दुःखं व्याधिभावः कथ्यते ।

एकैकश इति । वात-पित्त-कफानां शरीरस्य व्यवस्थापकतत्त्वानां प्रकोपतः अन्यतमस्य सर्वेषां वा विकृतावस्थापन्नत्वात् दोषतापन्नत्वात् ज्वरादयो व्याधयो रोगास्त्रिदोषोत्पन्नाः । इह काव्यशास्त्रे तत्प्रभवो ज्वरादिव्याव्युत्पन्नस्य भावस्य व्याधि-संज्ञास्ति ।

उदाहरित — हृदय इति । इयं वियोगिनीहृदये कृतः शैवलस्य अनुपङ्गः सम्पर्को यया तादृशी । अत्र कृत इत्यस्य हृदयपदसापेक्षत्वे कयं समास इति चेद् देव-यहाँ विभाव और 'हन्त' पद से गम्य (प्रतीयमान) अपनी निन्दा अर्थात् राज-सेवादि से विरति और तृष्णा का अभाव अनुभाव है।

यहाँ यद्यपि वैराग्य की प्रतीति होने से शान्त रस की प्रतीति हो रही है, परन्तु मति झट से चमत्कार लाती है, जब कि शान्त विलम्ब से। अतः यहाँ मित को ही इविन का पद मिल सकता है।

रोग, विरह आदि से उत्पन्न मन के ताप ( दु:ख ) को व्याधि कहते हैं।

देह की शिथिलता, तेज स्वास आदि यहाँ अनुभाव हैं। जैसा कि कहा है:— बात, पित्त और कफ इन तोनों में किसी एक के, दो के या तीनों के कुपित ( उत्कट ) होने से जो ज्वर आदि होते हैं, उन्हें व्याधि कहा जाता है। इस साहित्यशास्त्र में उस व्याधि से उत्पन्न भाव को ही व्याधि कहते हैं।

यह विरहिणी हृदय पर शीतलता के लिए शैवाल के रखे जाने पर भी अङ्गों को

विरहोऽत्र विभावः, अङ्गक्षेपादिरनुभावः । भीरोर्घोरसत्त्वदर्शन-स्फूजंथु-श्रवणादिजन्मा चित्तवृत्तिविशेषस्त्रासः ॥ अनुभावाश्चास्य रोमाञ्च-कम्प-स्तम्भ-भ्रमादयः । यदादुः— औत्पातिकैर्मनःक्षेपस्त्रासः कम्पादिकारकः ॥

उदाहरणम्-

आलीषु केली-रभसेन वाला, मुहुर्ममालापमुपालपन्ती। आरादुपाकर्ण्य गिरं मदीयां, सौदामिनीयां सुषमामयासीत्।।

दत्तस्य गुरुकुलमिति गुरुद्वारा देवदत्तस्य कुलेऽऽयन्वयाद्यथा समासस्तर्थवेति । यतस्ततो मुहुर्वारं वारं स्वाङ्गानि क्षिपन्ती, सखीनां तदुदन्तपरे तस्य नायकस्य य उदन्तो वृत्तान्तः तद्वणंनपरायणे मुखे इयं नायिका अतिदीनां वृष्टिम् आदधित । सखीनां कृते प्रयुक्ते मुख-शब्दे एकवचनेन सर्वामां मुखे एक एव वृत्तान्तो नायकागमनसंकेतरिहतः सूच्यते ।

त्रासाख्यभावमाह—भीरोरिति । भीरोभंयशोलस्य, घोरसत्त्वानि व्याघ्र— वराहादयः तेषां दर्शनेन, स्फूर्जथुः वज्रपातशब्दः तच्छ्रवणेन, आदिना विकृताकारपुरुष-दर्शनेन चोत्पन्नः कम्पादिजनको मनोधमंस्त्रासशब्देनोच्यते ।

घोरसत्त्वदर्शनादिविभावः, तज्जन्या रोमाञ्चादयोऽनुभावाः।

औत्पातिकैरिति । उत्पातेन भव औत्पातिको वज्जनिर्घोषादिः तेनोत्पन्नो मनःक्षेपो मनसो न्याकुलीभावः कम्प-रोमाञ्चादिजनक एव त्रासः । यथा—

आलीिष्विति । नायकः सखायं वक्ति—सा वाला मुग्धा मित्रया, केलीरभसेन विलासकयनकौतुकेन, झालीपु सखीनां मध्ये, मुहुरनेकशः मम सम्वन्धिनम् आलापं

बार बार इघर-उघर फेंक रही है। सिखयों ने जब उसके मन बहलाने के लिए उस नायक के सम्बन्ध में बातें छेड़ीं तो यह अत्यन्त दीन होकर दृष्टि डाल रही है।

यहाँ विरह विभाव और अङ्गक्षेपणादि अनुभाव है।

डरपोक (भीरु) के मन में भयानक जीव के देखने या मेघ गर्जन सुनने से उत्पन्न चित्तवृत्ति को त्रास कहते हैं।

इसके विभाव घोरसत्त्वदर्शनादि और अनुभाव रोमाञ्च, कम्प, चेष्टाहीनत्व, भ्रम आदि हैं। जैसा कि कहा है: — उत्पात करने वाले वस्तुओं या प्राणियों से उत्पन्न मन की बेचैनी को त्रास कहते हैं, जो कम्प आदि को उत्पन्न करता है।

(जैसे अमर्ष भाव के प्रसंग में मूलकार ने शंका की है कि स्थायीभाव क्रोध और संचारी भाव अमर्ष में क्या भेद हैं? वैसे ही यहाँ भी भयानक रस का स्थायीभाव भय और इस संचारी भाव त्रास में क्या भेद हैं? यह प्रश्न उठ सकता है। दोनों का समाधान विषयता-वैलक्षण्य ही है। अर्थात् वही डर उत्कट दशा में भय और अनुत्कट दशा में त्रास होगा।) उदाहरण—

नायक कहता है कि वह बाला ( मेरी मुग्घा प्रिया ) क्रीडाकौतुकवश सिखयों के

अत्र पत्या स्ववचनाकर्णनं विभावः। पलायनमनुभावः। न चात्र लज्जाया व्यङ्ग्यत्वमाशङ्कनीयम्, शैशवेनैव तस्या निरासात्।

इदं वा विविक्तमुदाहरणम्—

मा कुरु कशां कराब्जे, करुणावति ! कम्पते मम स्वान्तम् । खेलन् न जातु गोपैरम्व ! विलम्वं करिष्यामि ॥

वार्तालापम् उपालपन्ती कथयन्ती सती आराद् दूरादेव मदीयां नायकस्य गिरं वाणीम् उपाकण्यं श्रुत्वा, सौदामनीयां विद्युत्सम्बन्धिनीं चपलां सुपमां शोभातिशयम् अयासीत् अगमत् प्राप्तवतीत्यर्थः । सौदामनी विद्युत्, 'सुषमा परमा शोभे'त्यमरः । नायकशब्द-श्रवणेनैव सद्य एव पलायितेति भावस्तेन त्रासो व्यज्यते । अत्रालापस्य नायकनिष्ठत्वात् उपालापस्य च नायिकानिष्ठत्वानाधिकपदत्वशङ्का ।

स्वदचनेति । नायिकाया वचनस्य आकर्णनं पितद्वारेत्यर्थः । यद्यपि स्वशब्देन सन्तिकृष्टस्य पत्युरेव परामर्शं इत्यायाति, तथापि स्वेति सर्वनाम्नो वृद्धिस्थसन्तिकृष्टाया नायिकाया एव परामिशत्वम् । किञ्च स्वशब्दमिहम्नैव पितकृत-नायिकावचनाकर्णनं जातिमिति नायिका यदा जानाति तदैव तस्य विभावत्विमिति स्वभ्यते ।

न चात्रेति । अत्र लज्जयापि पलायनं संभवतीति लज्जैव भावोऽस्तु, न त्रास इति निराकरोति शैशवेनैवेति, वालापदबोध्येनेति भावः । ननु बालापदमत्र न शिशु-मपि तु मुग्धामेव बोधयतीति पुनर्लंज्जाया उपस्थितिस्तदवस्थैवेति उदाहरणान्तरं प्रस्तौति—इदं वेति । विविक्तं स्फुटम् लज्जाया असंसक्तम् स्वतन्त्रं त्रासस्योदाहरणम् ।

मा कुर्विति । श्रीकृष्णो यशोदया तर्जितस्तां प्रति सभयं ब्रूते । हे करुणावित अम्ब ! मातः ! मम कराब्जे करकमळे कशां चर्मसटिकां मा नहि. कुरु ताडय ।

बीच मेरे विषय में बार-बार वातें कर रहो थी, कि दूर से ही मेरी आवाज को सुनकर विजलों को शोभा को प्राप्त कर गयी (फुर्ती से भाग गयी)।

यहाँ पति के द्वारा अपने (नायिका के) वचन को सुन लेना विभाव और भागना अनुभाव है।

यहाँ लज्जा ही व्यंग्य है, ऐसी शंका नहीं करनी चाहिए, क्योंकि 'बाला' पद से नायिका में शिशुत्व कहा गया है और बचपन में लज्जा का प्रश्न ही कहाँ है।

यदि कहें कि यहाँ बाला पद से मुग्धा अभिष्रेत है, बच्ची नहीं तो त्रास और लज्जा का सांकर्य ही मानना पड़ेगा। अतः लज्जा से असम्पृक्त स्वतन्त्र रूप से त्रास का दूसरा उदाहरण प्रस्तुत किया जा रहा है:—

हे दयावती माता ! तू अपने करकमल में कोड़ा मत उठाओ, क्योंकि इससे मेरा मन काँप जाता है। अब मैं गोपों के साथ खेलता हुआ कभी भी देर नहीं करूँगा।

# एषा भगवतो लीलागोपिकशोरस्योक्तिः । निद्राविभावोत्यज्ञानं सुप्तम् ।।

स्वप्न इति यावत् । अस्यानुभावः प्रलापादिः । नेत्रनिमीलनादयस्तु निद्राया एवानुभावाः, न त्वस्य, अनिद्रजन्यत्वात् । यत्तु प्राचीनेः "अस्यानुभावा निभृतगात्रनेत्रनिमीलनम्" इत्याद्युक्तं, तदन्यथासिद्धानामपि तेषामेतद्भावव्याप-कत्वादिति ध्येयम् ।

उदाहरणम्— अकरुण ! मृषाभाषासिन्धो ! विमुख ममाञ्चलं तव परिचितः स्नेहः सम्यङ्मयेत्यनुभाषिणीम् । अविरल-गलद्बाष्पां तन्वीं निरस्तविभूषणां क इह भवतीं भद्रे निद्रे ! विना विनिवेदयेत् ॥

तेन मम स्वान्तं मनः, कम्पते । अम्व ! गोपैः खेळन् अतः। परं न जातु नैव, विलम्बं करिष्यामि । लीलया गोपिकिशोरोऽत एव त्रासमन्नवत्येव ।

सुप्ताख्यं भावं लक्षयति—निद्रेति । निद्रारूपिवभावात् उत्यम् उत्पन्नं ज्ञानमेव सुप्तं सुप्तज्ञानं सुप्ताख्यो भावः । स्वप्न इति फलितोऽयः । स्वयं भावरूपापि निद्रा सुप्तभावस्य विभावो भवति । नेत्रनिमीलनं निद्राजन्यं, न स्वप्नजन्यम् । अनिद्रजन्य-स्वात् अस्वप्नजन्यत्वात् । अन्यथासिद्धानां निद्रयैवोत्पन्नत्वात् तेषां नेत्र-मीलनादीनाम् एतद्भावव्यापकत्वात् स्वप्नभावः तावदेष यावन्नेत्रमीलनिमिति स्वप्न-काले नेत्रमीलनदर्शनेनैव प्राचीनैरेतद्भावानुभावत्वेनोक्तम् । वस्तुतो नैव तदुचितम् ।

विदेशस्थो नायकः स्वप्ने प्रियां दृष्ट्वा निद्रां प्रति वदति—अकरुणेति । हे भद्रे निद्रे ! भवतीं विना को जनः एवंविषां तन्वीं कोमलाङ्गीं मित्प्रयां विनिवेदयेत्

यह उक्ति लीला करते हुए गोपकुमार श्रीकृष्ण की है।

निद्रा विभाव से उत्पन्न या निद्रादशा में उत्पन्न ज्ञान को सुप्त भाव कहते हैं। इसे ही स्वप्न कहा जाता है।

इसके अनुभाव (कार्य) प्रलाप (बड़बड़ाना) आदि हैं। आँखों का बन्द रहना तो निद्रा के अनुभाव हैं, सुप्त के नहीं, क्योंकि ये स्वप्न से उत्पन्न नहीं होते हैं।

प्राचीनाचार्यों ने जो कहा है कि इस सुप्त के अनुभाव देह की निश्चेष्टता और आँखों का बन्द रहना है। परन्तु वे तो अन्यथासिद्ध हैं। अर्थात् निद्रा से ही सिद्ध हैं, इससे नहीं। उनका तात्पर्य हैं कि वे विभाव निद्रा के समय में रहने से इस सुप्तमाव में भी रहते ही हैं।

प्रवासी विरही नायक को स्वप्न में प्रिया का दर्शन हुआ था। जागने पर वह निद्रा से कह रहा है—हे निद्रे! कल्याणदायिनि! आपके विना कौन मुझे ऐसी प्रिया एषा प्रवासगतस्य स्वप्नेऽपि प्रियामेवंभाषिणीं दृष्टवतो निद्रां प्रति कस्य-िन्दुक्तिः। यद्यप्येवंभूतायाः प्रियतमावस्थाया निवेदनेन ''निद्रे मम भवत्या महानुपकारः कृतः'' इति वस्तु, विप्रलम्भश्रुङ्गारश्चात्र प्रतीतिपथमवतरित, तथापि पुरःस्फूर्तिकतया स्वप्नध्वननमत्रोदाहृतं न प्रान्ते तयोध्वननं निरोद्धुमीष्टे।

### निद्रानाशोत्तरं जायमानो बोधो विबोधः ॥

निद्रानाशश्च तत्पूर्ति-स्वप्नान्त-बलवच्छव्द-स्पर्शादिभिजीयत इति त एवात्र विभावाः । अक्षिमदंन-गात्रमदंनादयोऽनुभावाः । तत्र संक्षेपेणोदाहरणम्—

उपस्थापयेत् ? न कोऽपीत्यर्थः । कीदृशीं प्रियाम् ? हे अकरुण ! प्रियादशां विस्मृत्य निष्ठुरस्वरूप ! मिथ्याकथनमागर ! मम अञ्चलं विमुञ्ज, मया तव नायकस्य स्नेहः सम्यक्तया परिचितः, तव स्नेहः कृत्रिमो, न वास्तविक इत्यर्थः, इत्येवं भाषिणीग् । किञ्च धाराप्रवाह-निपतदशुयुक्ताम्, परित्यकालङ्काराञ्चेति ।

विभावोऽत्र निद्रा, अनुभावश्च मुखविकात-हस्तसंचारादिः आक्षेप रुम्यः । स्वप्न-ध्वननमत्र प्राथम्येनोपस्थाय प्राधान्यं भजते । वस्तु-रसध्वनिद्वयस्य पश्चाद्भावित्वेन अप्राधान्यम् । स्वप्नध्वननं हि प्रान्ते अन्ते, तयोः वस्तुरसध्वन्योः ध्वननं न निरोद्धं समर्थम् । अङ्गितया स्वप्नभावः, अङ्गत्वेन च वस्तु-रसध्वनी अत्र विराजन्त एव ।

विबोधं लक्षयित—निद्रानाशेति । निद्राभङ्गानन्तरमुत्पद्यमानं प्रकृतिस्यं ज्ञानं को दिखा सकता है ? अर्थात् कोई नहीं । स्वप्त में वह प्रिया धारा-प्रवाह आँसू बहा रही थी, आभूषणों को उतार चुकी थी और मुझे कह रही थी कि हे निष्ठुर ! महा-मिथ्यावादी (झूठे का सागर)! मेरी आँचल छोड़ो, तेरे स्नेह को मैंने भलीभाँति जान लिया है!

यह उक्ति प्रवास-गत किसी नायक की है, जो स्वप्न में प्रिया को इस प्रकार देखकर निद्रा से कह रहा है।

यद्यपि इस प्रकार की प्रियतमावस्था के निवेदन से—(१) निद्रे ! आपने मेरा महान् उपकार किया—ऐसा वस्तुष्विन और (२) विप्रलम्भ श्रुङ्गार यहाँ जाना जाता है, तथा उनसे पहले ही स्वप्नभाव की स्फूर्ति होने से उसी भावध्विन के रूप में इसे यहाँ उदाहरण के रूप में रखा गया है। परन्तु यह ध्विन अपने बाद अन्त में उन दोनों (वस्तु एवं श्रुंगार) ध्विन को रोकने में समर्थ नहीं है। अर्थात् ये ध्विनयाँ भी यहाँ होते हो हैं। प्रथमोपस्थित के कारण स्वप्नध्विन प्रधान है।

निद्रानाश के बाद होनेवाले ज्ञान को विबोध कहते हैं। निद्रा का नाश अनेक कारणों से होता है, जैसे—निद्रा पूर्ण होना, स्वप्न का नितरां हितयाऽद्य निद्रया मे, बत ! यामे चरमे निवेदितायाः । सुदृशो वचनं श्रृणोमि यावन्, मिय तावत् प्रचुकोप वारिवाहः ॥ अत्र गर्जितश्रवणं विभावः । प्रियावचनश्रवणोल्लासनाशोऽनुभाव-स्तुन्नेयः ।

केचिदविद्याध्वंसजन्यमप्यनुमामनन्ति । तेषां मते—
नष्टो मोहः स्मृतिलंब्धा, त्वत्प्रसादान्मयाच्युत ।
स्थितोऽस्मि गतसन्देहः, करिष्ये वचनं तव ॥
इतिगीतापद्यमुदाहार्यम् ।

विवोधः, सद्यो जागृतावस्थायां समुत्पन्नं ज्ञानिमत्यर्थः। त एवेति निद्रापूत्ति-स्वप्ना-वसानोच्चशब्द-कठिनस्पर्शादयः।

नितराभिति । वत हन्त ! अद्य मे मम, नितरामितशयेन हितया प्रियकारिण्या निद्रया निवेदिताया उपस्थापितायाः, सुदृशः सुलोचनायाः प्रियाया वचनं चरमे यामे रात्र्यन्तिमप्रहरे यावत् प्रुणोमि, तावत् वारिवाहो मेघः, मिय नायके, प्रचुकोप अति-कुषितोऽभूत् । घनगजितेन मधुरस्वप्नो भग्न इत्याशयः । उन्नेय उद्भावनीयः ।

विवोधलक्षणे मतान्तरमाह —केचिदिति । अविद्यायाः स्वकर्तृत्वाभिमानादि-

रूपायाः ध्वंसजन्यम् आत्मज्ञानं विवोध इत्यपि स्वीकुर्वन्ति । तदनुसारम् —

नष्टो सोहः इतिपद्यमत्रोदाहरणीयम् । मोहः अज्ञानं शरीरात्मवादादि नष्टम्, स्मृतिः आत्मस्मरणं तत्त्वज्ञानं, हे अच्युत श्रीकृष्ण ! त्वत्प्रसादात् त्वदुपदेशाल्लब्धम् । इदानीं विगतसन्देहोऽहं स्थितोऽस्मि, ते तव बचनं करिष्ये पालयिष्यामीति । अत्र अविद्याध्वंसजन्यस्य विवोधस्य स्पष्टत्वात्तदुदाहरणमुपन्यस्तम् ।

अन्त, तेज आवाज, जोरदार स्पर्श आदि, ये कारण ही विवोध संज्ञक भाव के विभाव होते हैं। आँख मलना, देह का अंगड़ाई लेना आदि अनुभाव हैं।

संक्षिप्त रूप से उदाहरण-

आज रात के अन्तिम पहर में अत्यन्त हितकारिणी निद्रा के द्वारा लायी गयी सुन्दरी का वचन जब-तक मैं सुनने लगा, तभी मेरे ऊपर मेघ कुपित हो गया।

यहाँ गरजने का शब्द सुनना विभाव है। प्रिया के वचन को सुनने के उल्लास का नाश अनुभाव है, जो ऊह करने पर जाना जाता है। ( साक्षात् प्रतिपादित न होने से गम्य है।)

कोई आचार अविद्या (अज्ञान ) नाश से उत्पन्न आत्मसाक्षात्कार को ही विवोध मानते हैं। उनके मत में इसका उदाहरण निम्नांकित गीता का पद्य हो सकता है। (उपर्युक्त उदाहरण नहीं)—

हे श्रीकृष्ण ! आपकी कृपा से मेरा अज्ञान नष्ट हुआ, ज्ञान प्राप्त हुआ । अव मैं सन्देह-रहित हो चुका हूँ । इसलिए तुम्हारा वचन ही करूँगा । न तु वारिवाहविषयाया असूयाया एवात्र वाक्यार्थतेति शङ्कव्यम्, विबोधप्रतीतौ हि सत्यां तिस्मन्नौचित्यावगमे सत्यनुचित-विबोधजनकत्वेन वारिवाहेऽसूयाया विलम्बेन प्रतीतेः, परमुखनिरीक्षकत्वात्। स्यादिप तस्या अपि प्राधान्यम्, यदि वारिवाहे निष्करुणत्वादिवोधकं किञ्चिदिप स्यात्। नापि स्वप्नस्य, वारिवाहनादेन तन्नाशस्यैव प्रतिपत्तेः। अस्तु वा स्वप्नभावप्रशमेना-सूयया च सहास्य सङ्करः।

इदन्तु नोदाहार्यम्— गाढमालिङ्ग्य सकलां, यामिनीं सह तस्थुबीम् । निद्रां विहाय स प्रातरालिलिङ्गाथ चेतनाम् ॥

न त्विति । अत्र 'न चेति' पाठ एवोचितः । पूर्वोपन्यस्तोदाहरणे "नितरां हितयेति" पद्यं सिंहावलोकनन्यायेन शङ्कते-—न त्विति । वस्तुतः "केचिद्" इति मतप्रदर्शनात्पूर्वमेवास्याः शङ्काया उपस्थापनं सुसङ्गतम् । यद्यप्यत्र मेघविषया असूया प्रतीयते, तथापि सा न प्रधानम्, विबोधानन्तरमेव तस्याः प्रतीतिः, असूयाप्रतंतिः कारणं विबोध एवात्र प्रधानम् । असूसाया विवोधज्ञानसापेक्षत्वमेव तस्याः परमुखनिरोक्षकत्वरूपं गौणत्वम् । स्वप्नस्येति, वाक्यार्थता, प्राधान्यमितियावत् । यदि सहृदयैः असूया स्वप्नश्च स्वातन्त्र्येण गृह्येते, तर्हि ताम्यां सह विवोधस्यात्र सङ्करः स्वीकार्यः । तत्रापि विबोधस्यैव मुख्यतेत्याशयः !

गाढेति । स नायकः सकलां यामिनीं रात्रिमभिन्याप्य गाढमालिङ्गच सह-स्थितवतीं निद्रामेकां नायिकामिव प्रातःकाले विहाय अपरां नायिकामिव चेतनां जाग्रता-

विवोधभाव के पूर्वोक्त 'नितरां हितयाद्य' इस उदाहरण पर शंका करते हैं कि यहाँ मेघिविषयक असूया (ईब्यों) ही वाक्यायं है, प्रधान है। पर, ऐसी शंका उचित नहीं है, क्योंकि पहले विवोध की प्रतीति होने पर उसमें औचित्यबोध के बाद अनुचित विवोध के कारण मेघ में असूया की प्रतीति विलम्ब से होती है, कारण यह (असूया) परमुखापेक्षी है, अर्थात् विवोधज्ञान पर अवलम्बित है। अतः यहाँ विवोध ही प्रधान है। यदि कहें कि यहाँ स्वप्न ही प्रधान (वाक्यार्थ) है, तो यह भी उचित नहीं है, क्योंकि मेघगजंन से उसके (स्वप्न के) नाश की ही प्रतीति होती है। यदि कहें कि असूया का प्राधान्य सहृदयानुमोदित है, तो यह भी मान सकते हैं कि स्वप्नभाव के प्रशमन और असूया के साथ विवोध भाव का संकर (सिम्मथ्रण) यहाँ है। पर, उसमें भी प्राधान्य विवोध का ही रहेगा।

विवोधभाव के लिए इसे तो नहीं उदाहृत किया जा सकता है—
किसी नायक ने पूरी रात साथ-साथ रहने वाली निद्रा को कसके आलिङ्गित
करके सुबह में उसे छोड़कर चेतना (जाग्रतावस्था) को आलिङ्गित कर लिया।

विवोधस्य चेतनापदवाच्यत्वात्।

यथा कश्चित् सत्यप्रतिज्ञो द्वाभ्यां नायिकाभ्यां द्वौ कालावुपभोगार्थं दत्त्वा यथोचिते काल एकामुपभुज्य कालान्तरे प्रवृत्ते तां विहायापरां भुङ्क्ते, तथैवायं रात्रौ निद्रां, प्रातश्चेतनामिति समासोक्तेरेवेह प्रकाशनात्।

परकृताऽवज्ञादि-नानापराधजन्यो मौन-वाक्पारुष्यादि-कारणीभूत-

रिचत्तवृत्तिविशोषोऽमर्षः ॥

प्राग्वत् कारणानां कार्याणां च ऋमेण विभावानुभावत्वम् ।

उदाहरणम्—

वेक्षोजाग्रं पाणिनाऽऽमृश्य दूरे यातस्य द्रागाननाव्जं प्रियस्य।

वस्थां (विवोधम् ) आलिलिङ्कः । अत्र विवोधस्य प्रतीताविष चेतनापदेन तस्य वाच्याय-मानत्वान्न भावत्वम् । समासोक्त्यलड्कारस्थैवात्र प्राधान्यम् ।

अथामवं निरूपयति—परकृतेति । अन्येन केनापि कृता या अवज्ञा तिरस्कारः प्रतिकूलाचरणादिश्च तज्जन्यं यत् स्वस्मिन् तूष्णीम्भाव-कठोरभाषण-लोचनवक्रत्वादि तत्कारणमेवामवं: असिह्ष्णुता । प्राग्वद् विवोधभाववत् । अमवंस्य विभावः परकृतापराधः, अनुभावास्तु मोनवाक्पाष्ठ्यादयः।

अमर्पमुदाहरति - वक्षोजेति । पाणिना स्वकरेण वक्षोजाग्रं नायिकायाः स्तनाग्रं

यहाँ प्रयुक्त 'चेतना' पद का वाच्यार्थ ही विवोध है, जो व्यंग्य न होने के कारण भाव नहीं वन सकता।

जैसे कोई नायक अपने वचन की सत्यता पर दृढ़ रहकर अपनी दो नायिकाओं के उपभोग के लिए दो (भिन्न-भिन्न) समय देकर यथोचित समय पर एक (नायिका) का उपभोग कर दूसरे समय में पहली को छोड़कर दूसरी का उपभोग कर दूसरे समय में पहली को छोड़कर दूसरी का उपभोग करता है, वैसे ही यह व्यक्ति रात में निद्रा को और सुबह में चेतना को आलिङ्गित करता है—इस प्रकार की समासोक्ति ( श्लेषयुक्त विशेषणों के द्वारा प्रकृत के साथ अप्रकृत का भी उपस्थापन) ही यहाँ प्रकाशित हो रही है। अत: यह भावध्वनि न होकर अलङ्कारध्विन ही है।

अब अमर्ष भाव का निरूपण करते हैं — दूसरे के द्वारा किये गये अपमान, विरुद्धकार्य आदि अनेक अपराधों से उत्पन्न तथा चुप होना, कठोर वचन, आँख तानना आदि का कारण जो चित्तवृत्ति उसे ही अमर्ष कहते हैं।

पूर्वभाव (विवोध) के समान ही यहाँ भी अमर्ष के कारण एवं कार्य क्रमश: इसके विभाव एवं अनुभाव हैं। अर्थात् परकृतापराध विभाव एवं मौन-वाक्पारुख्यादि अनुभाव होते हैं। उदाहरण—

( नायिका के ) स्तन के अग्रभाग की हाथ से छू-कर ( मार खाने के डर से )

#### शोणाग्राभ्यां भामिनी लोचनाभ्यां

जोवं जोवं जोवमेवावतस्थे।।

इह त्वाकिस्मक-स्तनाग्रस्पर्शो विभावः। नयनारुण्यनिनिमेषिनिरीक्षणे अनुभावो। ननु क्रोधामर्षयोः स्थायि-सञ्चारिणोभीवयोः किं भेदकिमिति चेद्, विषयतावैलक्षण्यमेवेति गृहाण। तत्र तु गमकं झटिति परिवनाशादौ प्रवृत्ति-र्वचनवैमुख्यादिकं चेति कार्यवैलक्षण्यम्।

ब्रीडादिभिनिमित्तैर्हंषाद्यनुभावानां गोपनाय जनितो भावविशेषो-

ऽवहित्थम्।।

सहसा आमृश्य संस्पृश्य (अपराधं कृत्वा ताडनभीत्या) द्राग् झटिति दूरे यातस्य प्रियस्य कृतापराधस्य रमणस्य, आननाब्जं मुखकमलं शोणाग्राभ्याम् कोपादीषद् रक्ताभ्यां लोचनाभ्यां, जोषं जोषं दृष्ट्वा-दृष्ट्वा, भामिनी कोपनस्वभावा नायिका, जोपं तूष्णीमेव अवतस्थे स्थितवती । जोपं जोपमिति णमुलन्तं 'जुषो प्रीतिसेवनयोरिति'धातोः । लोचनाभ्यां सेवनं दर्शनमेव ।

इह रिवित । अमर्थलक्षणे परकृतावज्ञा विभावत्वेनोक्ता, इह तु आदिपदेन ग्राह्म आकृत्मिककुचस्पर्शं एव । क्रोधः स्थायी भावः, अमर्थस्तु संचारिभावः समान एव प्रतीयते । तथापि उभयोः वस्तुगतवैलक्षण्येन पार्थंक्यमस्ति । क्रोधे झटिति पर-विनाशे प्रवृत्तिः, अमर्थे तु वचनवैमुख्यादिकमित्येव भेदः । किञ्च परकृतावज्ञादिजन्यस्य भावस्य अनुत्कटावस्थाऽमर्थंस्तेन मौनादिकायं जायते, तस्यैव उत्कटावस्था क्रोधस्तेन क्षिप्रमेव परिवनाशे प्रवृत्तिरूपं कार्यं जायते । इत्युभयोः कार्यमेव विषयतावैलक्षण्यं ज्ञापयतीति ।

अवहित्यं भावं निरूपयति—वीडादिभिरिति । लज्जा-भयवञ्चना-धूर्त्तादिभिः कारणैर्विभावस्वरूपैः, हर्षौत्सुक्यादिजनितानामनुभावानामश्रुपात-रोमाञ्चमुखिकासादीनां

शीघ्र ही दूर भागे हुए प्रिय के मुख-कमल को कोपनस्वभावा नायिका लाल-लाल आँखों से देख-देखकर चुप ही रही।

यहाँ आकि स्मिक रूप से स्तनाग्रस्पर्श विभाव तथा आँख लाल होना, अपलक देखना आदि अनुभाव है। अब यहाँ शंका करते हैं कि स्थायीभाव क्रोध और संचारीभाव अमर्थ में क्या भेदक तत्त्व है, तो इसका उत्तर है कि भेदक तो कोई नहीं, पर विषय के धर्म का विलक्षण होना ही भेदक है। अर्थात् परकृत-अपमान से उत्पन्न सामान्य कोप अमर्थ एवं उत्कट कोप क्रोध है। इसमें नियामक कार्य का वैलक्षण्य ही है कि क्रोध में परिवनाश के लिए झट से प्रवृत्ति होती है, जब कि अमर्थ में वचन देने से विमुख होना आदि ही होता है।

लज्जा, भय, घृष्टता आदि कारणों से हवं, औत्सुक्य आदि के अनुभावों (अश्रु-

तदुक्तम्-

अनुभाव-पिधानार्थेऽवहित्थं भाव उच्यते । तद् विभाव्यं भय-ब्रीडा-धाष्ट्यं-कौटिल्य-गौरवैः ॥

यथा-

प्रसङ्गे गोपानां गुरुषु महिमानं यदुपते-रुपाकण्यं स्विद्यत्पुलकितकपोला कुलवधः। विषज्वालाजालं झगिति वमतः पन्नगपतेः फणायां साश्चर्यं कथयतितरां ताण्डवविधिम्॥

अत्र बीडा विभावः । तादृश-कालियकथाप्रसङ्कोऽनुभावः । एवं भयादि-प्रयोज्यमप्युदाहार्यम् ।

गोपनाय निगूहनाय उत्पन्नो भावोऽवहित्यम् । अत्र विभावो ब्रीडादिः, अनुभावश्च हर्षादिगोपनचेष्टादिः ।

अत्र प्राचीनाचार्यसम्मातं दर्शयति—तदुक्तमिति । अनुभावस्य हर्पादिजनि-तरोमाञ्चादेः, पिद्यानार्थे गापनार्थे जनितो भावोऽवहित्यमुच्चते । तद् अवहित्यं, भयादिभिविभावैर्विभावनीयम् । यथा—प्रसङ्गः इति ।

गोपानां मुखात् कथाप्रस्तावक्रमे गुरुजनानां समक्षमेव यदुपतेः श्रीकृष्णस्य मिह्मानम् उपाकण्यं श्रुत्वा कुलवधः गोपकुलाङ्गना काचित् स्वेद-पुलकयुक्तगण्डस्थला जाता। श्रीकृष्णश्रेमणा पुलकभावप्रकाशो गुरुजन-समीपे नोचित इति मनसि निधाय सा तद्गोपनाय विषण्वालाराशि भगिति 'अतिशोध' वमत उद्गिरतः पन्नगपतेः कालिय-

पात, रोमांच आदि ) को छिपाने के लिए उत्पन्न भाव-विशेष (एक प्रकार के भाव ) को अवहित्य कहते हैं।

जैसा कि कहा गया है-

अनुभाव को छिपाने के लिए उत्पन्न भाव को अवहित्य कहा जाता है। वह भय, लज्जा, बृष्टता, कृटिलता और गौरव से प्रकाशित होता है। उदाहरण—

गोपों के मुख से कथावणंन-क्षम में गुरुजनों (तसुर आदि) के समक्ष ही श्रीकृष्ण के गुणवणंन को सुनकर गोपकुलवधू के गालों पर (प्रेमवश) आनन्द के कारण जलकण उछल पड़े। तब वह विष की ज्वालाओं को तुरन्त वमन करते हुए सपराज कालिय नाग के फणा पर श्रीकृष्ण के ताण्डव नृत्य करने की घटना को आश्चर्य से कहने लगी। (तात्पर्य यह कि यह गाल पर जलकण, इस घटना की वजह से ही प्राप्त है, न कि प्रेम से।)

यहाँ लज्जा विभाव है। इस प्रकार को कालिय-कथा अनुभाव है। इसी तरह भयं के कारण भी हर्षादि के छिपाने का उदाहरण प्रस्तुत करना चाहिए। अधिक्षेपापमानादिप्रभवा किमस्य करोमीत्याद्याकारा चित्तवृत्ति-

यदाहु:—

नृपापराधोऽसद्दोषकीर्तनं चोरधारणम् । विभावाः स्युरथो बन्धो वधस्ताडन-भत्संने । एते यत्राऽनुभावास्तदौग्र्यं निर्दयतात्मकम् ॥ इति ।

यथा-

अवाप्य भङ्गं खलु सङ्गराङ्गणे, नितान्तमङ्गाधिपतेरमङ्गलम्। परप्रभावं मम गोण्डिवं धनुर्विनिन्दतस्ते हृदयं न कम्पते॥

नागस्य फणायां श्रीकृष्णस्य ताण्डविविधि समुद्धतनृत्यरीति साश्चरं कथयितितराम् । तदाश्चर्येणैव स्वेद-पुलकादिकं जातिमिति वोधियत्ं तथा कथनम् ।

उग्रताख्यं भावं निरूपयति—अधिक्षेपेति । निन्दापमानवृथारोपादिकारणै-रुत्पन्ना 'किमस्य दण्डविधानं करोमी'त्याद्याकारा चित्तवृत्तिः उग्रतासंज्ञको भावः ।

यदाहुरिति । प्राचीनाचार्या इति शेषः । यस्मिन् जने उग्रता भाविनी तं प्रति तत्कारणतया (१) राज्ञोऽपराघोऽनुचितशासनम्, (२) तस्मिन् जनेऽविद्यमानस्य गूढतया विद्यमानस्य वा असतोऽक्षम्यस्य दोषस्य अन्येन कथनम्, (३) तद्वस्तु-चोरस्य अन्येन घारणम् आश्रयप्रदानम् इत्येतानि उग्रताया विभावस्वरूपाणि । तत्कार्यतया वन्ध-वध-ताडन-भर्त्सनानि अनुभावस्वरूपाणि । निर्दयता एव औग्र्यम् उग्रतासंज्ञको भावः ।

सङ्गराङ्गणे युद्धप्राङ्गणे अङ्गराजाद् कर्णात् नितान्तमत्यन्तम् अमङ्गलमशुभं भङ्गं पराजयम् अनाप्य प्राप्य, खलु निश्चयेन, पर उत्कृष्टः प्रभावो यस्य तादृशं मम अर्जुनस्य गाण्डिवं धनुः तदास्थां चापं विनिन्दतः, ते युधिष्ठिरस्य हृदयं न कम्पते, 'कयं न कम्पत' इति काक्वा 'अवश्यं कम्पनीयम्' इति व्यज्यते । गण्डिः वृक्षमूलाच्छा-खोद्गमस्थानपर्यन्तो भागः अस्यास्तोति संज्ञायां वः, पूर्वपदस्य विकल्पेन दीर्घं इति

निन्दा, अपमान, निरयंक अभियोग आदि से उत्पन्न 'मैं इसका क्या अनिष्ट कर डालूँ'' इत्यादि प्रकार की विचवृत्ति को उग्रता कहते हैं।

जैसे कि आचायों ने कहा है :--

जहाँ राजा का अत्याचार, अनुचित दोष कथन, चोर को आश्रय देना आदि विभाव हैं तथा बान्धना, वध करना, पीटना, डाँटना ये अनुभाव हैं, वहाँ निदंयता-स्वरूप उग्रता नामक भाव होता है। जैसे—

युद्धभूमि में कर्ण से अत्यन्त अमंगल पराजय पाकर उत्कृष्ट प्रभाव वाले मेरे (अर्जुन के) गाण्डीव धनुष की निन्दा करते हुए आपका (युधिष्ठिर का) हृदय एषा कर्णेन पराभूतं गाण्डिवं निन्दन्तं, युधिष्ठिरं प्रति धनञ्जयस्योक्तिः। युधिष्ठिरकर्त्तृका गाण्डिवनिन्दात्र विभावः। वधेच्छाऽनुभावः।

न चामर्थोग्रतयोनीस्ति भेद इति वाच्यम्, प्रागुदाहृतेऽमर्थध्वनावुग्रताया अप्रतीतेः । नाप्यसौ कोधः, तस्य स्थायित्वेन अस्याः सञ्चारिणीत्वेनैव भेदात् ।

विप्रलम्भ-महापत्ति-परमानन्दादिजन्माऽन्यस्मिन्नन्यावभास उन्मादः॥ शुक्तिरजतादिज्ञानव्यावृत्तये जन्मान्तम्।

गाण्डोवो गाण्डिवश्चेति सिद्धौ । युधिष्ठिरद्वारा अनुपमप्रभावस्य गाण्डिवस्य निद्रां श्रुत्वा अर्जुनः उग्रतया शत्रुवधेच्छामकरोदिति भावः ।

प्रागुदाहृते ''वक्षोजाग्रं पाणिनेति'' पद्ये । समर्षे मौन-वाक्पाद्यनुभावाः तस्य अनुत्कटताम्, उग्रतायां तु वध-वन्वादयोऽनुभावा उत्कटतां द्योतयन्ति । अस्या उग्रतायाः सञ्चारिभावत्वात् क्षणिकत्वम् ।

उन्मादं निरूपयित-विप्रलम्भेति । विप्रलम्भो वियोगः, महापित्तर्घोरिवपित्तः, अतिशयानन्दादिम्य उत्पन्नो योऽन्यवस्तुनि तदितरवस्तुनोऽवभासो ज्ञानं, स एव उन्माद-संज्ञको भावः । वियोगादयो विभावाः, अन्यस्मिन्नन्यावभासव्यवहारोऽनुभावः । शुक्तौ रजतश्रमस्थलेऽतिव्याप्तिवारणाय जन्मान्तं 'परमानन्दादिजन्मा' इत्यन्तं लक्षणे निवेशितम् । काँपता नहीं है ? अर्थात् अवश्य काँपना उचित है, मैं अवश्य इस घनुष से शत्रु का नाश करूँगा ।

यह उक्ति कण से परास्त एवं गाण्डीव घनुष की निन्दा करते हुए युिघछिर के प्रति अर्जुन की है। युिघछिर के द्वारा की गयी गाण्डीव की निन्दा यहाँ विभाव और शत्रुवध की इच्छा अनुभाव है।

अमर्ष और उग्रता में भेद नहीं है—ऐसा नहीं कहा जा सकता है, क्योंकि अमर्पं वित के ''वक्षोजाग्रम्'' इस पूर्वोदाहृत पद्य में उग्रता की प्रतीतिं नहीं होती है। विषयगत अनुत्कटता एवं उत्कटता ही दोनों में भेदक है। यह उग्रता क्रोध के अन्तगंत भी नहीं आ सकती, क्योंकि क्रोध स्थायोभाव है, जबकि उग्रता संचारीभाव (क्षणिक है), और यही दोनों में भेद है।

वियोग, घोर विपत्ति, अतिशय आनन्द इत्यादि से उत्पन्न जो किसी एक वस्तु में अन्य वस्तु होने का ज्ञान उसे उन्माद कहते हैं।

इस लक्षण में 'जन्मा' यहाँ तक का अंश इसलिए दिया गया कि यह लक्षण 'शुक्ति में रजत-भ्रम' स्थल में न चला जाय। रजतभ्रम का कारण वियोगादि नहीं, अपितु चाकचिक्य, दूरत्व आदि है।

उदाहरणम्—

अकरुणहृदय ! प्रियतम ! मुखामि त्वामितः परं नाहम् । इत्यालपति कराम्बुजमादायालीजनस्य विकला सा॥

एषा प्रवासगतं स्वनायिकावृत्तान्तं नायकं प्रति कस्याश्चित् सन्देश-हारिण्या उक्तिः । प्रियविरहोऽत्र विभावः । असम्बद्धोक्तिरनुभावः । उन्मादस्य व्याधावन्तर्भावे सम्भवत्यपि पृथगुपादानं व्याध्यन्तरापेक्षया वैचित्र्यविशेष-स्फोरणाय ।

रोगादिजन्या मूर्छारूपा मरणप्रागवस्था मरणम्।।

न चात्र प्राणिवयोगात्मकं मुख्यं मरणमुचितं ग्रहीतुम्, चित्तवृत्त्यात्म-केषु भावेषु तस्याप्रसक्तेः, भावेषु च सर्वेषु कार्य-सहर्वीत्ततया शरीरप्राणसंयोगस्य हेतुत्वात् ।

अकरणेति । विकला सा वियोगिनी, आलीजनस्य सखीजनस्य करकमलं गृहोत्वा 'अकरणहृदय! निष्ठुर! प्रियतम! त्वाम् (चिरान्मिलितं) इतःपरमद्यप्रभृति अहं न मुख्रामि' इति आलपित । अत्र सखीजने प्रियतमावभासः, तेनैवंविधा उक्तिः ।

व्याध्यन्तरेति । व्याधिभावे शय्याशयनम्, उन्मादे भ्रान्तिरसम्बद्धप्रलापः, मरणे मुच्छी, अपस्मारे कम्प-श्वास-पतनादय इत्येव वैचित्र्यम् ।

मरणाख्यं भावं लक्षयति—रोगादीति । रोग-शोक-वियोगादिकारणेनोत्पन्ना चेतनाशून्या मरणात्पूर्वावस्था (न तु वास्तविकं मरणम् ) मरणाख्यो भाव: ।

कोई वियोगिनो नायिका विकल होकर सखी के करकमल को पकड़कर बोलती है—निष्ठुरहृदय ! प्रियतम ! तुझे इसके बाद मैं कभी नहीं छोड़ ूंगी'। यहाँ सखी को प्रियतम मानकर कहना ही उन्माद को प्रकटित करता है।

यह उक्ति किसो सन्देशहारिणी दूती को है, जो प्रवासस्थित नायक के प्रति उसकी नायिका की दशा कह रही है। प्रिय का विरह यहाँ विभाव है। असम्बद्ध उक्ति अनुभाव है। यद्यपि उन्माद भी व्याधि (भाव) में ही आ जाता है, तथापि इसका अलग से कथन इसलिए किया गया है कि यह अन्य व्याधि की अपेक्षा अधिक चमत्कारी होता है, जो सहृदय के द्वारा स्वत: अनुभूत होता है। व्याधि में विछावन पर पड़े रहना, उन्माद में भ्रम एवं असम्बद्ध वोलना, मरण में मूर्छी तथा अपस्मार में काँपकर गिरना आदि वैशिष्ट्य हैं।

रोग, शोक एवं वियोगादि से उत्पन्न जो मूर्छा, जिसे मरण की पूर्वावस्था कह सकते हैं, वह मरण-संज्ञक भाव है।

यहाँ प्राणवियोग रूप मुख्य मरण का ग्रहण करना उचित नहीं है, क्योंकि चित्तवृत्ति (मन में रहने वाले) स्वरूप भावों में प्राणवियोगात्मक (चित्तरहित) उदाहरणम्—

दयितस्य गुणाननुस्मरन्ती शयने सम्प्रति या विलोकितासीत्।

अधुना खलु हन्त ! सा क्रशाङ्गी गिरमञ्जीकृरते न भाषितापि॥

प्रियविरहोऽत्र विभावः । वचनविरामोऽनुभावः । हन्तपदस्यात्रात्यन्तमु-पकारकत्वाद् वाक्यव्यङ्गयोऽप्ययं भावः पदव्यङ्गयतामावहित । एतेन भावस्य पदव्यङ्गयतायां नात्यन्तं वैचित्र्यमिति परास्तम् । दियतस्य गुणाननुस्मरन्ती-त्यनेन व्यज्यमानं चरमावस्थायामिष तस्या दियतगुणविस्मरणं नाभूदिति वस्तु विप्रलम्भस्य शोकस्य वा चरममभिव्यक्तस्य पोषकम् ।

दियतेति । प्रवासस्यस्य दियतस्य प्रियस्य, गुणोत्कीर्त्तनं कुवंती अतिदौर्वल्याद् या शयने शय्यायां दृष्टा, सैव कृशाङ्की प्रियविरहेऽतिशियतं दुर्वलाङ्की अधुना क्षणा-नन्तरमेव हन्त ! भाषितापि पृष्टापि गिरं स्ववचनं नैव अङ्गीकुरुते स्वीकुरुते प्रत्युत्तरं नैव ददातीति भावस्तेन मुच्छीवस्था गम्यते ।

वचनविरामो भाषणशक्तिनिवृत्तिः । हन्तपदस्य दुःखातिशयबोधकस्य । एतेन पदन्यङ्गचतायां चमत्कारातिशयप्रदिशतेन । व्यज्यमानं वस्तु विप्रलम्भस्य शोकस्य वा पोषकिमत्यन्वयः । चरमावस्था मरणम् । चरममिभव्यक्तस्य अन्ते

मरण का प्रसंग ही नहीं है और सभी भावों में, कार्य (अनुभाव) के साथ-साथ रहने वाला शरीर के साथ प्राण का संयोग ही हेतु है। (यह कारण कार्य से पूर्व नष्ट न होकर कार्यकाल में भी रहता ही है)।

जो दुर्बल अङ्गवाली अपने प्रियतम के गुणों का स्मरण करती हुई अभी-अभी विछावन पर लेटी हुई देखी गयी, वही अब तुरत ही हाय हाय ! पूछने पर भी नहीं बोलती है! उसे बोलने की भी शक्ति नहीं रही।

यहाँ प्रिय का विरहं विभाव है। बोलने की भी शक्ति का अभाव अनुभाव है। दुःखातिशयबोधक 'हन्त' पद यहाँ (मरणभाव में) अत्यन्त उपकारक है, इसिलए बाक्य द्वारा व्यंग्य होने पर यह मरण-भाव पदव्यंग्य बन जाता है। इस प्रकार पदव्यंग्य में भी वैलक्षण्य देखने के कारण किसी आचार्य का यह मत खण्डित हो जाता है कि 'भाव की पदव्यंग्यता में कोई चमत्कार नहीं है'।

"प्रिय के गुणों का स्मरण करती हुई" इस उक्ति से व्यग्य वस्तु व्वित यह है कि "अन्तिम (मरण) अवस्था में भी वह प्रिय के गुणों को नहीं भूली"। यह वस्तु- व्वित भी अन्त में अभिव्यक्त विप्रलम्भ या शोक का पोषक होता है। प्रथमतः प्रतीत मरण भावव्वित ही प्रधान है। वस्तु एवं रस व्वित बाद में प्रतीत हो रहे हैं।

अयं च भावः स्वव्यक्षक-वाक्योत्तरवितना वाक्यान्तरेण सन्दर्भघटकेन नायिकादेः प्रत्युज्जीवनवर्णने विप्रलम्भस्य, अन्यथा तु करुणस्य पोषक इति विवेकः । कवयः पुनरमुं प्राधान्येन न वर्णयन्ति, अमञ्जलप्रायत्वात् ।

सन्देहाद्यनन्तरं जायमान ऊहो वितर्कः ॥

स च निश्चयानुकूलः।

यदि सा मिथिलेन्द्रनिन्दिनी नितरामेव न विद्यते भुवि। अथ मे कथमस्ति जीवितं न विनालम्बनमाश्रितस्थितिः॥

प्रतीतस्य । मरणावस्थायाः प्राथम्येन प्रतीतिरत एव प्राधान्यम् । वस्तुना पोषितस्य विप्रलम्भस्य शोकस्य च पश्चात् प्रतीतिरत एव न प्राधान्यम् ।

अयं चेति । च शब्दस्तु शब्दार्थे, अथवा भावस्य वैशिष्ट्यान्तरस्य समुच्च-यार्थे । अयं मरणाख्यो भावः प्रबन्धकाच्ये यत्र निरूपितः, तस्मिन्नेव काच्ये तदग्रे नायिकायाः स्वस्थता चेन्निरूप्यते तिह्नं विप्रलम्भसाधकः, अन्यथा करुणसाधक इति ।

वितकं-भावं निरूपयित—सन्देहेति । स्याणुर्वा पुरुषो वेति विरुद्धकोटि-द्वयावगाहि-ज्ञानरूपे सन्देहे एकतरपक्षीययुक्तिस्फुरणरूपः, स्थाणौ पुरुषावधारणरूपे विपयये च स्थाणुत्वप्रतीतिसाधकयुक्तिस्फुरणरूपो वितकांख्यो भावः ।

स चेति वितर्को भावो निश्चयानुकूलस्तेन चिन्तादिभावतो वैलक्षण्यम् । पूर्वं सन्देहस्तदनन्तरमृहश्चिन्तायामपि भवति, किन्तु न स निश्चयानुकुल इति ।

उदाहरित—िमिथिलेन्द्रेति सा मत्प्राणाघारस्वरूपा, मिथिलेन्द्रनिन्दिनी सीता यदि भुवि नितरामेव निश्चितरूपेणैव न विद्यते, परलोकमेव गता, अथ तिह, मे रामस्य जीवितं कथमस्ति केन प्रकारेणास्ति, यतः आलम्बनम् आश्चयं विना आश्चितस्य

यह मरणभाव तो अपने प्रकाशक वाक्य से आने वाले वाक्य के द्वारा, जो वाक्य अपने प्रबन्ध (ग्रन्थ) के अन्तर्गत हो हों, नायिका आदि मरणावस्था प्राप्त व्यक्ति के पुनर्जीवित (जी-जाने के) वर्णन से विप्रलम्भ श्रृंगार का पोषक होता है और यदि पुनर्जीवन का वर्णन न हो तो करुण का पोषक होता है। कविगण तो इसे प्रधान रूप से वर्णित नहीं करते हैं, क्योंकि यह अमञ्जल है।

सन्देह, विपर्यय (विपरीत ज्ञान ) आदि के बाद होने वाला ऊह ( एक पक्ष के साधक युक्ति का स्फुरण ) ही वितर्क-संज्ञक भाव है ।

यह वितक निश्चय के अनुकूल होने से निश्चयात्मक है। (जब कि चिन्ता में अनिश्चयात्मक ही रहता है।)

उदाहरण—यदि यह प्राणाघार-वरूपा मैथिली (सीता) इस घरातल पर सर्वथा नहीं है तो यह मेरा (राम का) जीवन कैसे विद्यमान है ? क्योंकि विना स्वात्मिन भगवतो रामस्यैषोक्तिः । भृवि सीताऽस्ति न वेति सन्देहोऽत्र 'विभावः । भ्रूक्षेप-शिरोऽङ्गुलिनर्त्तनम् आक्षिप्तमनुभावः । न चासौ चिन्तेति शक्यं विदनुम्, चिन्ताया नियमेन निश्चयं प्रत्यप्रयोजकत्वात् । 'किं भविष्यति', 'कथं भविष्यति' इत्याद्याकारायाश्चिन्तायाः 'इदिमत्थं भवितुमहित प्रायशः' इत्याकारस्य वितर्कस्य विषयवैलक्षण्योपलम्भाच्च । 'न विने'त्यादिनोक्तोऽर्था-न्तरन्यासोऽप्यस्मिन्नेवानुकूलः ।

इच्टासिद्धि-राजगुर्वाद्यपराधादिजन्योऽनुतापो विषादः।

स्थितिनं क्वापि सम्भवति । सीताजीवनं विना मज्जीवनासम्भवाद् मज्जीवनदर्शनादेव सीताया जीवितत्वं सम्भावनीयमिति 'सीता भुवि अस्ति न वा' इति सन्देहे निश्चयानुकूल ऊहोऽत्र थितर्कः ।

स्वात्मिन स्वगतम् । आक्षिप्तिमिति, अत्र शब्दतोऽनुक्तमिप आक्षेपलम्यम् । वितर्कसमये भ्रूक्षेपः, शिरोनक्तंनम्, अङ्गुलिनतंनं च स्वभावसिद्धम् । वितर्कस्य चिन्तातः पाथंवयं दर्शयति—न चेति । चिन्तायां निश्चयो न लक्ष्यते, वितर्कस्तु निश्चयानुकूलो भवतीति विषयवैलक्षण्यमुभयोः । न विनेति । अत्रोदाहृतपद्ये 'न विनालस्वन-माश्रितस्थितिः' इत्यनेन सामान्येन, विशेषस्य रामजीवनेन सीताजीवस्थितेः समर्थन- रूपोऽर्भान्तरन्यासो निश्चयप्रत्यायको वितर्केऽनुकूलः ।

विषादभावं निरूपयति—इष्टेति । बहुप्रयत्नानन्तरभि अभीष्टकार्यंस्यासिद्धी,

आश्रय के आश्रित वस्तु का रहना सम्भव नहीं है। सीता के जीवन के विना मेरा जीवन रह नहीं सकता। अतः मेरे जीवन से जानकी जी के जीवित रहने का निश्चय हो रहा है।

अपने मन में भगवान् राम की यह उक्ति है। 'सीता इस पृथ्वी पर है या नहीं' यह सन्देह यहाँ विभाव है। भीहँ तानना, शिर और अंगुलियों को नचाना इत्यादि अनुभाव हैं, जो उदाहृत पद्य में शब्दतः अनुक्त रहने पर भी 'वितर्क-काल में रहते ही हैं' इस ज्ञान के द्वारा आक्षिस (आक्षेपलम्य) हैं।

यह वितर्क चिन्ता ही है—ऐसा नहीं कहा जा सकता है, क्योंकि चिन्ता नियमतः निश्चय के प्रति कारण नहीं हो सकती (प्रयोजक, साक्षात् या परम्परया कारण)। 'क्या होगा' 'कैसे होगा'—इस प्रकार की चिन्ता होती है, जिससे 'यह ऐसा हो सकता है, प्रायः' इस प्रकार के वितर्क की विषयगत-विलक्षणता (पार्यक्य) स्पष्ट ही है। इस पद्य के अन्तिम चरण 'न विनालम्बन' इत्यादि के द्वारा कथित अर्थान्तरन्यास अलंकार भी इसी निश्चयात्मक वितर्क में अनुकूल है। (यहाँ सामान्य उक्ति के द्वारा विशेष का समर्थनरूप अर्थान्तरन्यास अलङ्कार है।)

बहुत आयास के बाद भी अभीष्ट कार्य के सिद्ध न होने से तथा राजा, गुरु, देवता, देश आदि के प्रति अपराध आदि करने से उत्पन्न सन्ताप को विषाद कहते हैं।

उदाहरणम्—

भास्करसूनावस्तं याते, जाते च पाण्डवोत्कर्षे । दुर्योधनस्य जीवित ! कथमिव नाद्यापि निर्यासि ॥

अत्र स्वापकर्ष-परोत्कर्षयोर्दर्शनं विभावः। जीवितनिर्याणाशंसा तदा-

क्षिप्तं वदन-नमनादि चानुभावः।

अस्मिन्नेव च विषादध्वनौ दुर्योधनस्येत्यर्थान्तरसंक्रमितवाच्यध्विनरनु-ग्राहकः । न चात्र त्रासभावध्विनत्वं शंक्यम्, परवीरस्य दुर्योधनस्य त्रासलेश-स्याप्ययोगात् । नापि चिन्ताध्विनतम्, युद्ध्वा मरिष्यामीति तस्य व्यवसायात् । नापि दैन्यध्विनत्वम्, सकलसैन्यक्षयेऽपि विपदस्तेनागणनात् । न वा वीररस ध्विनत्वम्, मरणस्य शरणीकरणे परापकर्षजीवितस्योत्साहस्याभावात् ।

राज-गुरु-राष्ट्रादिकान् प्रति कृतेऽपराधे च स्वात्मिन जायमानोऽनुतापः सन्तापः, स एव विषादसंज्ञको भाव उच्यते । यथा—

भास्करेति । कर्णे मृते निराशस्य दुर्योधनस्य स्वजीवनं प्रति उक्तिरियम् । भास्करसूनौ सूर्यपुत्रे अनुपमप्रतापशालिनि कर्णे अस्तं याते मृते सित, तदनन्तरं पाण्डवो-कर्षे पाण्डवानां युधिष्ठिरादोनां वैरिणाम् उत्कर्षे च जाते, हे दुर्योधनस्य जीवित ! अतुलपराक्रमस्य कर्णेकप्राणस्य मम जीवन ! अद्यापि स्वकीयसर्वनाशे शत्रुदलोक्कर्षे च जाते इदानीमिप कथमिव कथं खलु न निर्यासि निर्गच्छिस ? अवश्यनिर्गन्तव्यस्य तवाव-स्थानं नोचितमिति भावः ।

निर्याणाशंसा प्रयाणेच्छा, तदिच्छासमये वदननमनवैवर्ण्यादिकं स्वभावसिद्ध-मनुक्तमपि आक्षेपलम्यम् ।

अर्थान्तरसंक्रिमितेति । दुर्योधनः स्वयं वक्ता 'ममेति' वक्तव्ये 'दुर्योधनस्ये'ति पदं साभिप्रायं प्रयुंक्ते । तेन तस्य तत्तद्गुणवत्त्वं लक्ष्यते—अतुलप्रताप-पराक्रमादियुक्तः कर्णेकप्राणः, प्रधीवत-पाण्डव इत्यादि । तेन दुर्योधनशब्दोऽत्र अर्थान्तरे संक्रमितः । परन्तु

# उदाहरण—

कणं के मर जाने पर निराश दुर्योघन की अपने जीवन के प्रति यह उक्ति है— हे दुर्योघन के प्राण ! तुम सूर्यपुत्र कणं के अस्त हो जाने ( मर जाने ) पर और पाण्डवों की उन्नति हो जाने पर भी अभी तक क्यों नहीं निकल जाते हो ?

यहाँ अपनी अवनित और शत्रु की उन्नति देखना विभाव है और प्राण निकल जाने की इच्छा तथा उसके द्वारा आक्षेपलम्य सर झुकाना आदि अनुभाव हैं।

इसो विषाद व्विन में 'दुर्योघनस्य' इस पद से प्राप्त अर्थान्तरसंक्रमितवाच्य-व्विन सहायक है। इस उदाहृत पद्य का वक्ता स्वयं दुर्योघन ही है। वह 'मम' (मेरा) कहने के स्थान में 'दुर्योघनस्य' पद का साभिप्राय प्रयोग करता है, जिससे अतिप्रतापी, इदं पुनरत्र नोदाहार्यम्-

अयि ! पवनरयाणां निर्दयानां हयानां श्लथय गतिमहं नो सङ्गरं द्रष्टुमीहे । श्रुतिविवरममी मे दारयन्ति प्रकुप्यद्-भुजगनिभ-भुजानां वाहुजानां निनादाः ॥

पर्यवसाने दुःखातिशयोत्पादकत्वेन विपादध्वनेः अनुग्राहक उपस्कारक एव अर्थान्तर-संक्रमितध्वितिनं तु प्रधानम् । परवीरस्य उत्कृष्टवीरस्य । व्यवसायात् निश्चयात्, चिन्तायां तु नथाविधव्यवसायाभावात् । विपदोऽगणनात् परवीरस्य दुर्योधनस्योक्ति-रियं वीररममेव कथं न ध्वनयतीत्याह—उत्साहेति । परस्य शत्रोः अपकर्षो हीनत्वं तदेव जीवितं प्राणा अस्य, तथाविधस्य उत्साहस्यात्राभावः, दुर्योधनो हि विषादं प्राप्य स्वस्य मरणमेवाङ्गीकरोति, तेन शत्रोद्धकपं एव प्रतीयते नापकषः । अतो नैवात्र त्रास-चिन्ता-दैन्य-वीर-रसध्वनीनां शङ्कास्ति ।

अत्र = विपाद्य्वनी । अयोति । कोमलमम्बोधनं बृहन्नलावेषधारिणमर्जृतं सारिथनं प्रति युद्धकातरस्य विराट्पुत्रस्योत्तरस्य । पवन इव रयो वेगो येषां तथा-विधानां दयारिहनानां कटोराणां घोटकानां गिंत क्लथय मन्दीकु । अहमुत्तरः सङ्गरं संप्रामं द्रष्ट्रं न ईहे इच्छामि । यतो हि—प्रकुप्यन्तश्च ते भुजगाः सर्पाः, तिन्नभाः तत्सदृशा भुगा दाहवो येषां तेषां बाहुजानां क्षत्रियाणां; 'बाहू राजन्यः कृत' इति पुरुष-परम्बीर, कर्णं का प्राणाधिक मित्र, पाण्डवों को बार-बार नीचा दिखा चुकने वाला आदि विशेषण युक्त वक्तां, ऐसा अर्थान्तर में संक्रमितवाच्य व्विन है, परन्तु प्रधान न होकर विषाद का पोषक ही है । यहां त्रासभावव्य व्विन हो । तत्र चिन्ताव्यि भो नहीं कह सकतं, 'युद्ध करके मारूँगा' यही उनका निश्चय है, जब कि चिन्ता में ऐसा निश्चय नहीं रहता है । यहां दैन्यध्विन भी नहीं हो सकतो, वयोंकि सकल सेना के क्षय होने पर भी उसने विपत्ति की परवाह न की । इसे वीररसघ्विन भी नहीं कह सकते, क्योंकि मरण को स्वीकार करने से शत्रु को नीचा दिखाना रूप उत्साह का ही यहां अभाव है ।

यह पद्य तो इस विषादध्विन के लिए उदाहृत नहीं हो सकता है—हे सारथी ! वायु के समान वेग वाले इन निदंय घोड़ों की गित को शिथिल करो, मैं युद्ध नहीं देखना चाहता। प्रकुपित सर्पों के समान भुजा वाले इन क्षत्रियों के ये युद्धोन्माद-शब्द मेरे कान के बिल को फाड़ रहे हैं। यह उक्ति युद्ध से भयभीत विराट्पुत्र उत्तर का बृहन्नलावेशघारी अर्जुन के प्रति है। अत्र त्रासस्यैव प्रतीयमानत्वेन विषादस्याप्रतीतेः, लेशतया प्रतीतौ वा त्रास एव आनुगुण्यौचित्येन ध्वनिव्यपदेशायोग्यत्वात् ।

अधुनैवास्य लाभो ममास्त्वितीच्छा औत्सुक्यम् ॥

इष्टिवरहादिरत्र विभावः । त्वरा-चिन्तादयोऽनुभावाः । यदाहुः— सञ्जातिमष्टिवरहादुद्दीप्तं प्रियसंस्मृतेः । निद्रया तन्द्रया गात्रगौरवेण च चिन्तया ॥ अनुभावितमाख्यातमौत्सुक्यं भावकोविदैः ॥ इति ।

सूक्तम्, अमी समीपस्था एव निनादाः शब्दाः, मे मम, श्रुतिविवरं कर्णकुहरं दारयन्ति स्फोटयन्ति ।

अत्र उत्तरस्य विषादो विद्यमानोऽपि न भावपदवीमावहित, भीरुत्वेन कठोरशब्दश्रवणरूपविभावेन च प्रतीयमानस्त्रास एवात्र भावः । यथाकथञ्चित् लेशतया यित्कञ्चित्
कर्णविवर-विदीर्णनदृरा प्राणान्ताशङ्कया प्रतीतोऽपि विषादः, पूर्णाभिव्यक्तत्वेन प्रतीयमानस्य त्रासस्य आनुगुण्येन अनुकूलतया पोषकत्वेन गौणो व्वनित्वेन व्यवहारस्यायोग्य एव ।

बौत्सुवयाख्यं भावं लक्षयित—अधुनैवेति । अभिलिषितवस्तुनः प्राप्त्यर्थमुत्कटे-च्छास्वरूपो भाव बौत्सुवयसंज्ञकः । इष्टस्य प्रियजनस्य वस्तुनो वा विरहोऽभावस्वरूप एव विभावः । तत्प्राप्तये त्वरा शीघ्रकारिता, चिन्तादिश्च कार्यंतयानुभावः । अत्र प्राचीन-सम्मति दशंयित—सञ्जातिमिति । इष्टिवरहात् संजातमुत्पन्नं, प्रियसंस्मृतेः उद्दोप्तं विधितं, तेन प्रियसंस्मृतिरुद्दीपनिवभाव इति सूचितम्, निद्रान्तदृश्वतन् भव-चिन्ता-दयोऽनुभावा। तः अनुभावितम् अनुभावनव्यापारसम्बन्धीकृतम्, यत् तद् भावजः औत्सुवय-भावरूप प्रतिपादितम् ।

यहाँ त्रास (भय) ही प्रतीयमान हो रहा है, इसलिए विषाद की प्रतीति ही नहीं होती है। अंशतः उसकी प्रतीति मान भी लें तो उसे त्रास के अनुकूल गौण रहने के कारण वह व्विन कहलाने योग्य नहीं है।

'अभी मुझे यह मिल जाय' इस प्रकार की उत्कट इच्छा ही औत्सुक्य है। इष्ट का विरह (अभाव) यहाँ विभाव एवं प्राप्ति की शीघता, चिन्ता आदि अनुभाव है। जैसा कि आचार्यों ने कहा भी है—

इष्ट व्यक्ति या वस्तु के विरह से उत्पन्न, उसी प्रिय व्यक्ति या वस्तु के स्मरण से उद्दीत (विधत) और निद्रा, तन्द्रा, देह के भारीपन तथा चिन्ता से अनुभवगोचर होने वाले भाव को भाववेत्ताओं ने औत्सुक्य कहा है। उदाहरणम्—

निपतद्वाष्प-संरोध-मुक्तचाञ्चल्यतारकम् । कदा नयननीलाञ्जमालोकेय मृगीदृशः ॥ अनर्थातिशयजनिता चित्तस्य सम्भ्रमाख्या वृत्तिरावेगः ।

उदाहरणम्-

लीलया विहित-सिन्धुबन्धनः, सोऽयमेति रघुवंशनन्दनः। दर्पदुर्विलसितो दशाननः, कुत्र यामि ? निकटे कुलक्षयः॥

एषा स्वात्मिन मन्दोदर्या उक्तिः। रघुनन्दनागमनमत्र विभावः। कुत्र

यामीत्येतद्व्यञ्जवः स्थैयभावोऽनुभावः।

न चात्र चिन्ता प्राधान्येन व्यज्यत इति शक्यते वक्तुम्, कुत्र यामीति स्फुटं प्रतीतेन स्थैर्याभावेनोद्धेगस्येव चिन्ताया अप्रत्यायनात् । परन्त्वावेग-चर्व-णायां तत्परिपोधकत्या गुणत्वेन चिन्तापि विषयीभवति ।

निपतदिति । विरही नायकश्चिन्तयित—मृगीदृशो नयननीलाञ्जं नयनरूपं नीलकमलं कदा आलोकेय पश्येयम्, यत्कमलं निपततां वाष्पाणां नेत्रविन्दूनां संरोधेन स्तम्भनेन मुक्तं त्यक्तं चाञ्चल्यं याम्यां ते तारके कनीनिके यस्य तथाविधम् । प्रियविरहा-लम्बनेन तत्स्मरणोद्दोपनेन तिच्चन्तानुभावेन प्रियादर्शनोत्कटेच्छारूप औत्सुक्यभावः प्रतीयते ।

आवेगाख्यं भावं लक्षयति—अनर्थेति । आकस्मिकरूपेण अत्यन्तानिष्टघटनायाः कारणेन चित्ते जायमानः सम्भ्रमो विक्षोभ एव आवेगाख्यो भावः । यथा—रावणपत्त्या

उदाहरण — मृगनयनी के गिरते हुए आँसू (जल) को रोकने के कारण चक्रवलता को त्यागने वाले पुतलियों से युक्त आँख रूपी नीलकमल को कब देखूँगा ?

अत्यन्त अनर्थं (अनिष्ट घटना) के अकस्मात् आ जाने से उत्पन्न चित्त के सम्भ्रम (विक्षोभ, हड़बड़ी) को आवेग या उद्देग कहते हैं। विश्वनाथ ने आवेग को हर्षं से भी उत्पन्न माना है।

लीला से ही सागर में सेतु बाँघने वाले, अतुल पराक्रमशाली रूप में प्रस्थात वे (जिनकी पत्नी का अपहरण किया गया है) श्रीरामचन्द्रजी लङ्का आ रहे हैं और रावण उनके स्वागत के बजाय दर्प से दुराचाररत है, उनसे द्वेष ही कर रहा है। तब तो सम्पूर्ण कुल का ही नाश बहुत निकट है। हाय! कहाँ जाऊँ?

यह अपने मन में मन्दोदरी की उक्ति है। रघुनन्दन का आगमन यहाँ विभाव है। 'कहाँ जाऊँ' इससे व्यंग्य चंचलता अनुभाव है।

यहाँ चिन्ता ही प्रधानरूप से प्रतीत हो रही है, ऐसा नहीं कह सकते, क्योंकि कहाँ जाऊँ इस वाक्य के द्वारा स्फुट (स्पष्ट) रूप से प्रतीत स्थिरता के समाव

#### रसगङ्गाधर।

चिन्तोत्कण्ठा-भय-विरहेष्टानिष्टदर्शनश्रवणादिजन्याऽवश्यकत्तंव्यार्थ-प्रतिसन्धान-विकला चित्तवृत्तिर्जंडता ।

इयं च मोहात् पूर्वतः परतश्च जायते । यदाहुः-

कार्याविवेकोः जडता, पश्यतः श्रुण्वतोऽपि वा । तद्विभावाः प्रियानिष्टदर्शनश्रवणे रुजा ॥ अनुभावास्त्वमी तूष्णीम्भाव-विस्मरणादयः । स पूर्वं परतो वा स्यान्मोहादिति विदां मतम् ॥ इति ।

मन्दोदयी विलापोऽयम् । छीलया अनायासेनैव विहितः सिन्धुबन्धनः सागरबन्धनो येन सोऽयं परिचितो दिव्यपराक्रमशाली सर्मः पस्थितो रामचन्द्रो लङ्कामागच्छित । किन्तु दशाननो रावणो दर्पेण दुविलसितो दुराग्रहो, रामस्य समर्चा न वरोति, तं हेष्टि । अत एव कुलक्षयो निकट एव । अशरणा वव गच्छामीति । अत्र कुलस्यैव क्षय इत्यालम्बन-विभावो, रघुनन्दनागमनमुद्दे।पनविभावः, स्थैर्यस्य स्थिरताया अभावः चञ्चलताऽनुभावः । उद्देगस्येव — आवेगस्येव चिन्तायाः प्राधान्येन प्रतीत्यभावात् । चर्वणायाम् — आस्वाद-काले । गुणत्वेन===अङ्गतया ।

जडताख्यं भावं लक्षयित—चिन्तेति । चिन्तोत्कर्षभयेति पाठान्तरम् । उत्कर्षाति-शयादिप कर्त्तंव्यमौग्व्येन जडता भवति । चिन्तादि-समुत्पन्ना किङ्कर्तंव्यविमूढता जडता । इष्टस्यानिष्टस्य च दर्शनेन श्रवणेन चेत्यर्थः ।

इयं जडता । मोहात् = मूच्छंनात् । कार्याविवेक इति । किमपि पश्यतः श्रुण्वतो वा जनस्य कर्त्तंच्यनिर्धारणाज्ञानं जडता । तस्याः विभावाः प्रियस्य इष्टस्य अनिष्टस्य च दर्शन-श्रवणे रोगश्च, अनुभावास्तु तुष्णीम्भावो विस्मृतिश्चेत्यादयः ।

(चाञ्चल्य) के द्वारा जैसे उद्वेग (आवेग) दृष्ट हो रहा है, वैसे चिन्ता प्रधानरूप से प्रतीत नहीं होती है। परन्तु आवेग-भाव के आस्वादनकाल में उसके पोषक के रूप में अङ्ग बनकर चिन्ता भी यहाँ सम्मिलित होकर विषय बनती है।

चिन्ता, उत्कण्ठा, भय, विरह, इष्ट एवं अनिष्ट के दर्शन एवं श्रवण आदि से उत्पन्न अवश्यकर्त्तंब्य ज्ञान से विकल (रहित) चित्तवृत्ति को जड़ता कहते हैं।

यह जड़ता मूर्च्छा से पहले और बाद में भी होती है। जैसा कि आचार्यों ने कहा है—िकसी को देखने या सुनने वाले में कत्तंच्य के ज्ञान का अभाव ही जड़ता है। इसके विभाव हैं—प्रिय एवं अनिष्ट के दर्शन एवं श्रवण तथा रोग, अनुभाव हैं—चुपी, विस्मरण आदि। वह जड़ता-भाव मूर्च्छा से पहले या बाद में होता है—ऐसा विद्वानों का मत है।

उदाहरणम्—
्रादविध दियतो विलोचनाभ्यां, सहचिर ! दैववशेन दूरतोऽभूत् ।
तदविध शिथिलीकृतो मदीयैरथ करणैः प्रणयो निजिक्तियासु ।।
प्रियविरहोऽत्र विभावः, करणैश्चक्षुःश्रवणादिभिः क्रियासु तत्तत्प्रमितिषु
प्रणयस्य शिथिलीकरणमनुभावः । मोहे चक्षुरादिभिश्चाक्षुपादेरजननम्, इह तु
प्रकारविशेषवैशिष्ट्येन वाहुल्येनाजननमिति तस्मादस्य विशेषः । अत एवोदाहरणे शिथिलीकृत इत्युक्तं, न तु त्यक्त इति ।

अतितृष्ति-गर्भ-व्याधि-श्रमादिजन्या चेतसः ऋियाऽनुन्मुखताऽऽलस्यम्।

उदाहरति—यदवधीति । हे सहचरि सिख ! दैववज्ञेन भाग्यवज्ञात् मम दियतः प्रियः यदविध यस्मात्कालादारम्य मम विलोचनाम्यां दूरतोऽभूद् दूरं गतवान्, तदविध तस्मादेव क लात् मदीयैः करणैः चक्षुरादिभिः निजिक्तयासु दर्शनिः श्रवणादिषु प्रणयः स्वव्यापारासिक्तिकृषः, शिथिलीकृतो मन्दीकृतः । अत्र अथेति पादपूरणे । 'प्रणयो निजे'त्यत्र पूर्वन्त्य-परादिवणंयोः सहावस्थानेनाञ्लीलत्वम् ।

प्रसितिषु चाक्षुषप्रत्यक्ष-श्रावणप्रत्यक्षादिषु । ननु मोहजडतयोर्जानवैकल्य-रूपत्वात् कृतः पृथगुपादानिमिति समाधत्ते—मोह इति । मोहे इन्द्रियाणां सर्वथा क्रिया-शून्यत्वं, जडतायां तु ईपत्कार्यंकरत्वं, न सर्वथा ज्ञानाभाव इत्युभयोर्वे छक्षण्येन पृथगु-पादानम् । प्रकारेति तत्तदसाधारणरूपेण बहुशो न तु सर्वथा । तेन क्वचिच्चाक्षुषादे-जंननमपि जडतायां, मोहे तु सामान्यरूपेणैव तदजननिमिति ।

बालस्यं लक्षयति—अतितृप्तीति । अतिसन्तुष्टि-गर्भरोगश्रमादिकारणेन

उदाहरण—हे सिख ! जब से मेरे प्रियतम भाग्यवश मेरी आँखों से दूर हो गये हैं, उसी समय से मेरी आँख-कान आदि इन्द्रियों ने अपने देखना-सुनना आदि कार्यों में स्नेह को मन्द कर दिया है।

यहाँ प्रिय का विरह विभाव है, करणों (साधनों) आँख-कान आदि से कार्यों में—उन-उन इन्द्रियों की प्रमितियों (प्रत्यक्षों) में प्रणय (स्तेह) का मन्द करना अनुभाव है। मोह-भाष में आँख आदि से चाक्षुषादि प्रतीति नहीं होती और यहाँ जड़ता भाव में उन-उन असाधारण विशेषताओं के द्वारा अधिकतर रूप से प्रतीति नहीं होतो, किन्तु कहीं-कहीं प्रतीति होती भी है। इसलिए मोह से जड़ता का पार्यवय ही है। मोह में इन्द्रियों के विषयों से सम्पर्क होने पर भी कदापि कुछ भी प्रतीति नहीं होती है, जब कि जड़ता में स्थूल रूप से कुछ-कुछ होती है।

इसलिए पूर्वोक्त उदाहरण में 'शिथिलीक्कत' कहा है, 'त्यक्त' नहीं। अत्यन्त तृप्ति, गर्म, व्याघि, श्रम आदि के कारण उत्पन्न मन में कार्यं न करने की प्रवृत्ति को आलस्य कहते हैं। अत्र च नासामर्थ्यम्, नापि कार्याकार्यविवेकशृत्यत्वम् । तेन कार्याकरणः रूपस्यानुभावस्य तुल्यत्वेऽपि ग्लानेजंडतायाश्चास्य भेदः ।

उदाहरणम्—

निखिलां रजनीं प्रियेण दूरादुपयातेन विवोधिता कथाभिः। अधिकं निह पारयामि वक्तु सिख ! मा जल्प, तवायसी रसज्ञा ।। एषा हि प्रियागमनिद्वतीयदिवसे मुहुनिशावृत्तान्तं पृच्छतीं सिखीं प्रति रजनिजागरणजनितालस्यायाः कस्याश्चिदुन्तिः। अत्र रजनिजागरणं विभावः, अधिकसम्भाषणाभावोऽनुभावः।

समुत्पन्ना चित्ते या व्यापाराप्रवृत्तिः सैव आलस्यम् । वस्तुतो व्यापारमन्थरता, न तु व्यापाराभावः । अन्यथा भावरूपालस्यस्य अभावरूपतापत्तिः स्यात् ।

कार्यस्याकरणरूपोऽनुभावः आलस्य-ग्लानि-जडतासु एक एवंति कथं त्रयाणां नैवयमिति प्रतिपादयति—अत्र चेति । आलस्ये असामध्यं कार्यकरणे अशक्तिनं भवति, ग्लानौ तु भवनीत्युभयोर्भेदः । आलस्ये कर्त्तं व्याकर्त्तं ग्रयज्ञानाभावो न भवति, जडतायां तु भवतीत्युभयोर्भेदः ।

उदाहरति—िनिखिलामिति । हे सिख ! दूराद् दूरदेशात्, चिराद् उपयातेन प्रियेण कथाभिर्वातीलापादिभिः अहं निखिलां सम्पूर्णां रजनीं राश्चि विवोधिता जागरिता । रजनीमित्यत्रात्यन्तसंयोगे द्वितीया । अत एवालसाहम् इतोऽधिकं वक्तुं निह् पार्यामि । त्वं मा जल्प । मन्ये, तव रसज्ञा जिह्वा आयसी लौहिनिमिता वर्तते, यन्मां श्चान्तामिप वारं वारं रात्रिवृत्तान्तं पृच्छसीति ।

कथाभिरिति । चिरान्मिलितायां प्रियायां केवलाभिः कथाभिरेव रात्रिजागरण-मनुपपन्नं सत् कथाभिरित्यस्य वाच्यमविवक्षितं, लक्षणया सुरतव्यापारं गमयति ।

इस आलस्य भाव में कार्य करने में सामध्यं का अभाव नहीं रहता है (जब कि ग्लानि में रहता है) और कत्तंब्य एवं अकत्तंब्य के ज्ञान का अभाव भी नहीं रहता है (जब कि जड़ता में रहता है)। इसीलिए 'कार्य का न करना' रूप अनुभाव के (आलस्य, ग्लानि और जड़ता—६न तीनों भावों में) तुल्य रहने पर भी ग्लानि और जड़ता से इस आलस्य का भेद ही है।

उदाहरण—हे सिंख ! दूर देश से (या बहुत दिन पर) आये हुए प्रिय ने मुझे अनेक कथा-चर्चादियों के द्वारा पूरे रातभर जगाये रखा है। अतः मैं इससे अभिक बोल नहीं सकती हूँ। अब तू मत बोलो। क्या तेरी जिह्वा लोहे को बनी है? (जो मुझे अत्यन्त थकी रहने पर भी बार-बार पित-वृत्तान्त पूछ रही हो और जिह्वा थकती ही नहीं है?)

प्रिय के आगमन के दूसरे दिन में बार-बार रात्रि-वृत्तान्त पूछती हुई ससी के

जडतायां मोहात् पूर्ववित्तत्वमुत्तरवित्तत्वं वा नियतं, न त्वत्रेत्यपरो विशेषः। गोपनीयविषयत्वाद् यदि कथाभिरित्यविविक्षतवाच्यं, तदा श्रमोऽस्तु परिपोषकः, श्रमजन्ये ह्यालस्ये श्रमस्य परिपोषकताया अवार्यत्वात्। अति-तृप्त्यादिजानिते त्वालस्ये श्रमाद् विविक्तविषयत्वं वोध्यम्।

परोत्कर्षदर्शनादिजन्यः परिनन्दादिकारणीभूतिश्चित्तवृत्तिविशे-षोऽसूया।

इमामेवासहनादिशब्देन व्यवहरन्ति । यथा-

गोपनीयत्वाद् वाच्यक्ष्पेण तस्योपादानं न कृतं, लज्जारक्षणाय च । तेन सुरतेन श्रमाति-श्रयो व्यङ्ग्यार्थो लम्यते, किन्तु तज्जन्यमेवालस्यं प्रधानमेव । श्रमस्य स्वजन्यालस्यपरि-पोषकत्वमपरिहार्यम् । न च श्रमं विनालस्यं न सम्भवतोति वाच्यम्, अतितृप्ति-गर्भ-व्याधिजन्य आलस्ये श्रमरिहनोदाहरणसम्भवात् ।

असूयास्यं भावं लक्षयित — परेति । परस्य उत्कृष्टत्वदर्शनेन उत्पन्ना, तन्नि-न्दायाः कारणस्वरूपा चित्तवृत्तिरसूया । इमामसूयामेव असहनासहिष्णुतादिशब्देनापि कथयन्ति । परगुणामहिष्णुना परदोषाविष्कृतिश्चासूयाशब्दार्थः ।

प्रति किसी नायिका की यह उक्ति हैं, जो रातभर जागने से अलसायी हुई है। यहाँ रात में जागना विभाव और अधिक बोलने का अभाव अनुभाव हैं।

जड़ता भाव में मूच्छी से पहले या बाद में जड़ता का रहना नियत है, किन्तु इस आलस्य में ऐमा बात नहीं, यह इसकी दूसरी विशेषता है। सुरत के गोपनीय विषय होने के कारण 'कथाभिः' यह पद अविवक्षितवाच्य ध्विन के रूप में अपने वाच्यार्थ वार्तालाप को अविवक्षा कर सुरतच्यापाररूप लाक्षणिक अर्थ के द्वारा श्रमातिशय को ही ध्वित कर रहा हूं और तब तो यह श्रमध्विन का ही उदाहरण हुआ, आलस्य का नहीं, ऐसा नहीं कह मक्ते; क्योंकि श्रमध्विन रहने पर वह आलस्य का ही पोषक है, क्योंकि श्रम से उत्पन्न आलस्य में श्रम का पोषक होना अपरिहार्य है। (नायक बहुत दिन पर आया है, वह बात ही में रात बिता दे, यह संगत नहीं ह, इसलिए 'कथा' शब्द से सुरत अर्थ लेना आवश्यक है और लज्जानिवारणार्थ नायिका सुरत न कहकर 'कथा' से काम चला रही है।) श्रम से असंकीर्ण आलस्य का उदाहरण अतितृप्ति आदि से उत्पन्न रहेगा।

दूसरे के उत्कर्ष को देखने आदि से उत्पन्न, इस उत्कृष्ट की निन्दादि के कारण-स्वरूप चित्तवृत्ति को असूया कहते हैं।

इसे ही असहन ( असिहण्णुता ) आदि शब्द से कहते हैं। यथा-

कुत्र शैवं धनुरिदं क चायं प्राकृतः शिशुः। भङ्गस्तु सर्वसंहर्त्रा कालेनैव विनिर्मितः॥

एषा भग्नहरकार्मुकस्य रामस्य पराक्रममसहमानानां तत्रत्यानां राज्ञा-मुक्तिः । अत्र च श्रीमद्दाशरिथबलस्य सर्वोत्कृष्टताया दर्शनं विभावः, प्राकृत-शिशुपदगम्या निन्दानुभावः ।

> तृष्णालोलिबलोचने कलयित प्राचीं चकोरवजे, मौनं मुखति किञ्च कैरवकुले, कामे धनुर्धुन्वति। माने मानवतीजनस्य सपिद प्रस्थातुकामेऽधुना धातः! किं नु विधौ विधातुमुचितो धाराधराडम्बरः॥

कुत्रेति । जनकनगरे धनुर्यंज्ञे रामिबद्वेषिणामुक्तिरियम् । कृत्र पुरुषोत्त्थापना-शनयिमदं शैवं शिवसम्बन्धि धनुः ? अयं रामः प्राकृतो वैशिष्ट्यरिहतः माधारणः शिशु-बलिश्च नव ? उभयोः सम्बन्धोऽसम्भव एव । तेन धनुर्भंङ्गो नैव रामेण सम्भाव्यते । तिह तद् भग्नं कथमिति चेदुच्यते, तस्य भङ्गस्तु सर्वसंहारकेण कालपुरुषेणैव विनिर्मितो निर्धारितः । धातूनामनेकार्थंत्वाद् रचनार्थंकस्य निर्माते: करणार्थे प्रयोगः । निदर्शना-लङ्कारः ।

भग्नहरकार्मुकस्य भग्नं हरकार्मुकं शिवधनुयन । तत्रत्यानां घनुयंज्ञे सीता-परिणयार्थमागतानां राज्ञाम् ।

पुनरसूयाममर्थंसङ्कीर्णामुदाहरति—तृष्ठणेति । अत्र कस्यचिद् राजकुमारस्या-गमनं प्रस्तुतं सहमाऽवरुद्धमिति अप्रस्तुतेन चन्द्रवृत्तान्तेन वर्णितम् । चन्द्रोदयकाल एव मेघाडम्बरिवघातारं घातारं कश्चिदाक्रोशिति—हे धातः अधुना सायंकाले चन्द्रोदयावसरे तृष्णया चन्द्रिकाप्राप्तीच्छया लोले चञ्चले विलोचने यस्य तस्मिन्, चकोरसमुदाये प्राचीं दिशं कल्यित पश्यित सित, किञ्च अपि च, कैरवकुले कुमुदगणे मौनं दिवाकृतमुद्रणं मुञ्जति सित, कामदेवे धनुः धुन्वति कम्पयित सित, मानवतीजनस्य माने प्रणयकोपे

कहाँ यह शिव का घनुष और कहाँ यह साधारण वालक (राम)? इस धनुष का भङ्ग तो सबों के संहार करने वाले कालपुरुष ने हो किया है।

यह शिवधनुष को तोड़ने वाले राम के पराक्रम को न सहने वाले वहाँ सीता-परिणय के लिए उपस्थित राजाओं की उक्ति है। यहाँ श्रीमान् दाशरिथ राम के सैन्यों को सर्वोत्कृष्टता देखना विभाव एवं 'साधारण शिशु' पद से व्वनित निन्दा अनुभाव है।

अमर्पमिश्रित असूया का उदाहरण—हे विधाता! अभी चन्द्रोदय होने के समय सायंकाल में जब चौंदनी को देखते हेतु चंचल आँखों वाले चकोरगण पूरव की ओर देखने लगे, कुमुदिनी-वन अपनी चुप्पी (संकुचित होना) छोड़ने लगे, काम- अत्रापि यद्यपि तदीयो च्छूङ्खलतादि-दर्शनजन्या, अनुचितकारित्वरूप-निन्दाप्रकाशानुभाविता, कविगता, विधात्रालम्बनासूया व्यज्यत इति शक्यते वक्तुम्, तथापि कार्यकारणयोस्तुल्यत्वादिभव्यक्तेनामर्पेण शविलिनेवामौ न विविक्ततया प्रतीयते । निह विधानुरपराध इव भगवतो रामस्यापराधोऽस्ति, येन कवेरिव वीराणामप्यमपोंऽभिव्यज्येत । स्वभावो हि महोन्नतिकयानिष्पादनं वीराणाम् ।

प्रस्थातुकामे प्रम्थातुमुद्याते सित, विधी चन्द्रे, धाराधराडम्बरः मेघाच्छन्नत्वं कि नु त्वया विधातुमुचितः ? सर्वथा नैवोचित इत्यर्थः।

तदीया विधातुः, उच्छृक्कुल्ता अनुचितकारिता। विधादात्यस्यना विधातृ-सम्बन्धिनो। कार्यकारणयोः अनुभावविभावयोः निन्दाप्रकाशोच्छृक्कुलतादर्शनयोः तृत्य-त्वात्, समानत्वात्, असूयामर्पयोस्तृत्यविभावानुभावकत्वादेककान्त्रोपस्यितावसूयामर्पौ। शबलितैव मिथितैव। विकिक्ततया पृथक्तया। नहीति। अमर्पनिथितासूयो-दाहरणे प्रस्तृतपद्ये विधानुरपराधेन कवेरमर्पः। शुद्धासूयोदाहरणे "क्रुत्र शैवस्" इत्यादि पद्ये रामस्यापराध एव नास्ति, येन वीराणाममर्पः स्यात्। वीरो हि रामो नैवापराधी, स स्वभावतो महोस्नतिप्रदकार्ये धनुभंङ्गे प्रवृत्तो न तु मत्सरतया।

देव अपने धनुष को कँपाने लगे और मानवती जनों के मान झट से प्रस्थान करने लगे, तब उमी ममय चन्द्रमा पर यह मेघ की घटा लाद देना क्या उचित हुआ ?

यहाँ यद्यपि विधाता की उच्छृंखलता (मनमानी) के दर्शन में उत्पन्न 'अनुचित किया विधाता ने' इम निन्दा से अनुभावित कविगत विधाता-विषयक असूया अभिव्यक्त हो रही है—ऐमा कहा जा सकता है, तथापि उसी समय अभिव्यक्त अमर्प (अपराध के कारण विगड़ना या चुप होना) के साथ वह मिश्रित रूप से ही प्रकाशित हो रही है, पृथक् स्वतन्त्र रूप से नहीं। असूया एवं अमर्प के विभाव और अनुभाव यहाँ समान (एक) ही हैं, इम कारण दोनों ममानकाल में हो प्रतीत होते हैं। अत: यह उदाहरण अमर्षसंकीण असूया का है।

पूर्वोदाह्त 'कुत्र शैवं' पद्य गुद्ध-असूया का उदाहरण है, क्योंकि जैसे 'तृष्णा-लोल' पद्य में विघाता का अपराध है, वैसे इस पद्य में भगवान् राम का अपराध नहीं है, जिससे कि विघाता के प्रति किव के अमर्ष के समान वीरों को भी राम के प्रति अमर्ष हो। शिव के घनुष को तोड़ना अपराधवश नहीं, स्वभाववश हो राम के द्वारा हुआ, क्योंकि महान् उन्नतिदायक कार्य करना वीरों का स्वभाव ही है। अत्राप्रस्तुत-चन्द्रवृत्तान्तेन प्रस्तुत-राजकुमारादिवृत्तान्तस्य ध्वननान्ना-स्त्यसूयाध्वनित्वमिति तु न वाच्यम्, एकध्वनेध्वन्यन्तराविरोधित्वात् । अन्यथा महावाक्यध्वनेरवान्तरवाक्यध्वनिभिः, तेषां च पदध्वनिभिः सह सामानाधि-करण्यं कुत्रापि न स्यात् ।

वियोग-शोक-भय-जुगुप्सादीनामितशयाद् ग्रहावेशादेश्चीत्पन्नी व्याधिविशेषोऽपस्मारः।

व्याधित्वेनास्य कथनेऽपि विशेषाकारेण पुनः कथनं वीभत्स-भयानक योरस्यैव व्याधेरङ्गत्वं नान्यस्येति स्फोरणाय । विप्रलम्भे तु व्याध्यन्तर-स्यापि च ।

अत्रेति । ''तृष्णालोलेति'' पद्ये चन्द्रवृत्तान्तेन राजकुमारवृत्तान्तोऽपि ध्वन्यते । तत्समकालमेवासूयाध्विनः स्वतन्त्रतयैव प्रतीयते । उभयध्वनेरेकत्र समावंशे न कश्चिद्धि-रोधः । महावावये प्रवन्धरूपे अनेकध्वनीनां समावेशः । एकस्मिन् वावयेऽनेकपदध्वनीनां प्रतीतिर्भवत्येव ।

अपस्मारभावं लक्षयित—वियोगेति । वियोगादीनामाधिक्याद् भूताद्यावेशाच्च समुत्पन्नश्चित्तविक्षेपरूपो व्याधिरेवापस्मारः । व्याधाविस्मन् ज्ञानहरण-कम्प-स्वेद-लाला-निपातादयो भवन्ति । ग्रहपदेनात्र पूतनादयो बालपिशाचा भूतादयो वा ग्राह्याः । विरहादयोऽत्र विभावाः । निपतनादयोऽनुभावाः ।

नन् व्याधिभावः पृथगुक्तस्तद्विशेषस्यापस्मारस्य तदन्तर्गतत्वेन पृथगुपादानं

यहाँ अप्रस्तुत चन्द्रवृत्तान्त के द्वारा प्रस्तुत (वर्णनीय) राजकुमार के वृत्तान्त के घ्वनित होने से अप्रस्तुतप्रशंसालंकारघ्वनि ही है, न कि असूयाघ्वनि, ऐसा नहीं कह सकते; क्योंकि एक घ्वनि दूसरे घ्वनि का विरोधो नहीं है। तात्पर्य यह है कि एक ही जगह दो स्वतन्त्र प्रधान घ्वनियों का समावेश हो सकता है। अतः यहाँ दोनों घ्वनि हैं। यदि एकत्र एक ही घ्वनि रहे तो प्रवन्ध या प्रकरण रूप महावाक्यस्थित घ्वनि का उस प्रकरणस्थ लघुवाक्यस्थ घ्वनियों के साथ एवं एकवाक्यस्थ घ्वनि का पदघ्वनि के साथ सहावस्थित (एक साथ रहना) कहीं भी न होती।

वियोग, शोक, डर, घृणा आदि के अत्यधिक होने पर या भूत लगने से उत्पन्न चित्तविक्षेपरूप (जिसमें गिरना, कँपकँपी, मुँह से लार आना आदि हो जाते हैं) व्याधि-विशेष को अपस्मार (मृगी) कहते हैं।

व्याधिसंज्ञक भाव पहले ही प्रदर्शित हो चुका है और यह अपस्मार भी तो व्याधि ही है। व्याधिरूप में इसका कथन सामान्यरूप से यद्यपि हो चुका है, तथापि विशेषरूप से इसका यहाँ पुनः कथन इसलिए हुआ है कि वीभत्स और भयानक रस में उदाहरणम्-

हरिमागतमाकर्ण्य मथुरामन्तकान्तकम् । कम्पमानः श्वसन् कंसो निपपात महीतले ॥ अत्र भयं विभावः, कम्प-निःश्वास-पतनादयोऽनुभावाः । अमर्षादिजन्या वाक्पारुष्यादिकारणीभूता चित्तवृत्तिश्चपलता ॥ यदाहः—

अमर्षप्रातिकूल्येष्यारागद्वेषाश्च मत्सरः। इति यत्र विभावाः स्युरनुभावस्तु भत्संनम्॥

व्यथंमिति चेन्न; वोभत्स-भयानकरसयोरपस्माररूप एक एव व्याधिराश्रीयते नान्य इति सूचनाय विशेषसाधनत्वात् । विप्रलम्भश्रङ्कारे अपस्मारेण सहैवान्यव्याधिरपि दृश्यते ।

हरिमिति । अन्तकस्य यमराजस्यापि अन्तकं विनाशकं हरि श्रीकृष्णं मथुरां कंसस्य राजधानीम् आगतम् आकर्ण्यं चारमुखात् श्रुत्वा कंसः भयात् कम्पमानः श्वसन् महीतले निपपात । अत्र हर्यागमनजन्यं भयं विभावः, कम्प-श्वास-निपतनानि चानुभावाः ।

चपलतारूपं भावं लक्षयित—अमर्षेति । असहिष्णुताद्वेषादिसमृत्पन्ना कठोर-वाक्षयोग-ताडनादिजनिका चित्तवृत्तिरेव चपलता । "अमर्पादिजन्य-वाक्पारूष्यादि"-पाठो भट्टमथुरानाथ-केदारनाथसम्मतोऽपि न समीचीनो "विशेषणद्वयस्य गुणानाञ्च परार्थत्वादसम्बन्धः समत्वाद्" इति मीमांसकसिद्धान्तेनान्वयासम्भवात् "समासस्य दुर्घट-तयोपेक्षित" इति कविशेखरचरणैरुक्तत्वाद्, असूयादिभावलक्षणे मूलकृता तथैवाचरणाच्च । चपलता हि अमर्पादिजन्या सती वाक्पारूष्यादि जनयति । नहि अमर्पंजन्यं वाक्पारूष्यं, तत्कारणस्य चपलतारूपस्य विद्यमानत्वादिति ।

अमर्षप्रातिकूल्येति । यत्र चपलतायामिति । अमर्पः, प्रतिकूलता, ईर्ष्या, द्वेषः, मत्सरोऽन्यशुभद्वेषः इत्येते कारणत्वेन विभावाः । भत्संन तर्जनं, वाक्पारुष्यं कठोर-इसी व्याधि का ग्रहण होता है, अन्य का नहीं । जब कि विप्रलम्भ श्रृंगार में अपस्मार

ही नहीं, अन्य किसी भी व्याधि का ग्रहण होता है।

यमराज के भी अन्तकारक (सर्वशक्तिमान्) श्रीकृष्ण को मथुरा में आया
हुआ सुनकर काँपता एवं तेज साँस लेता हुआ कंस पृथ्वी पर गिर गया।

यहाँ भय विभाव एवं कम्प, निःश्वास, गिरना आदि अनुभाव हैं।

अमर्ष (अपराधी के प्रति असिहब्णुता), ईब्र्या, द्वेष आदि से उत्पन्न एवं कठोरवचन, मारना, पीटना, कोसना आदि का कारण जो चित्तवृत्ति है उसे चपलता (चञ्चलता) कहते हैं। अमर्ष से चपलता एवं उससे वाक्पारुष्यादि यही क्रम है।

जैसा कि कहा है—अमर्ष (असिहण्णुता), प्रतिकूलता, ईर्ष्या, राग, द्वेष और मत्सर (अन्य को उन्नति से जलन)—ये जहाँ विभाव हों और डाँटना, कठोर वचन

वाक्पारुष्यं प्रहारश्च ताडनं वधवन्धने। तच्चापलमनालोच्य कार्यकारित्वमिष्यते॥ इति।

उदाहरणम्—

अहितव्रत ! पापात्मन् ! मैवं मे दर्शयाननम् । आत्मानं हन्तुमिच्छामि, येन त्वमसि भावितः ॥

एषा भगवदनुरिक्तविघटनोपायमपश्यतः, प्रह्लादं प्रति हिरण्यकशि-पोरुक्तिः। भगवद्द्वेषोत्त्थापितः पुत्रद्वेषोऽत्र विभावः, आत्मवधेच्छा परुपवचनं चानुभावः।

वाक्प्रयोगः, प्रहारः, ताडनं, वधः, बन्धनिमत्यादयोऽनुभावाः कार्यंक्ष्पाः । अनालोच्य अविचार्येव कार्यंकरणं चापलं चपलताक्यो भावः । उदाहरति—अहितेति । 'अस्य विष्णोहितमहितं मदपकारं वा व्रतमङ्गीकृतं यस्य स तत्सम्बुद्धौ । पिनुरादेशावहेलनात् पापस्वरूप प्रह्लाद ! त्वं मे मह्मम् आननं स्वमुखम् एवं = धृष्टवन्मा दर्शय । त्वदाचरण-परिवर्त्तनाय वधाय वा अप्रतीकारः सन्नहं स्वात्मानमेव हन्तुमिच्छामि, येन मया त्वं भावित उत्पादितोऽमि । त्वदुत्पादनेन त्वत्कृतानिष्टाचरणस्य पापो ममैवेति भावः ।

चिरकालेति । चिरकालाद् विद्यमानत्वेनेत्यर्थः । सदैव भगवदनुरागिण प्रह्लादे सदैव हिरण्यकशिपोरमर्थः, किन्तु न सदैव न वा प्रारम्भकाले आत्मवधेच्छा, अपि तु चिरवर्षादनन्तरमेव । अत आत्मवधेच्छा नामर्थमात्रजन्या । इयम् आत्मवधेच्छा एव प्रथमा इति इदम्प्रथमा तस्या भाव इदम्प्रथमता प्रथमोत्पत्तिः । इदम्प्रथमकार्यम् आत्मवधेच्छा । इदम्प्रथमकारणं चपलता । प्राचीनचित्तवित्तः चिरकालात् स्थितोऽमर्थः । सद्यः प्राथम्येनोत्पन्नाया आत्मवधेच्छायाः कारणं सद्यः तत्पूर्वक्षणे समुत्पन्ना चपलतैव, न तु.चिरकालात् स्थितोऽमर्थं इत्यत्र चपलताव्वनिरेव ।

बोलना, प्रहार करना, पीटना, वध करना और बाँधना—ये जहाँ अनुभाव हों, वह विना सोचे-विचारे कार्यं करना चपलता है।

उदाहरण—हे अनिष्ट कार्यं करने की प्रतिज्ञा वाला ! पिता की आजा को उपेक्षित करने के कारण पापस्वरूप ! प्रह्लाद ! तूडस तरह निर्लंज्ज होकर अपना मुँह मत दिखा । अव मैं आत्महत्या ही कर लेता हूँ (क्योंकि बहुत प्रयास से भी न तो तुझे सुघार सका और न ही मार सका ), क्योंकि तुझे पैदा करने के कारणस्वरूप तेरा दुराचार मेरा ही अपराध है।

यह भगवान् में (प्रह्लाद के) अनुराग को हटाने के उपाय को न देखने पर हिरण्यक शिपु की प्रह्लाद के प्रति उक्ति है। भगवान् के प्रति विद्यमान देव के कारण समापितत भगवद्भक्त पुत्र के प्रति द्वेष यहाँ विभाव है और आत्महत्या की इच्छा तथा कठोर वचन अनुभाव है।

न चामर्प एवात्र व्यज्यत इति वाच्यम्, सदैव भगवदनुरागिणि प्रह्लादे हिरण्यकशिपोरमर्थस्य चिरकालसम्भृतत्वेनात्मवधेच्छाया इदम्प्रथमतानुपपत्तेः, इदम्प्रथमकार्यस्य चेदम्प्रथमकारणप्रयोज्यतया प्राचीनचित्तवृत्तिविलक्षणाया एव चपलताख्यचित्तवृत्तेः सिद्धेः। न चामर्पप्रकर्ष एवात्मवधेच्छादिकारणमभि-व्यज्यतामिति वाच्यम्, प्रकर्षस्यापि स्वाभाविक-विलक्षणलक्षणताया आवश्य-कत्या तस्यैव चपलतापदार्थत्वात्।

नीचपुरुषेध्वाकोशनाऽधिक्षेप-व्याधि-ताडन-दारिद्रचे ष्टिवरह-परसम्प-दर्शनादिभिः, उत्तमेषु त्ववज्ञादिभिर्जनिता विषयविद्वेषाख्या रोदन-दीर्घ-व्वास-दीनमुखतादिकारिणी चित्तवृत्तिनिर्वेदः।

स्वाभाविकेति । स्वाभाविकाद् विलक्षणं लक्षणं यस्याः सा, तस्याः भावः । अमर्थस्य स्वभावः चिरकालिकः, स तु नात्मवधेच्छाजनकः, ततो विलक्षणमेवोत्कटा-मर्थस्तज्जनकः । उत्कटावस्या हि स्वाभाविकावस्थाविलक्षणा भवत्येव । उत्कटामर्थं एव चपलता वैलक्षण्यातिशयाद् भावान्तरमिति ।

निर्वेदाक्यं भावं लक्षयित—नीचेति । आलम्बनभेदेन निर्वेदस्य ही भेदौ—
नाचपुरुषगत उत्तमपुरुषगतक्व । तत्र नीचेषु भत्संन-गालिप्रदान-रोगादिभिः, उत्तमपुरुषेषु अपमाना दिभिः सांसारिकविषयाद् विरागरूपा चित्तवृत्तिर्निर्वेदो जायते ।
वस्तुनस्तु अवज्ञया उत्तमेष्वेव न नीचेषु, आक्रोश-ताडन-परसम्पद्शंनैनीचेष्वेव नोत्तमेषु

अमर्ष भाव ही यहाँ अभिब्यक्त हो रहा है, ऐसा नहीं कह सकते, क्योंकि सतत भगवान् में अनुरागवाले प्रह्लाद में हिरण्यकशिषु का अमर्प चिरकाल से विद्यमान रहने के कारण 'आत्मवधेच्छा का अभी-अभी प्राथमिकरूप से होना संगत नहीं होता है (यदि आत्मवधेच्छा अमर्प से ही होती तो इससे पहले भी विद्यमान अमर्प के द्वारा होती रहती, अभी ही क्यों हुई और इससे पहले क्यों नहीं हुई?)। पहले-पहल उत्पन्न कार्य का पहले-पहल समागत कारण से ही उत्पत्ति युक्त है, अतः चिरकाल से विद्यमान चित्तवृत्ति से विलक्षण हो एक चित्तवृत्ति, जो अभी-अभी हुई है, इसका कारण है और वही तो चपलता है।

यदि यह कहे कि उत्कट-अमर्ष ही आत्मवधेच्छा के कारण के रूप में व्विन बन रहा है तो ऐसा नहीं कह सकते, क्योंकि प्रकर्ष (उत्कृष्ट, अतिशय) अमर्प भी स्वाभाविक (सामान्य) से विलक्षण है, ऐसा मानना तो आवश्यक ही है और वही अमर्प-प्रकर्ष तो चपलता कहलाता है।

निर्वेद भाव दो प्रकार का है—नीचपुरुषगत एवं उत्तमपुरुषगत। नीच पुरुष में गाली-गलौज, तर्जन, रोग, मारपीट, दरिद्रता, विरह, दूसरों की उन्नित देखना आदि के कारण एवं उत्तम पुरुष में अपमान आदि के कारण से सांसारिक विषयों से उदाहरणम्-

यदि लक्ष्मण ! सा मगेक्षणा, न मदीक्षासर्णि समेष्यति । अमुना जडजीवितेन में, जगता वा विफलेन कि फलम्॥ नित्यानित्यवस्तुविवेकजन्यत्वाभावान्नासौ रसपदव्यपदेशहेतुः। देवादिविषया रतियंथा-

निर्वेदो जायते, अधिक्षेप-व्याधि-दारिद्रचेष्टविरहादिभिस्त उभयेष उत्तमे रामचन्द्रे विरहेणैव निर्वेदस्यानुपदमेवोदाहृतत्वादिति । अनुभावास्तु उभयेषु रोदनादयः ।

उदाहरति-यदोति । सीताहरणापमानेन विरहेण वा रामस्येयम्किः । हे लक्ष्मण ! सा मृगनयना सीता यदि मदीक्षासर्राण मन्नेत्रपर्यं न ममेध्यति, (तदा ) मे मम अमृना दुरबस्थापन्नेन जडबज्जीवनेन, विफलेन निर्थंकेन, जगता संसारेण वा कि फलम् ? न किमपीत्यर्थः । अत्र फलशब्दस्य द्विरुपादान रूपस्य कथितपदत्वदोषस्य परिहाराय 'फलम्' इत्यस्य स्थाने 'भवेत्' इति पाठ्यम् । उत्तरवावये 'तदा' इति आक्षेपलम्यम ।

नन निवेंदस्य स्यायिभावत्वादत्र शान्तरसध्वनिरेव कथं न प्रतीयत इति चेत् समाधत्ते-नित्यानित्येति । योऽसौ स्यायोभावो निर्वेदः स हि नित्यानित्यवस्तुविवेक-जन्य: । भावरूपस्यास्य निर्वेदस्य त् आक्रोशादिजन्यत्वाद्भयोर्वेपस्यम् ।

चतुस्त्रशं भावं रतिमुदाहरति—यथेति । रतिहि द्विविधा—स्त्रीपुरुषयोः **९रस्परानुरागात्मिका स्थायीभावस्वरूपः शृङ्गाररसाधारभूता प्रथमा, देवता-गुरु-मित्र-**पुत्रादि-विषयक-प्रेमास्यचित्तवृत्तिस्वरूपा व्यभिचारिभावात्मिका द्वितीया । पूर्वनिरूपि-विरक्तिस्वरूप निर्वेद उत्पन्न होता है, जो रोना, लम्बी साँस, दीन मुँह होना आदि का कारण है। वस्तुतः गाली, मारपीट और परसम्पत्तिदर्शन से नीचों में ही और अवजा से उत्तमों में ही तथा विरहादि से दोनों में निर्वेद देखा जाता है। अतएव उत्तम

श्रीराम में विरह ने निर्वेद का उदाहरण प्रस्तुत हो रहा है। हे लक्ष्मण ! यदि वह प्राणप्रिया मृगनयनी सीता मेरी आँखों के सामने नहीं

आयेगी तो मेरे इस जड़ ( चैतन्यहीन ) जीवन से तथा निरर्थंक इस संसार से हो नया फल होगा ? कुछ नहीं। यहाँ प्रिया का विरह विभाव एवं जीवन जगत का निष्फल बताना अनुभाव है।

निवेंद दो प्रकार का है-एक शान्तरस का स्थायीभाव, जो नित्यानित्यवस्तु-विवेक से उत्पन्न होता है और दूसरा प्रस्तुत भावरूप, जो विरहादि से उत्पन्न होता है। यहाँ नित्यानित्यवस्तुविवेक के न रहने से रसव्विन नहीं हो सकता है।

देव गा-गर-पत्र इत्यादि विषयक रतिभाव का उदाहरण देते हैं-

भवद्द्वारि कृध्यज्जय-विजय-दण्डाहितदलत्-किरीटास्ते कीटा इव विधिमहेन्द्रप्रभृतयः। वितिष्ठन्ते युष्मन्नयनपरिपातोत्किलकया वराकाः के तत्र क्षपितमुर! नाकाधिपतयः॥

अत्रापमानसहन-भगवद्द्वारिनषेवण - भगवत्कटाक्षपाताभिलाषादिभि-ब्रंह्मादिगता भगवदालम्बना रितर्नाभिव्यज्यते, अपि तु भगवदैश्वयंमवाङ्मन-सगोचर इति चेत्, तथापि तादृशभगवदैश्वयंवर्णनानुभावितया कविगत-भगव-दालम्बनरत्या ध्वनित्यमक्षतमेव।

तत्वादिह लक्षणं नोक्तम् । अवद्द्वारीति । हे क्षिपतमुर ! मुरनामकासुर-नाशक म्रारे ! भवतो द्वारदेशे विधिमहेन्द्रप्रभृतयो ब्रह्मेन्द्रादयः, कृष्यतोर्जय-विजयाख्ययोर्द्वार-पालयोर्दण्डाभ्यामननुमतिप्रवेशनिवारकाभ्यां वेत्रदण्डाभ्यां या आहितराधातः तेन दलन्तः स्फुटन्तः किरोटा येषां ते कीटा इव स्वोपिर भवन्नयनपरिपातोत्कण्टया विशेषेण यत्र तिष्ठन्ति, तत्र वराका दीनाः (महेन्द्राद्यपेक्षयात्पप्रभावाः ) नाकाधितपतयः स्वगंराजाः यम-कुवेरादयः के भवन्ति ? तेषां कुत्र गणना ? कुवेरादयो हि स्वगं राजानः, इन्द्रस्तु महाराजोऽत एव महेन्द्रः ।

अत्रेति । ननु रतिभावोदाहरणिमदं न सम्भवति, द्वारिनिषेत्रणादि तु लोभादि-नापि भवितुमहंति, सर्वप्रभूणां ब्रह्मादीनां तथाचरणेन भगवदैश्वयं दुरिधगमिनित वस्तु-

भवद्द्वारि, इत्यादि । प्रेम नाम ६ चित्तवृत्ति ही रित हैं। वह दो प्रकार की है—(१) स्त्रो-पुरुष के परस्पर अनुरागस्वरूप स्थायीभाव, जो श्रृंगार रस का आधार है और (२) देवगुरु-मित्र-पुत्रादिविषयक अनुरागस्वरूप व्यभिचारोभाव । स्थायीभाव-निरूपण के अवसर पर लक्षण निरूपित हो जाने के कारण रित का लक्षण यहाँ नहीं दिया गया है।

हे मुरारे ! आपके द्वार पर जहाँ जल्दबाजी से प्रवेश करने वालों पर विगड़ते हुए जय-विजय नामक द्वारपालों के द्वारा दण्ड-प्रहार से भग्नमुकुट वाले ब्रह्मा, महेन्द्र आदि स्वयंप्रभु भी कीड़ों के समान अपने पर आपकी दृष्टि पड़ने की उत्कण्ठा से खड़े रहते हैं, वहाँ ये स्वगं के दोन राजा लोग (यम, कुबेर आदि) कौन होते हैं? (महेन्द्र के उल्लेख रहने के कारण 'स्वगं के राजा' कहने से कुबेर आदि घन, प्रशासन, जल, शिक्षा आदि विभागीय स्वगंराजों का ग्रहण ही उचित है।)

यहाँ ब्रह्मा आदि के द्वारा अपमान सहना, भगवान् के द्वार पर खड़ा रहना, भगवान् के कटाक्ष पड़ने की अभिलाषा आदि के द्वारा ब्रह्मा आदि महान् देवों में स्थित भगवदिषयक रित अभिन्यक्त नहीं हो रही है, अपितु 'भगवान् का ऐस्वयं वाणी और मन से परे हैं यह वस्तु ही घ्वनित हो रही है—यद्यपि ऐसा कहा जा सकता है, इदं वोदाहरणम्-

न धनं, न च राज्यसम्पदं, निह विद्यामिदमेकमर्थये। मिय वेहि मनागिप प्रभो ! करुणाभिङ्गतरिङ्गतां दृशम्॥

अत्र धनाद्यपेक्षाशून्यस्य भगवद्यादृगन्तपाताभिलाषो हि भगवत्य-त्यन्तानुर्रोक्त व्यनक्ति ।

एवं संक्षेपेण निरूपिता भावाः ।।

'अथ कथमस्य संख्यानियमः, मात्सर्योद्वेग-दम्भेष्यीविवेक-निर्णय-क्लैव्य-क्षमा-कुतुकोत्कण्ठा-विनय-संशय-धाष्टर्यादीनामपि तत्र तत्र लक्ष्ये दर्शनादिति ब्विनरेवात्रेति चेन्न, तादृशेन वस्तुना चरमप्रतीतिकाले कविगताया रतेरेव स्फुटनया प्रतीतेरत्र भावव्वनित्वमेव।

यदि वस्तुव्विनरेवात्र प्रधानं न भावव्विनिरित्येवाग्रहस्तिह् वस्तुव्वन्यसम्पृक्त-मृदाहरणान्तरं प्रस्तौति —न धनिमिति । हे प्रभो भगवन् ! अहं त्वत्तो न तु धनं, न वा राज्यं, न वा विद्यामेव, अपि तु एकमेव वस्तु अर्थये याचे यत् त्वं मनागिप ईपदिष मिय भक्ते दयासङ्केतोच्छलितां दृष्टि धेहि ।

संक्षेपेणेति । भेदादि-विस्तारं विनैव । त्रयस्त्रिशत्संख्यकाः व्यभिचारिभावा निरूपिताः ।

अस्य = भावस्य । संख्यानियम इति । त्रयस्त्रिशदेव व्यभिचारिभावा, न ततोऽधिका इति नियमः कथमिति प्रश्नः । उद्वेगस्यावेगपर्यायत्वेन मूलकृतैवोक्तत्वान्नात्र तथापि उस प्रकार के भगवान् के ऐश्वयं से प्रकाशित कविगत भगवद्विषयक रित का ध्वनित होना स्थिर ही है । वस्तु के द्वारा अन्ततः रितिभाव का ही प्रकाशन होता है ।

अथवा रतिभाव का स्वतन्त्र (वस्तु से अमिश्रित ) उदाहरण-

हे प्रभो ! मैं आप से न घन, न राज्यसम्पत्ति और न विद्या ही माँगता हूँ, अपि तु यह एक मात्र मेरी याचना है कि आप मुझ पर थोड़ी भी दयाभरी चेष्टा से उछलती हुई दृष्टि डाल दें।

यहाँ घन बादि की अपेक्षा से शून्य किसी भक्त की 'भगवान् के द्वारा दया-दृष्टिपात की अभिलाषा' भगवान् में अत्यन्त अनुराग को व्यक्त कर रही है।

इस प्रकार संक्षेप में (भेद-निरूपण को छोड़कर) चौंतीस व्यभिचारिभावों (भावध्वित्यों ) का निरूपण सम्पन्न हुआ।

अब प्रश्न उठता है कि इन भावों की संख्या ३३ हो है, ऐसा नियम कैसे करते हैं ? क्योंकि इनसे अतिरिक्त मात्सयं (दूसरे की उन्नति से जलन), उद्देग (उत्तेजना), दम्भ (घमंड), ईर्ष्या, विवेक, निर्णय, क्लैब्य (पौरुषहीनता), क्षमा, कुतुक (उत्सकता), उत्कण्ठा (आकांक्षा या लालसा), विनय, संशय, घृष्टता आदि भी

चेद्, नः उक्तेष्वेवैषामन्तर्भावेण संख्यान्तरानुपपत्तः, असूयातो मात्सर्यस्य, त्रासादुद्वेगस्य, अवहित्थाख्याद् भावाद् दम्भस्य, अमर्पादीष्यायः, मतेविकेन-निणययोः, दैन्यात् क्लैब्यस्य, धृतेः क्षमायाः, औत्सुक्यात् कुतुकोत्कण्ठयोः, लज्जाया विनयस्य, तर्कात् संशयस्य. चापलाद् धाष्ट्यंस्य च वस्तुतः सूक्षमे भेदेऽपि नान्तरीयकतया तदनितिरिक्तस्यैवाध्यवसायात्, मुनिवचनानुपालनस्य सम्भव उच्छृङ्खलताया अनौचित्याच्च।

कथनौचित्यम् । उक्तेष्ट्रेय = त्रयस्त्रिशद्भावेषु गतार्थत्वादेषा पृथग नोल्लेख इति संस्या-नियमः समुचित एव इत्युत्तरम् ।

नान्तरीयकेति । असूया-मात्मयंयोः, त्रासोद्वेगयोरित्यादिषु यद्यपि सूक्ष्मतया भेदोऽस्ति, तथापि तत्तदुदाहरणे उभयोरिवनाभावो दृश्यते । यत्र मात्सर्यं तत्र अनिवायंतोऽसूया भवत्येव, एवमेव त्रामादिस्थले उद्वेगादयः । अत एव मात्सर्यादीनां पृथ्यलक्षणमकृत्वेव असूयादिलक्षणमेव तथा कृतं येन तत्र तदनितिरिक्तानां = मात्सर्यादिसहितानामेव
असूयादित्वेन अध्यवमायो वोधो भवति । मुनिवचनेति । भरतेन 'एकोनपञ्चाशद्भावाः'
इति नाटचशास्त्रे ससमाध्याये निक्षपितम् —अष्ट स्थायिभावाः, अष्ट सात्त्विकभावाः,
त्रयस्त्रिश्चच व्यभिचारिभावाः । शमसिहताः पञ्चाशद्, देवादिविषयक-रितसिहताश्च
एकपञ्चाशद्भावा इति । मूलतः स्थायिसात्त्वक-व्यभिचारिणां सङ्कलनेन ४९ एकोनपञ्चाशद्भावा मुनिसम्मताः । तेषां स्वीकरणसम्भवे उच्छृङ्खलतायाः तदुल्लञ्चनरूप
स्वातन्त्र्यस्य अनौचित्यादश्यवस्थापत्तेश्च संख्यानियमस्वीकरणमावश्यकमेव ।

भावल्प में ही उन-उन प्रयोगों में देखे जाते हैं। तो इनके रहने पर भावों की संख्या बढ़ जानो चाहिए, ऐसा नहीं है, क्योंकि पूर्वोक्त ३३ भावों में ही इनके अन्तर्भाव हो जाने से उक्त संख्या से अधिक संख्या उपपन्न नहीं होती। यद्यपि जिन-जिन भावों में इन मात्मर्य आदि को गतार्थ करते हैं उन-उन से इनका सूक्ष्म भेद है ही; यथा— असूया से मात्सर्य का, त्रास से उढ़ेग का, अविहत्थ से दम्भ का, अमर्थ से ईप्या का, मित से विवेक और निणंय का, दैन्य से क्लैट्य का, घृति से क्षमा का, औत्सुक्य से कृतुक और उत्कण्ठा का, लज्जा से विनय का, तर्क से संशय का तथा चापल से घाष्ट्य का सूक्ष्मतः भेद रहने पर भी इनके अविनाभाव (अनिवार्य क्ष्म से परस्पर जुड़े रहने) के कारण असूयादि का लक्षण हो ऐसा करेंगे कि उसके अन्तर्गत मात्सर्यादि भी आ जाय, इससे भावों की संख्या वहीं रह जाती है। तात्पर्य यह है कि असूयादि स्थल में मात्सर्यादि रहता ही है, उसे असूयादि के लक्षण से ही गतार्थ कर लेते हैं। भरतमुनि के वचन का पालन न करने पर मनमानो स्वतन्त्रता अनुचित होगी और अन्यवस्था फैल जायगी। उन्होंने भावों की संख्या ४९ बतलायी है—स्थायी—८, सात्त्वकभाव—६ और ''व्यभिचारीभाव-३३ — ४९। शान्तरस के स्थायीभाव शम को लेकर भाव पचास हो जाते हैं, जब कि देवादिविषयक रित को लेकर इक्यावन।

एषु च सञ्चारिभावेषु मध्ये केचन केषाञ्चन विभावा अनुभावाश्च भवन्ति । तथा हि—ईष्यीया निर्वेदं प्रति विभावत्वम्, असूयां प्रति चानुभावत्वम् । चिन्ताया निद्रां प्रति विभावत्वम्, औत्सुक्यं प्रति चानुभावतेत्यादि स्वयमूह्यम् ॥ •

अथ रसाभासः। तत्र—

अनुचित-विभावालम्बनत्वं रसाभासत्वम् । विभावादावनौचित्यं पुनर्लोकानां व्यवहारतो विज्ञेयं, यत्र तेषाम्

एिडवित । हर्षादयो ये सञ्चारिभावा निरूपितास्ते कदापि कदाचिद् विभावा अनुभावाश्चापि जायन्ते । निर्वेदभावस्थले तज्जनकत्वेन ईष्या विभावो भवति । असूया-स्थले तज्जन्यत्वात् साऽनुभावतां याति । यद्यपि चिन्ता निद्राया वाधिकारूपेण प्रसिद्धा तथापि चिरकालस्थितया चिन्तया कदा निद्रा समागतेति न ज्ञायत इत्यपि प्रसिद्ध-मेविति चिन्ता निद्रोत्पादिकारूपेण निद्राया विभाव इत्याद्यवसरप्रसङ्गादि दृष्ट्या स्वयमेवा-स्वादकैरूहनीयम् ।

रसाभासत्विमिति । रसस्य आभासः प्रकाश आकृतिर्वा यस्मिन् असौ रसा-भासः । अनुचितो विभाव आलम्बनं यस्य स अनुचितविभावालम्बन एव रसाभासः । लोकानामिति । वस्तुतः सहृदयानामित्येव वक्तव्यम् ! लोके हि स्वोयातिरिक्तानां नायिकानामनुचितत्वेऽपि साहित्ये तासां बहुत्र समुचितंत्वप्रतिपादनात् परस्त्रोति वक्तव्ये मुनिपत्न्यादीत्यनुपदमेवोक्तत्वात् । श्रुङ्कारेऽनुचितविभावत्वं हि परस्परानुरक्तयोः स्त्री-पंसयोरन्यतरस्य पूज्यत्वं, बहुनायकानुरक्तात्वं तयोरेकतरस्याननुरक्तत्वञ्चेति कविसमय-प्रसिद्धम् । वस्तुतो नायकस्य स्वपरिणीता, स्वपरिणययोग्या कुमारी, वेश्या चेति त्रिविधैव नायिकात्रोचिता, तिद्धमा सर्वा अपि अनुचिता एव ।

अतः भावों की संख्या पूर्वोक्त से अधिक नहीं मानी जा सकती है।

इन हर्षादि ३३ संचारिभावों में कितने ही किन्हों के विभाव एवं अनुभाव भी हो जाते हैं। जैसा कि—ईर्ष्या निर्वेद का विभाव एवं असूया के प्रति अनुभाव है। चिन्ता निद्रा के प्रति विभाव और औत्सुक्य के प्रति अनुभाव बन जाती है। इस प्रकार अन्य भावों के विषय में भी स्वयं ऊह करना चाहिए।

अब रसाभास का निरूपण करते हैं। उसमें पहले इसका लक्षण दिया जा रहा है। जिसका आलम्बन विभाव अनुचित हो वह रसाभास (रस का प्रकाश या आकृति बाला) है।

विभाव एवं रित के अनौचित्य का ज्ञान लोकव्यवहार से जानना चाहिए। जिस

'अनुचितिमिति' घोरिति केचित्। तदपरे न क्षमन्ते, मुनिपत्न्यादिविषयक-रत्यादेः संग्रहेऽपि बहुनायक-विषयाया अनुभयनिष्ठायाश्च रतेरसंग्रहात्, तत्र विभावगतानौचित्यस्याभावात्। तस्मादनौचित्येन रत्यादिविशेषणीयः। इत्थं चानुचितिवभावालम्बनाया बहुनायकविषयाया अनुभयनिष्ठायाश्च संग्रह इति। अनौचित्यं च प्राग्वदेव।

केचिदिति । प्राचीनाचार्याः पण्डितराजश्चेति । सूत्रे आलम्बनिबभाव एव, अनौचित्यस्य विशेषितत्वात् । बहुनायकविषया रितिहि नायकगतबहुत्वानौचित्यादेवानु-चिता, अनुभयनिष्ठा रितिरिप रत्यभावविशिष्टालम्बनानौचित्यादेवानुचितेति प्राचीन-मतेऽनुपदमेवाक्षिप्तदोषस्योद्धाराच्च ।

अपर इति । नवीना इत्यर्थः । बहुनायक-रितस्थले एकतरनिप्ररितस्थले च

विभाव में सामाजिकों को ''अनुचित हैं' इस प्रकार का बोध हो, उसने उत्पन्न भाव रस न हीकर रसाभास कहलाता है—ऐसा किन्हों (प्राचीनों) का मत है। (पण्डितराज का भी यही मत है, क्योंकि सूत्र में भी यही है। यहाँ 'लोकानां' के स्थान में 'सह्द-यानां' कहना हो उचित है। लोक में तो विवाहिता से अतिरिक्त सभो को रित के अनुचित माने जाने पर भी सह्दयजन बहुधा परकीया का वर्णंन कर देते हैं। उनके लिए श्रृंगार रस का अनुचित विभाव के रूप में यह कहा जा सकता है कि परस्पर अनुरक्त स्त्रो-पुरुष में कोई एक-दूसरे का पूज्य, बहुत पुरुषों में अनुरक्त स्त्री और दोनों में एक अनुरागहीन। ऐसा इसलिए कहा गया कि आगे मूल में ही 'परस्त्री' कहने के स्थान में मुनिपत्यादि का उल्लेख किया है। वस्तुतः तीन प्रकार की ही नायिका उचित है, शेष अनुचित ही है—(१) स्वीया, स्वपरिणययोग्य कुमारी एवं वेश्या)।

पूर्वोक्त मत कि अनुचित विशेषण विभाव का है, इसको अन्य (नवीन) आचार्य नहीं मानते हैं, क्योंकि पूर्वमत में मुनिपत्नी आदि विषयक रित के संग्रह (अनुचित रूप में ) होने पर भी अनेक नायक-विषयक एवं दोनों (स्त्री-पुरुषों) में न रहकर एक में ही रहने वाली रित का अनुचित रूप में संग्रह नहीं हो पाता है, क्योंकि वहाँ (बहु-नायकस्थल एवं एकपक्षीय प्रेमस्थल में ) विभावगत अनौचित्य नहों है। अतः रसाभास के लक्षण में अनौचित्य से रित, हास, शोक आदि स्थायीभावों को विशेषित करना चाहिए। अर्थात् अनुचित स्थायीभाव के रहने पर वहाँ रसाभास होता है। इस तरह अनुचित आलम्बन विभाव वाली, बहुत नायक में एक नायिका का अनुराग वाली एवं एकपक्षीय इन तीनों रितयों का संग्रह हो जाता है। इस द्वितीय मत में भी अनौचित्य का विवरण पूर्वप्रतिपादित के समान ही होगा।

( यहाँ पूर्वमत में भी कोई दोष नहीं है, क्योंकि आलम्बनगत दोष से ही रित

तत्र रसाद्याभासत्वं रसत्वादिना न समानाधिकरणं, निर्मलस्यैव रसादि-त्वात्, 'हेत्वाभासत्विमव हेतुत्वेन' इत्येके । नह्यनुचितत्वेनात्महानिः, अपि तु सदोषत्वादाभासव्यवहारः, अश्वाभासादिव्यवहारवद् इत्यपरे ।

विभावः ममुचित एव, किन्तु तत्र रितरेवानुचितेत्याशयः । रत्यादिरिति । नवीनमतेऽ-नुचितस्थायिभावत्वं रसाभासत्विमित्येव लक्षणम् । आदिपदेन हासशोकादीनां ग्रहणात् ।

प्राग्वदिति । लोकव्यवहारत इति भावः ।

तत्रेति । रसाभासे । रसस्य भावस्य वा आभासत्वं प्रतिकृतिकृपण ज्ञानं रसन्तेन न व्यवहार्यम् । निर्मलस्य दोषरिहतस्य । यथा—कार्यासाधकत्वेऽिष हेतुरिवाभासमानो हेत्वाभासोऽनद्धेतुनं हेतुत्वेन कार्यसाधकरूपेण व्यवहृतो भवति, यथा वा साहित्ये विरोधाभासो न विरोधस्तर्येव रसाभासो न रसः, किन्तु भिन्न एव रसवदाभासते—इत्येकेपामाचार्याणां मतम् ।

अपरम न्मारेण रमाभामोऽपि रस एवेत्युभयोः सामानाधिकरण्यमेव । रसा-भासस्य अनौचित्यमेव बीजम्, तत्तु दोषरूपमेव । अनुचितत्वेन दोषसद्भावेन नैव स्वरूपहानिः कीटविद्धरत्नादिवत् । आभागव्यवहारस्तु दोषयुक्तत्वादेव रसस्य आभासो दोषो रसाभास इति । दुष्टोऽक्वोऽक्वाभासो, दुष्टो मनुष्यो मनुष्याभासो ययैव तथैव. दुष्टो रसो रसाभासः । दुष्टत्वञ्चात्रानौचित्यरत्यःदिमत्त्वम् । रसलक्षणेऽनुचितस्यायिभाव-निवारकस्यानुक्तत्वेन रसाभासेऽपि रसव्यवहारे न कापि बाधा । हेतुरिप दुष्टत्वे विद्यमानोऽपि त्याज्यतयैव ज्ञायते नाभावतया । तस्माद् हेत्वाभासत्वेन दृष्टान्तोऽपि समानाधिकरणे बाधक इति ।

में भी अनुचितत्व आता है। बहुनायकविषयक रित में नायकगत बहुत्व ही दोप है और एकपक्षीय रित में रत्यभावविशिष्टत्व ही अनुचितत्व है, जो आलम्बन में हो है।)

रसाभास को रस मानें या न मानें—इस विषय में दो मत दिखाते हैं। रस और भाव के आभास का रस के साथ समानाधिकरण नहीं है—दोनों एक स्थल में नहीं रह मकते, क्योंकि निर्मल (निर्दोष) को ही रस कह सकते हैं और जैसे हेत्वाभास (दुष्ट हेतु) का हेतुरूप में ग्रहण नहीं होता है (और माहित्य में विरोधाभास का विरोध के द्वारा ग्रहण नहीं होता) वैसे ही रसाभास का रस के रूप में ग्रहण उचित नहीं है—यह कुछ विद्वानों का मत है।

किसी के अनुचित रहने पर स्वरूप की हानि नहीं होती, दोषयुक्त रहने के कारण ही इसे आभास कहा गया है, जैसे दुष्ट (बुरी चाल वाले) घोड़े को अश्वाभास कहते हैं, वैसे ही अनुचित विभाव वाले रस को ही रसाभास कहते हैं—ऐसा अन्य आचार्य का मत है।

उदाहरणम्—

शतेनोपायानां कथमिप गतः सौधिशाखरं सुधाफेनस्वच्छे रहिस शियतां पुष्पशयने। वित्रोध्य क्षामाङ्गीं चिकतनयनां स्मेरवदनां सिनश्र्वासं शिलप्यत्यहह !! सुकृती राजरमणीम्॥

अत्र । लम्बनम् अनुचितप्रणया राजरमणी । रहोरजन्यादि उद्दीपनम् । साहसेन राजान्तः पुरे गमनं, प्राणेषूपेक्षा, निश्श्वासाश्लेषादयश्चानुभावाः । शङ्का-दयश्च सञ्चारिणः । निषद्धालम्बनकत्वाच्चास्या रतेराभासत्वं रसस्य ।

शतेनेति । प्रच्छन्नकामुकस्य राजरमणीरमणवृत्तवणंनिम्बस् । कश्चित् सुकृती पुण्यवान् कामुक उपायानां परमोच्चप्रासादारोहणानुकूळव्यापाराणां शतेन कथमिप कलेशेन सीधिशखरं राजप्रासादस्योच्चतमप्रकोष्ठं गतः प्राप्तः, तत्र सुधाफेनविन्नमंलेऽति- घवले पुष्पशय्यायां रहिस एकान्ते शियतां सुप्तां क्षामाङ्गीं विरहातिशयात् कृशाङ्गीं राजरमणीं विवोध्य जागरियत्वा, तां चिकतनयनां दुष्करतदागमनविस्मितनमनां स्मितमुखीम् अहह ! निःश्वासेन सहितं यथा स्यात्तथा श्लिष्ठयत्यालिङ्गति ।

अनुचितितः । अनुचितः साधारणपरपुरुषाश्रितः प्रणयो यस्याः । रहो-रजन्यादि एकान्त-रात्रिप्रभृति । निषिद्धं सङ्घदयैरनुचितत्वेन ज्ञातमालम्बनं प्रच्छन्नकामुकसहिता राजरमणो, तदाश्रितमिदमुदाहरणं रसाभासस्य प्रथमभेदस्यैव ।

रितिविषयक रसाभास तीन प्रकार का है—(१) साधारणजन का मुनिपत्नी, राजपत्नी आदि विषयक, (२) बहुनायकाश्रित-नायिकाविषयक और अनुभयिष्ठ (एकपक्षीय)। क्रमश: नोनों का उदाहरण प्रस्तुत किया जा रहा है—

सैकड़ों उपायों के द्वारा किसी-किसी तरह (कड़े पहरे के बावजूद बड़ी किटनाई से) राजमहरू के ऊपरी प्रकोष्ट में पहुँच कर पुण्यवान् कोई युवक एकान्त में अमृतफेन-तुल्य स्वच्छ फूल की शय्या पर सोई हुई कृशाङ्गी (विरह के कारण दुबली) राजपत्नी को जगाकर उस चिकत आँखों वाली मुस्कानभरी रमणी को दीर्घ निःश्वास लेता हुआ आलिङ्गित कर लेता है, यह आश्चर्य है।

यहाँ आलम्बन विभाव अनुचित (परपुरुष में) प्रेम करने वाली राजा की रमणी है। एकान्त एवं रात आदि उद्दीपन विभाव है। साहसपूर्वक राजा के महल (रिनवास) में जाना, प्राणों की उपेक्षा, निःश्वास, आलिज्जन आदि अनुभाव हैं और शंका आदि मंचारीभाव हैं। निषिद्ध (अनुचित) आलम्बन (नायक-नायिका) बाली इस रित के कारण यहाँ रस का आभास है। अर्थात् यह अनुचित आलम्बन वाले रसाभास का उदाहरण है।

न चात्र चिकतनयनाभित्यनेन परपुरुपस्पर्शत्रासाभिव्यक्त्या रतेरनु-भयनिष्ठतेत्याभासताहेतुर्बाच्यः। अस्यादच चिराय तस्मिन्नासक्तायः अन्तः-पुरे परपुरुवागमनस्यात्यन्तमसम्भावनया 'क एव मां बोधयित' इत्युचित एव त्रासः। अनन्तरं च परिचयाभिव्यक्त्या 'सोऽयं मित्रयो मदर्थं प्राणानिप तृणी-कृत्यागत' इति ज्ञानादुत्पनं हर्गमभिव्यञ्जयत् 'स्मेरवदनाम्' इति विशेषणं रित तदीयामिष व्यनिक्त, परन्तु प्राधान्यं नायकनिष्ठाया एव रतेः, सकलवाक्यार्थ-त्यात्। यथा वा—

न चात्रेति । सुप्तावस्थायाः मद्योजागरण।नन्तरमपि नायिकायां रतेरभावादनु-भयनिष्ठस्यैदोदाहरणिमदिमिति पूर्वपक्षाभिष्रायः । जागृनायां त्रासस्यैव दर्शनं तन्मतं पुरणाति । किन्तु 'स्मेरवदनाम्' इति विशेषणं तस्या हर्षं व्यञ्जयद् रतिमपि व्यञ्जयति । ततश्च नायिका अपि रतिविशिष्टैथेनि नेदमुदाहरणमनुभयनिष्ठरत्याश्चितस्येत्पृत्तरपक्षा-भिष्नायः ।

तदीयामपीति । ''हपंसमुच्चायकोऽपिः'' इति भट्टनागेशो वाक्यान्त्रयं सम्यक् परीक्ष्यैव लिखति । सरलम्कृत्तु अत्रत्येनापिन। नायकर्ति समुच्चाययिति—तदेतद्वाक्यान्वयपरीक्षानिरपेक्षमेव । निह ''स्मेरवदनाम्'' इति विशेषणं नायिकारितिमव नायकरितम्भिन्यनिक्ति येन नायकरतेरत्र समुच्चयः स्यात् । किञ्च नायकरितः पूर्वसिद्धैव । अतः केवलं नायिकारितिरेव माध्या, तयैव उभयनिष्टना रनेरभिन्नेता सिद्धा भवति ।

वस्तुतः सन्दर्भान्वयो हि नायकरितसम्मुच्चायकत्वमत्र 'अपि'शब्दस्य दोधयित । अन एव रितमपीत्यनुदत्वा तदीयामपीति लिखनं सङ्गच्छते । अपिहि यत्पदाव्यवहिताग्रे प्रयुज्यते तत्रैवान्वेतीति नियमात् नायिकारितप्रतियोगिनी नायकर्गत समुच्चाययित ।

यदि कहें कि अनुभयनिष्ठ रित वाले रसाभास का ही उदाहरण है, क्योंकि 'चिकतनयनां' इस पद से परपुरुषस्पर्शं की शंका से त्रास की ही अभिव्यक्ति होती है, रित की नहीं और तब तो नायिका में रित न रहने से यह एकपक्षीय हो हुई—तो ऐसा नहीं कह सकते, क्योंकि यह नायिका तो बहुत दिन से इस नायक पर आसक्त ही है, पर रिनवास में परपुरुष के आगमन का अत्यन्त असम्भव होने के कारण (उस नायक के आगमन की संभावना के अभाव में) 'कौन यह मुझे जगा रहा है' इसमें त्रास (भय) उचित ही है। इसके बाद तुरत परिचय के व्यक्त हो जाने पर 'वहीं यह मेरा प्रिय मेरे लिए प्राणों को भी तिनके के समान मान कर आया है' इस ज्ञान से उत्पन्त हुषं को प्रकाशित करते हुए "स्मेरवदनाम्" यह विशेषण उस (नायिका) की रित को भी व्यक्त कर रहा है। (उक्त विशेषण से नायिकानिष्ठ हुषं एवं रित दोनों व्यक्त होते हैं और तब रित का नायिकानिष्ठ हो जाने पर उभयनिष्ठता सिद्ध हो जाती है, क्योंकि रित नायकिनिष्ठ तो पूर्वं से हो है। परन्तु प्रधानता तो नायकिनिष्ठ रित की

भवनं करुणावती विशन्ती गमनाज्ञालव-लाभलालसेषु। तरुणेषु विलोचनाव्जमालागथ वाला पथि पातयाम्बभुव ॥

अत्र कुर्तश्चिदागच्छन्त्याः पथि तदीयक्ष्पयौवनगृहीतमानसैर्युवभिरतु-गम्यमानायाः कस्याश्चिद् भवनप्रवेशसमये निजसेवाप्तार्थक्यविज्ञानाय गमनाज्ञा-पनक्ष्पलाभलालसेषु तेषु परमपरिश्रमश्चवणसञ्जातकरुणाया गमनाज्ञादान-निवेदकस्य विलोचनाम्बुजमालापरिक्षेपस्यानुभावस्य वर्णनादभिव्यज्यमाना रतिर्वहुवचनेन बहुविषया गम्यत इति भवत्ययमपि रसाभासः।

बहुनायकविषयरितस्वरूपं द्वितीयं रसाभासमुदाहरित—यथा वेति । काचिद् बाला ग्रामान्नरात् स्वगृहमागच्छन्ती सती (स्वगृहसमीपमागत्य) स्वभवनं प्रविशन्ती (प्रवेदाकाले) पिथ 'चिरानुगमनानन्तरं गमनस्य परावत्तंनस्य आज्ञाया यो लवो लेशस्तस्य लाभाय लालसा येषां' तेषु अनुरक्तेषु तरुणेषु करुणावतो दयावती सती अय अन्ततो विलोचनाव्जमालां नयनकमलक्षेणि कितप्यकटाक्षान् पात्यामास निक्षिप्तवती । अत्र बालाया अनुगमनेन तरुणेषु दृष्टिपातेन च बालायां रितरिभव्यज्यते ।

निजसेयेति । प्रीत्यानुगमनरूपा तरुणदलकृता युवत्याः सेवा तस्या हृदये मनागिष स्थानं लब्धवती न वेति ज्ञानाय भवन्तः स्वगृहान् प्रति प्रस्यातुमहन्ति इति

ही है, क्योंकि यह सम्पूर्ण वाक्यार्थ ही है।) अन्य (नायिकानिष्ठ रित ) तो वाक्य के एकदेशीयार्थ पर ही आश्रित हैं।

बहुनायकविषयक रितवाले रमाभाम का उताहरण—कोई तक्णी दूसरे गाँव से अपने घर जा रही थी, रास्ते में एक तक्णदल उसके पीछे मोहित होकर चल रहे थे, जब वह बाला अपने घर प्रवेश करने लगी तो वे युवकगण रुक गये कि अब हमें यह तक्णी प्रस्थान करने की आज्ञा दे तो हम उसी से कृतार्थ हो जायेंगे। दयावती उस तक्णी ने राह पर खड़े उन युवकों पर नयनकमल की श्रेणी ही डाल दी। इसी से वे अपने को घन्य समझ कर चले गये।

यहाँ कहीं से आती हुई एक युवती का, राह में उसके रूप और यौवन से आकृष्ट मनवाले युवकों ने पोछे-पोछे चलना शुरू कर दिया। जब वह अपने घर के पास पहुँचकर घर में प्रवेश करने लगी तो वे वहाँ रुक गये। देर तक साथ रहने पर भी उस तरुणी का न तो वचन सुना और न ही नजर ही मिला सके। आखिर सुदूर तक अनुगमनरूप अपनी सेवा की सार्थंकता (इस सेवा का स्थान उस तरुणी के हृदय में कुछ है या नहीं) को जानने के लिए 'अब आपलोग जा सकते हैं' इस आजा को पाने के हेतु वे युवक तरस रहे थे। वह तरुणी भी उनके अथक परिश्रम को जानकर दया से उन पर अपने नयनकमल से एक नजर डाल दी, जिससे उन्हें जाने की आजा मिल

यथा वा-

भुजपञ्जरे गृहीता, नवपरिणीता वरेण वधूः। तत्कालजालपतिता, बालकुरङ्गीव वेपते नितराम्॥

अत्र रतेर्नववध्वा मनागप्यस्पर्शादनुभयनिष्ठत्वेनाभासत्वम् । तथा चौक्तम्—

"उपनायक-संस्थायां, मुनि-गुरुपत्नीगतायां च। बहुनायक-विषयायां, रतौ तथानुभयनिष्ठायाम्"॥ इति।

युन्त्युक्तिश्रवणमेव साधकमित्येव तहणेषु लालसा । सुदूरं यावदनुगमनहृपपरिश्रमेण तहणानां युवती दयावती सती दृष्टि प्रक्षिप्य, न तु वचनेनाज्ञां दत्तवती । बहुवचनेति । तेनात्र यदि एकवचनं प्रयुज्यते तिह रसप्रतीतिरेव ।

रसाभासस्य तृतीयं प्रभेदमनुभयनिष्ठरितमुदाहरित—यथा वेति । नविवविहिता . बाला बरेण (नायकेन) बाहुपाशे गृहीता सती तत्क्षण-जाल-निवद्धा बालमृगी इव नितरां कम्पते । कम्पनेनात्र बालायां श्रास एवाभिव्यज्यते, न रितः, मुग्धात्वातिशयाद-ननुभूतरितत्वाच्च ।

अनुचित्तवं हि रतौ कुत्र कुत्र भवतीति परिगणनं भेदप्रदर्शनपूर्वकं प्राचीनोक्तं प्रस्तौति—उपनायकेति । उपपितिविषयिणो, मुनि-गुरु-राजपत्नोविषयिणो, बहुनायक-विषयिणो, अनुभयविषयिणो (एकपक्षाश्रिता) च रितः चतुर्विधा रसाभासतां याति । अत्र मुनिपत्न्यादिविषयिणो रितिहि उपपितिविषयिणो एव, किन्तूपपितिविषयिणो साधारणानौचित्यं, मुनिपत्न्यादिविषयिणो तु अत्यन्तानौचित्यं जनयतीत्यनयोर्भेदः । प्रन्थकृता तूभयोरेकत्वमेवोररीकृतम् ।

गर्या । इस गमनाज्ञा देने के सूचक नयनकमलप्रक्षेपरूप अनुभाव के वर्णन से अभिन्यक्त होती हुई रित बहुवचन के द्वारा बहुविषयक सूचित होती है । इसलिए यह भी रसाभास ही है ।

रसामास के तृतीय भेद अनुभयिन छा रित (एकपक्षीय) का उदाहरण प्रस्तुत किया जा रहा है—पित ने नवीन विवाहिता वधू को बाहुपाश में बाँच लिया। इससे वह वधू तत्क्षण जाल में फँसी बालमृगी के समान अतिशय काँपने लगी। कम्पन से यहाँ बाला में त्रास ही व्यक्त होती है, रित नहीं, क्योंकि वह अतिशय मुखा है और रित का अनुभव अभी उसे हुआ ही नहीं है।

यहाँ रित का नववधू से थोड़ा भी स्पर्श न होने के कारण अनुभयनिष्ठ (दोनों में न रहकर एक में ही स्थित ) द्वारा आभासता है। जैसा कि कहा गया है—

उपपति में रहने वाली, मुनिपत्नी, गुरुपत्नी आदि में रहने वाली, बहुतों नायकों में एक नायिका द्वारा रहने वाली और अनुभयनिष्ठा रित आभासता को प्राप्त करती है। अत्र मुनिगुरुशब्दयोरुपलक्षणपरतया राजादेरपि ग्रहणम् । अथात्र किं व्यङ्गवम् ?—

> व्यानम्राश्चिलिताश्चैव, स्फारिताः परमाकुलाः। पाण्डुपुत्रेषु पाञ्चाल्याः, पतन्ति प्रथमा दृशः॥

अत्र व्यानम्रतया धर्मात्मताप्रयोज्यं युधिष्ठिरे सभक्तित्वम्, चिलततया स्थूलाकारताप्रयोज्यं भीमसेने सत्रासत्वम्, स्फारिततया अलीकिकशौर्यश्रवण-प्रयोज्यम् अर्जुने सहर्पत्वम्, परमाकुलतया परमसौन्दर्यप्रयोज्यं नकुल-मह-देवयोरौत्सुक्यं च व्यञ्जयन्तीभिद्गिभः पाञ्चाल्या वहुविषयाया रतेरभिव्यञ्जनाद् रसाभास एवेति नव्याः। प्राञ्चस्तु अपरिणेतृबहुनायकविषयत्वे रतेराभामतेत्याहुः।

अथात्रेति । यदि बहुनायकविषया रती रमाभामस्तिहि द्रीपद्याः पञ्च पाण्डवान् स्वोयान् प्रति प्रकाशितभावद्वारा कि व्यङ्ग्यं ? रसो रसाभामो वा ? स्वीयत्वेन रमो वा, बहुत्वेन रसाभागो वेति विचारणा । विशेषेण आ समन्तान्नस्राः ।

बहुविषयाया इति । भक्ति-त्रासयो रतेरव्यञ्जनादिष हर्ष-परमाकुलत्वाम्या-मर्जुन-नकुल-सहदेवेषु द्रौपद्या रतेव्यंञ्जनाद् बहुविषयत्वं सिद्धमेव । अत्र, रमाभास एवति नवीनाः, बहुनायकविषयत्वमात्रेण तिसद्धेः । विवाहित-बहुनायक-विषयत्वं रस एव न रसाभास इति रस एवात्र व्यङ्गचमिति प्राचीनाः । 'तु'शब्देन प्राचीनमतेऽरुचिः सूचिता इति नागेशभट्टः, रमाभासलक्षणे तद्भेदविवरणे वा परिणयशब्द=योल्लेखाभावात् । चन्द्रिकाकृतस्तु प्राचीनमतस्य पूर्वोल्लेखनार्हस्य पश्चान्निर्देशस्तस्य गरीयस्त्वं सूचयिन । रसाभामलक्षणे लोकशास्त्रगहितत्वरूपानौचित्यस्य प्रवेशेन, प्रकृते तथाविधानौचित्या-

यहाँ मुनि और गुरु शब्द उपलक्षण (दृष्टान्तपरक) हैं, इसलिए राजा, मित्र आदि का भी ग्रहण हो जाता है। यहाँ प्रथम भेद साधारण अनौचित्यप्रयुक्त है, जब कि द्वितीय भेद अत्यन्त अनौचित्य के कारण।

अव प्रश्न उठता है कि यदि बहुनायकगत रित को रमाभास मानते हैं तो स्वीय बहुनायकगत रित भी रसाभास हो होगा, पर इसे लोक में अनुवित नहीं माना जाता है। तो अग्निम उदाहरण में ब्यंग्य है क्या—रस या रसाभास ?

पाण्डुपुत्रों (पाण्डवों) पर द्रौपदी की प्रथम दृष्टियाँ इस प्रकार पड़ रही हैं— विनम्र, चञ्चल, विकसित और परम ब्याकुल।

यहाँ (दृष्टि के) अतिविनम्र होने से 'धर्मात्मा होने के कारण युधिष्ठिर' के प्रति भक्ति को, चञ्चल होने से 'मोटा-तगड़ा होने के कारण भीमसेन' के प्रति भय को, विकसित होने से 'अद्भुतवीर' होने के यशः श्रवण के कारण अर्जुन के प्रति हर्ष को और परम ब्याकुल होने से 'परम सुन्दर होने के कारण नकुल तथा सहदेव' के प्रति और सुक्य को व्यञ्जित करती हुई दृष्टियों से द्वीपदी के अनेक पुरुषविषयक रित के

तत्र शृङ्गाररस इव शृङ्गाररसाभासोऽपि द्विविधः, संयोग-विप्रलम्भ-भेदात् । संयोगाभासस्त्वनुपदमेवोदाहृतः । विप्रलम्भाभासो यथा—

व्यत्यस्तं लर्पात क्षणं, क्षणमथो मौनं समालम्बते, सर्वास्मिन् विदधाति कि च विषये दृष्टि निरालम्बनाम् । श्वासं दीर्घमुरीकरोति, न मनागङ्गेषु धत्ते धृति, वैदेही-कमनीयता-कवलितो, हा हन्त ! लङ्कोश्वरः ॥

अत्र सीतालम्बनेयं लङ्केशगता विप्रलम्भरतिरनुभयनिष्ठतया, जगद्-गुरुपत्नीविषयकतया चाभासतां गता 'व्यत्यस्तं लपती'त्यादिभिरुक्तिभि-व्यंज्यमानैरुन्माद-श्रम-मोह-चिन्ता-व्याधिभिस्तथैवाभासतां गतैः प्राधान्येन परि-पोष्यमाणा ध्वनिव्यपदेशहेतुः।

सम्भवानात्र रसाभास इति । यत्तु रसचिन्द्रकाकृद् 'न च तस्याम् (अनुभयिनष्ठायां ) रतेरयुक्तताधीलोंकस्य'' इति तन्नास्मम्यं रोचते, एकपश्चीयरितस्थले विवाहितायाम-विवाहितायां वा अनौचित्यस्य सर्वानुभवसिद्धत्वात्, अनौचित्याभावे हि रसाभासलक्षणमेव तत्राव्याप्तं स्यात् ।

अनुपदमेवेति । सद्यः प्रदिशतपूर्वोदाहरणत्रये । व्यत्यस्तिमिति । हा हन्त ! वैदेह्या जानक्याः कमनीयतया सौन्दर्येण कविति ग्रस्तोऽत्यन्तमाकृष्टो लङ्केदवरो रावणः क्षणं व्यत्यस्तमसम्बद्धं लपित प्रलापं करोति, अयोऽनन्तरं क्षणं मौनं समालम्बते, किञ्च क्षपि च सर्वस्मिन् विषये निरालम्बनां शून्यां निष्फलां दृष्टि विद्याति निक्षिपति दृष्टि-

अभिन्यक्त होने के कारण यह रसाभास ही है—ऐसा नवीन आचार्यं कहते हैं। परन्तु प्राचीन आचार्यं तो अविवाहित अनेक नायक विषय को रित को ही आभास मानते हैं। यहाँ तो पाँचों पाण्डव द्रीपदी से परिणय करने वाले हैं, अतः यहाँ रस ही है।

श्रृंगार रस जैसे दो प्रकार का होता है, वैसे हो श्रृंगाररसाभास भी संयोग और विप्रलम्भ भेद से दो प्रकार का है। उनमें संयोगाभास का तो अभी-अभी उदाहरण दिया जा चुका है। अब विप्रलम्भाभास का उदाहरण दिया जा रहा है—

हाय हाय ! सीता के सौन्दर्य से वशीभूत लंकाघिपति रावण अत्यन्त व्याकुल है—क्षण में उलटा-पुलटा (असम्बद्ध) बोलता है, क्षण में ही चुप हो जाता है (चुप्पी लगा लेता), सभी विषयों में शून्य दृष्टि लगाता है (देखते हुए भी न देख पाता है), द्वीर्घ स्वास लेता है और अंगों में स्थिरता नहीं रखता है।

यहाँ सोता पर आश्रित रावण में स्थित विप्रलम्भ रित अनुभयिनष्ठ होने के कारण एवं जगद्गुरु श्रीरामचन्द्र की पत्नी के विषय में रहने के कारण आभास (रत्याभास) होकर 'व्यत्यस्तं लपित' इत्यादि उक्तियों के द्वारा अभिव्यक्त (व्यंग्यार्थं) हाते हुए उन्माद, श्रम, मोह, चिन्ता और व्याघि, जो आभास हो रहे हैं, के द्वारा

एवं कलहशील-कुपुत्राद्यालम्बनतया वीतरागादिनिष्ठया च वर्ण्यमानः शोकः, ब्रह्मविद्यानिधकारिचाण्डालादिगतत्वेन च निर्वेदः, कदर्य-कातरादि-गतत्वेन पित्राद्यालम्बनत्वेन वा क्रोधःत्साहौ, ऐन्द्रजालिकाद्यालम्बनत्वेन च विस्मयः, गुर्वाद्यालम्बनत्वेग च हासः, महावीरगतत्वेन भयम्, यज्ञीयपशु-वसाऽसृङ्मांसाद्यालम्बनतया वर्ण्यमाना जुगुप्सा च रसाभासाः। विस्तृतिभया-च्चामो नोदाहृताः सुधीभिरुन्तेयाः।

क्षेपेणापि विषयं प्रत्यक्षीकत्तुं न प्रभवतीत्ययः । दोघं दवासमङ्गीकरोति. अङ्गेषु च मनागपि ईषदपि धृति न घत्ते । अत्र प्रलापेन उत्मादः, मीनालम्बनेन श्रमः, दृष्टि-दानेऽध्यदर्शनात् मोहः, दोघंदवासाच्चिन्ता, धैर्याभावाच्च व्याधिभविोऽभिव्यज्यते, तैश्च विप्रलम्भाभासो व्यज्यते, प्राघान्येन च तस्यैव घ्वनिपदव्यवहायंता ।

एवंसिति । अनुचितालम्बनादिगता रितर्यथा रसाभासो भवति, तर्थंव अनुचि-तालम्बनिष्ठा अनुचिताश्रयनिष्ठाश्च शोकादयः सर्वेऽिष स्थायिभावा रसाभासतां यान्ति । पित्रा कलहं कृत्वा कुपुत्रो हि पितुः शोकस्य कारणतया आलम्बनिवभावो भवति, एवं-विधानुचित-कलहोत्पन्नः शोको, बीतरागो विरक्तः तन्निष्टस्तदाश्चितोऽिष शोको हि करुणरसाभासः । शोक-मोहादिशमनेनव बीतरागत्वं भवति, तस्मिन् शोको नोचितः । नित्यानित्यवस्तुविवेकजन्यस्य निवेदस्य ब्रह्मविद्याज्ञानादेव प्रादुर्भावः सम्भवति, चाण्डा-लादेः स्वभाव एव तथाविधविवेकवैमुख्यस्य । अत एवानिधकारित्वमुक्तम् । कदर्यः कृषणः, कातरो भीरुः, आदिपदेन दुर्बलखञ्जादिपरिग्रहः, तदाश्चितयोः. गुरुपित्राद्यालम्बयोः शिष्यपुत्राद्याश्चितयोः क्रोधोत्साहयोरनौचित्येन रौद्र-वीररसाभासता । ऐन्द्रजालिक

प्रधान रूप से परिपुष्ट होने के कारण ध्विन कहलाने योग्य है। तात्पर्य यह है कि यहाँ उन्मादादि भावाभास रत्याभास के उपकारक होने से गौण है, उन्हें ध्विन की पदवी नहीं मिल सकती है, जबिक रत्याभास उनके द्वारा पुष्ट होने के कारण ध्विन ही है।

इसी प्रकार श्रृंगाराभास की तरह करणादि रसों के भी आलम्बनगत अनौचित्य से करणाभासादि होते हैं। यथा— पिता से कलह करने वाले कुपुत्र के आलम्बन से पितृगत शोक एवं विरक्त में रहने वाला शोक विणत होने पर करणाभास हो जाता है। ब्रह्मविद्या के अनिधकारी चाण्डाल आदि (घोर कुकुत्यों में लिसों) में स्थित निर्वेद विणत होने पर शान्तरसाभास हो जाता है। कृपण एवं कायर आदि में स्थित अथवा पिता आदि गुरुजनों पर होने वाला पुत्रादि स्थित क्रोध और उत्साह विणत होने पर क्रमशः रौद्र एवं वीर रस के आभास होते हैं। जादूगर आदि के आलम्बन से उत्पन्न विस्मय अद्भुतरसाभास होता है। गुरु आदि के आलम्बन से शिष्यादिगत हास हास्यरसाभास होता है। महान् वीर में स्थित भय विणत होने पर भयानक रसामास होता है। यज्ञ में घातित पशु के चर्बी, शोणित, मांस सादि के आलम्बनरूप में विणतः एवमेवानुचितविषया भावाभासाः। यथा—

> सर्वेऽपि विस्मृतिपथं विषयाः प्रयाता विद्यापि खेदकलिता विमुखीवभूव। सा केवलं हरिणशावकलोचनामे नैवापयाति हृदयादिधिदेवतेव।।

गुरुकुले विद्याभ्याससमये तदीयकन्यालावण्यगृहीतमानसस्य, अन्यस्य वा कस्यचिदतिप्रतिषिद्धगमनां स्मरतो देशान्तरं गतस्येयमुक्तिः।

इन्द्रजालाख्याद्भुतविद्याप्रदर्शकः । यज्ञीयपशुघातस्य लोके सहृदयैर्नानीचित्यं ज्ञायते । यैर्वौद्धादिभिस्तत्रानीचित्यप्रतीतिः क्रियते, तेषां तत्र रसाभास एव ।

एवमेवेति । रसाभासवदेव आलम्बनिवभावगता अनुचिता विषया येपां ते भावा एव भावाभासा भवन्ति । तथा च भाविवशेषा एव भावाभासाः । स्थायिभावा-श्रितास्तु रसाभासाः ।

उदाहरति—सर्व इति । अधुना प्रियायाः स्मरणावसरे सर्वेऽपि विषया दर्शन-श्रवणादिविषयाः चिरसेविता अपि विस्मृतिपयं गताः, चिरादभ्यस्ता विद्याऽपि पराङ्गना-प्रीतिदर्शनेनेष्यावशात् खेदकिता खिन्ना सती महिमुखीभूता । परन्तु केवलमेका साऽचिरपूर्वं सेविता हरिण-शिशुलोचना प्रिया मे मम हृदयाद् अधिदेवता पृथिव्याद्य-धिष्ठातृदेवतेव नैव अपयाति कदापि नैव दूरीभवति ।

तदीयेति । गुरुकुलसम्बन्धिनीत्यर्थः । 'अप्रतिषिद्धे'ति मूलपाठो हि मूलोच्छेद-करत्वादुपेक्षितः, तथा सति अनौचित्याभावाद् भावाभासतैवात्र न स्यात् ।

होने पर घृणा ही बीभत्स रसाभास होता है। ग्रन्थविस्तार के भय से इन सभी रसा-भासों का उदाहरण नहीं दिया गया है, इन उदाहरणों का ऊह स्वयं विद्वान् लोग कर लेंगे।

इसी प्रकार रसाभास की तरह ही अनुचित विषय रहने पर भावाभास होते हैं। अर्थात् जिस भाव का आलम्बनविभाव अनुचित हो उसे भावाभास कहते हैं। सहृदयों को जो अनुचित मालूम पड़े उसे ही यहाँ अनुचित कह सकते हैं। उदाहरण—

विरही नायक कहता है कि अभी (इस विरह-व्यथा में) सभी विषय (दर्शन-श्रवणादि से उत्पन्न) विस्मृति के मार्ग पर गयी हुई विद्या भी (परस्त्री-विषयक प्रीति देख) खिन्न होकर विमुख हो गयी, केवल मेरी वह (पूर्वदृष्टा अनुरक्ता) बालहरिण-लोचना (प्रिया) अधिष्ठात्री देवी के समान मेरे हृदय से कभी नहीं जाती है।

गुरुकुल में विद्याम्यास के समय गुरुपुत्री के सौन्दर्य से आकृष्ट मन वाले या

अत्र च स्वात्मत्यागात्यागाभ्यां स्नक्चन्दनादिषु विषयेषु चिरसेवितायां विद्यायां च कृतघ्नत्वम्, अस्यां च लोकोत्तरत्वमभिव्यज्यमानं व्यतिरेकवपुः स्मृतिमेव पुष्णातीति सैव प्रधानम् । एवं च त्यागाभावगतं सार्वदिकत्वं व्यञ्ज-यन्त्यधिदेवतोपमापि । एपा चानुचितविषयकत्वादनुभयनिष्ठत्वाच्च भावा-भासः । यदि पुनरियं तत्परिणेतुरेवोक्तिः, तदा भावध्वनिरेव ।

अत्र व्यङ्ग्योऽपि व्यतिरेकालङ्कारः स्मृतेरङ्गमेव । तथाहि—आजन्मसेविताः स्रक्चन्दनादयो विषयाः चिरसेविता विद्या च स्वस्मिन् आत्मीये चिरसेवके नायके आत्मनः स्वत्वस्य (विषयत्व-विद्यात्वयोः) त्यागेन कृतघ्नतां कृतज्ञत्वाभावं प्रकाशयतः, किन्तु इयं हरिणशावकलोचना स्वस्मिन् आत्मीयेऽचिरसेवके नायके आत्मनः स्वत्वस्य (प्रियात्वस्य) अत्यागेन कृतज्ञतामेव व्यनक्तीति त्रयाणां विषय-विद्या-नायिकानां सेव्यन्त्वेन साम्येऽपि त्यागात्यागाम्या वैषम्यदर्शनाद् व्यतिरेकः स्मृतिपोषकत्वेनाङ्गम् । यथा पृथिव्याद्यधिष्ठातृदेवता स्वसेवकं न कदापि त्यजित तथैवेयं नायिकापि इत्युपमापि स्मृतेरेव पोषिका ।

अनुचितिवषयकत्वात् अतिप्रतिषिद्धनायिकाचिन्तनिवपयत्वात्, अनुभयिनष्ट-त्वादेकतरिनष्टत्वादिति । यदि तया नायिकया परिणयानन्तरं विदेशस्यस्य नायकस्योक्ति-रियं तदा स्मृतिभावध्वनिरेव न भावाभासः, अनुचितत्वाभावात् ।

किसी अन्य विदेशस्य नायक की यह उक्ति है, जो रित के लिए अत्यन्त निषिद्ध नायिका का स्मरण कर रहा है।

यहाँ आजन्म सेवित माला, चन्दन आदि विषयों एवं चिरकाल से सेवित विद्या में स्वसेवक (नायक) के प्रति आत्मस्याग (विषयत्व एवं विद्यात्व को छोड़ने) के कारण उससे कृतघ्नता एवं इस (नायिका) में स्वसेवक (नायक) के प्रति आत्मत्याग (नायिकात्व रूप से न छोड़ने) के कारण उससे अलौकिक (अद्भुत) कृतज्ञता अभिन्यक्त होती हुई न्यतिरेकस्वरूप से स्मृतिभाव को ही पृष्ट कर रही है। नायक के द्वारा सेवित विषय, विद्या और नायिका में सेवितत्व रूप से सादृश्य रहने पर भी चिरसेवित विषय और विद्या द्वारा नायक का त्याग और अचिरसेवित नायिका द्वारा अत्याग रूप ही व्यतिरेक है। इसी तरह त्याग न करने में 'सदा' इस गुण को व्यक्त करती हुई पृथिन्यादि अधिदेवता की उपमा भी स्मृति को ही पृष्ट कर रही है। यहाँ व्यंग्य अलंकार गौण एवं स्मृतिभावाभासम्बन्धि प्रधान है। यह स्मृति अनुचित (परस्त्री) विषयक होने से एवं अनुभयनिष्ठ (केवल नायकनिष्ठ) रहने से भावाभास है और यदि यह उक्ति विणत नायिका के पति की हो हो, तो भावष्विन ही है।

## अथ भावशान्तिः

भावस्य प्रागुक्तस्वरूपस्य शान्तिर्नाशः।

स चोत्पत्यविच्छन्न एव ग्राह्यः, तस्यैव सहृदयचमत्कारित्वात्। उदाहरणम्—

मुश्रसि नाद्यापि रुषं, भामिनि ! मुदिरालिरुदियाय । इति तन्व्याः पतिवचनैरपायि नयनाव्जकोणशोणरुचिः ॥

इह तादृश-प्रियवचनश्रवणं विभावः, नयनकोणगतशोणरुचेर्नाशः, तदभिव्यक्तः प्रसादो वाऽनुभावः । उत्पत्तिकालावच्छिन्नो रोषनाशो व्यङ्ग्यः । तथा—

भावस्येति । सञ्चारिभावस्य हर्षाद्यन्यतमस्य नाशो भावशान्तिः । स च नाश्च उत्पत्तिकालिको भावलोपान्यविहतकालिक एव सहृदयचमत्कारकत्वाद् भावशान्तिः कथ्यते, न तु नाशोत्तरदीर्घकालिकः । उदाहरित—मुञ्चसोति । हे भामिनि कोपने ! मुदिरालिमेंघमाला उदियाय प्रादुर्भूता, त्वञ्च अद्यापि इदानोमिष रुषं कोपं न मुञ्चसि, मेघमालादर्शनेन तव कोपस्य स्थितिरसम्भवेति । इति एवंविधैः पतिवचनैः तन्त्याः कोमलाङ्ग्याः नयनकमलकोणगतरक्तताछिवः अपायि पोता विनाशितेति यावत् । शोणरुचिद्वरारामवंभावः पूर्वस्थितो व्यज्यते, पतिवचनेन च तन्नाशस्य सद्योजातत्वेनात्रा-मर्पभावशान्तिः ।

ताद्शं मेघमालागमनवोघकं रतेः परमोदीपकम् । शोणक्षिनाशाद् अभिव्यक्तो

अब भावशान्ति का निरूपण करते हैं। पूर्वोक्त हर्पादि भावों के शान्तिकालिक स्वरूप को भाधशान्ति करते हैं।

लक्षण में 'नाश' पद से उत्पत्तिकालिक नाश का ही ग्रहण करना चाहिए, क्योंकि सहदयों को वही चमत्कृत करता है। उदाहरण—

'हें कोपने ! मेघमाला उदित हो गयो, पर अभी भी कोप को नहीं छोड़ रही हो' पति के इन वचनों ने कोमलाङ्गी के नयनकमल के कोने में स्थित लाल छिव को पी लिया।

मेघमालादशँन से मानिनी का मान टिक नहीं सकता है। यहाँ इस प्रकार के प्रियतम-कथित वचन का सुनना विभाव है और नयनकमल के कोने में स्थित लाल छित का नाश या उस लाल छित के नाश से प्रकटित प्रसन्नता अनुभाव है।

इसी तरह वर्णन के समय में ही भाव की उत्पत्ति को भावोदय कहते हैं। उदाहरण---

हर्षं से प्रिय को आलिङ्गित करती हुई नायिका ने अचानक प्रिय के छाती पर

## भावोदयो भावस्योत्पत्तिः।

उदाहरणम्—

वीक्ष्य वक्षसि विपक्षकामिनी-हारलक्ष्म दियतस्य भामिनी । अंसदेश-वलयीकृतां क्षणादाचकर्प निजबाहु-वल्लरीम् ॥

अत्रापि दियतवक्षोगत-विपक्षकामिनी-हारलक्ष्मदर्शनं विभावः । प्रियां-सदेश-वलयोकृत-निजवाहु-लताकर्षणमनुभावः । रोषादयो व्यङ्ग्यः ।

यद्यपि भावशान्तौ भावान्तरोदयस्य, भावोदये वा पूर्व भावशान्तेरा-वश्यकत्वाद् नानयोविविक्तो व्यवहारस्य विषयः, तथापि द्वयोरेकत्र चमत्कार-विरहात्, चमत्काराधीनत्वाच्च व्यवहारस्य. अस्ति विषयविभागः।

नायिकागतः प्रसाद एव अमर्पनाशसूचक इति तस्यैवानुभावत्विमत्यभिप्रायेण पक्षान्तर-मक्तम् । उत्पत्तिकालाविच्छनः सद्योजायमानः ।

भावोदयं निरूपयति—भावोदय इति । वर्णनप्रसङ्गेऽविद्यमानस्य कस्यचिद् भावस्य उत्पत्तिर्जन्म भावोदयशब्देनोच्यते ।

विश्येति । हर्षेण प्रियालिङ्गिता भामिनी अकस्मात् प्रियस्य वक्षसि विपक्ष-कामिन्याः प्रतिनायिकाया अचिरोपभोगकालिक-हारचिह्नं वीक्ष्य अंसदेशवलयीकृतां प्रियस्कन्धोपिर वेष्टितां निजवाहुलतां क्षणादेव आचकर्षं पृथक्कृतवती । अत्र हर्षभाव-नाशोत्तरममर्षभावस्योत्पत्तिः प्रधानतया विणतत्वेन ध्वनिः ।

अत्रापीति । पूर्वविणतभावशान्त्युदाहरणे अमर्षभाव एव आश्रितः, अत्रापि भावोदये स एव विणतः । पूर्ववदत्रापि रोषपदममपंस्य बोधकम् ।

भावान्तरोदयस्येति । पूर्वोक्तभावशान्त्युदाहरणे अमर्यनाशे हर्षोदयस्य,

उपनायिका के हारचिह्न को देखकर क्षणभर में उसके (प्रिय के ) कन्धे से लिपटी बाँहरूपी लता को हटा ली।

यहाँ हर्षभाव के नाश के बाद अमर्ष भाव की उत्पत्ति ही प्रधानतया वर्णित है। अतः यह भावोदय घ्वनि का उदाहरण है।

भावशान्ति की तरह यहाँ भी अमर्ष भाव ही आश्रित है। प्रिय के छाती पर स्थित विरोधिनी नायिका (सपत्नी) के हारचिह्न का दर्शन विभाव है। प्रिय के कन्धे पर लिपटी अपनी बाहुलता को खींचकर हटा लेना अनुभाव है। 'सपत्नी से यह मेरा प्रिय प्रेम करता है' इस अपराध से रोष, 'सपत्नी ने इसे मोह लिया है' इस ज्ञान से ईर्ष्या आदि व्यंग्य होते हैं।

यद्यपि जहाँ भावशान्ति विजित होगी वहाँ किसी भाव का उदय भी अवश्य होगा और जहाँ भावोदय होगा वहाँ किसी भाव की शान्ति अवश्य होगी—यह निश्चित है और ऐसी स्थिति में इन दोनों भावशान्ति एवं भावोदय का एक-दूसरे से अलग रूप एवम्-

भावसन्धिरन्योन्यानभिभूतयोरन्योन्याभिभावनयोग्ययोः सामाना-धिकरण्यम् । उदाहरणम्—

यौवनोद्गम-नितान्तराङ्किताः, शीलशौर्यवलकान्तिलोभिताः । संकुचन्ति विकसन्ति राघवे, जानकीनयन-नीरजश्रियः ॥

अत्र भगवद्दाशरिथगतस्य लोकोत्तरयौवनोद्गमस्य, तादृशस्यैव शील-शीर्यादेश्च दर्शनं विभावः। नयनगत-सङ्कोचिवकासावनुभावः। ब्रीडौत्सुक्ययोः सन्धिर्व्यङ्गद्यः। तथा—

प्रस्तुतोदाहरणे च हर्पनाशे अमर्षोदयस्य दर्शनेन उभयोः परस्परं सामानाधिकरण्यमेव । विविक्तः = पृथवकृतः । सहृदयैयंदंशे चमत्कारोऽधिकोऽनुभूयते तत्र तस्यैव ध्वनित्वम् ।

पूर्वोक्त-हर्पादिभावेषु कयोश्चिद् द्वयोरेकदेशकालस्थयोः प्रधानयोरेव परस्पर-प्रभावषुक्तयोः भावसन्धिरित्याख्या भवति । अनिभभूतयोरितरस्कृतयोः प्रधानयोरेवेति भावः । उभयोरितरेतरस्याभिभवनयोग्यत्वे सति न कस्याप्यभिभवः सम्भवति, अपितु समबलराज्ञोरिव परस्परं सन्धिर्मेत्रो एव भवति । एकतरस्याभिभवे, उभयोरसम्बद्धत्वे वा सन्धिरेव न सम्भवतीति विशेषणद्वयं लक्षणे प्रयुक्तम् ।

यौवनेति । जानकीनयननीरजिश्रयः सीतानयनकमलशोभाः, यौवनस्य सद्य छद्गमेन नितान्तमितशयेन शिङ्किताः, राघवीय-शील-शौर्यंबलकान्तिषु लोभिता सत्यः राघवे श्रीरामचन्द्रोपरि लज्जया संकुचन्ति, औत्सुक्याच्च विकसन्ति । यौवनोद्गमे-त्यादिना ब्रीडा, शीलेत्यादिनोत्साहोऽभिव्यज्यते ।

में (स्वतन्त्र) व्यवहार का विषय हो ही नहीं सकता, तथापि दोनों के एक स्थल में चमत्कारक नहीं होने के कारण और भावशान्त्यादि व्यवहार का चमत्कार के अधोन रहने से दोनों का विषय अलग-अलग ही है। एक स्थान पर दोनों की स्थिति मात्र रहती है, चमत्कार तो एक ही में रहता है और जिसमें चमत्कार रहेगा, वहाँ उसी का विषय माना जायेगा।

इसी तरह पूर्वोक्त हर्षादि भावों में एक स्थल या समय में स्थित किन्हीं दो प्रधान (किसी का अङ्ग नहीं) भावों का परस्पर एक-दूसरे से प्रभावित होकर (एक आश्रय पर) रहने को भावसन्घ कहते हैं। उदाहरण—

स्वयंवर में जानकी के नयनकमलों की शोभाएँ राघव के प्रति उनके यौवन के सद्य: उद्गम से अत्यन्त शंकित होती हुई एवं शील, वोरता, बल तथा कान्तियों में सुभायी हुई कभी संकुचित एवं कभी विकसित होती हैं।

यहाँ भगवान् राम में स्थित अलोकिक यौवन की उत्पत्ति का और उसी तरह. के (अलोकिक) शील, शौर्य आदि का दर्शन विभाव है। आँखों का संकुचित एवं विकसित होना अनुभाव है। छज्जा और औत्सुक्य भावों की सन्धि व्यंग्य है। इसी तरह— भावशबलत्वं भावानां वाध्यबाधकभावमापन्नानाम् उदासीनानां वा व्यामिश्रणम् ।

एकचमत्कृतिजनकज्ञानगोचरत्विमिति यावत् । उदाहरणम्— पापं हन्त ! मया हतेन विहितं, सीतापि यद् यापिता, सा मामिन्दुमुखी विना वत ! वने किं जीवितं धास्यित ? आलोकेय कथं मुखानि कृतिनां, किं ते विदिष्यन्ति मां, राज्यं यातु रसातलं पुनरिदं, न प्राणितुं कामये॥

पूर्वोक्तहर्पादिभावानां मध्यतः केपाञ्चन विरुद्धानां वाध्यवाघकभावापन्नानाम् अविरुद्धानां च तटस्थानामेकचमत्कारोपिस्थितानां मिथो व्यामिश्रणमितस्ततोऽवस्थानं भावशवलत्वम् भावानां चित्रत्वम् । भिन्नाकृतोनां चित्राणां विरुद्धानां तटस्थानां वा एकसन्दभान्वयेनकचित्रता कर्गतादिषु दृश्यते, तद्वदेव भावशवलत्वं नानावावयगतानां भावानां
विरुद्धानां तटस्थानां वा एकसन्दर्भान्वयित्वमेव । व्यामिश्रत्वमेव स्पष्टीकरोति—एकचमत्कृतोति । ज्ञानविषयत्वमित्ययः ।

पापिति । सीतापित्यागानन्तरं सन्तप्यमानस्य श्रीरामस्योक्तिरियम् । हन्तः ! मया रामेण हतेन हतकेन पापं दुष्कृत्यं विहितं, यत् सीतासदृशी पितव्रताऽपि यापिता वनाय प्रस्थापिता निर्वासिता, वत हन्तः ! मां विना सा इन्दुमुखी कि वने स्थिता जीवनं धास्यितः ? नैव धारियष्यितः । अहं दुष्कर्मेतत् कृत्वा सुकृतीनां पुण्यात्मनां सम्याना मुखानि कथमालोकेय पश्येयम् ? ते सुकृतिनो मां रामं कि धिक्कारं विद्यम्ति इति न जाने । मम राज्यं रसातलं पातालं यातु, न मे तेन प्रयोजनम्, प्राणितं जीवितु-मिप नाहं कामये, दुःखदुर्यंशोज्यालासहनाक्षमो मरणमेवेच्छामि ।

परस्पर विरुद्ध ( एक दूसरे के बाघक ) या तटस्य ( न साघक और न बाघक ) दो से अधिक हवं आदि भावों के विशिष्टरूप से मिलने को भावशबलता कहते हैं।

व्यामिश्रण (विशिष्ट रूप से मिलने) का तात्पर्य है कि इन भावों के अनेक वाक्यों में रहने पर भी एक चमत्कार को उत्पन्न करने वाले ज्ञान से ही उनकी प्रतीति होती हो।

उदाहरण—सीता-परित्याग के बाद सन्ताप से ज्याकुल श्रीराम कहते हैं कि हाय ! हत्यारा मैंने पाप किया जो सीता जैसी पतिव्रता पत्नी को भी वन को विदा कर दिया। हाय ! वह चन्द्रमुखी मेरे बिना वन में जीवन को घारण कर सकेगी क्या ? ( नहीं कर सकेगी )। मैं सज्जनों के मुखों को कैसे देखूँ ? वे मुझे क्या कहेंगे ? मेरा यह राज्य रसातल में चला जाय । मैं जीना नहीं चाहता हूँ ।

अत्र मत्यसूया-विषाद-स्मृति-वितर्क-व्रीष्ठा-शङ्कानिर्वदानां प्रागुक्त-स्वस्वविभावजन्मनां शबलता ।

यत्तु कान्यप्रकाशटीकाकारैः "उत्तरोत्तरेण भावेन पूर्वपूर्वभावोपमर्दः शबलता" इत्यभ्यधीयत, तन्न-

'पश्येत् कश्चिच्', 'चल! चपल रे!', 'का त्वरा'? 'ऽहं कुमारी', 'हस्तालम्बं वितर', 'हहहा!!, व्युत्कमः', 'कासि' 'यासि'॥

इत्यत्र शङ्काऽसूया-धृति-स्मृति-श्रम-दैन्य-मत्यौत्सुक्यानामुपमर्दलेशशून्य-त्वेऽपि शवलताया राजस्तुतिगुणत्वेन पञ्चमोल्लासे मूलकृतैव निरूपणात् ।

अत्रेति । मया पापं विहितमित्यनेन मितः, हतेनेत्यनेनासूया, सीतापीत्यनेन विषादः, सेत्यनेन स्मृतिः कि जीवितमित्यनेन वितर्कः, कथमालोकेयेत्यादिना ब्रीडा, 'कि ते' इत्यनेन शङ्का, राज्यं यात्वित्यनेन च निर्वेदो व्यज्यते । एतेषां भावानाम् एकान्वयिपृथय्वावयेष्वस्थितानामुदासीनानामवस्थानं भावशवलता ।

यित्विति । काव्यप्रकाशिकाकारा वाघ्यबाधकभावापन्नानां भावानामेकान्विय-नामेव भावशवलत्विमिच्छन्ति । उपमर्दोऽभिभवः । तटस्थानामपीति प्रस्तुतलक्षणेन ग्रहणम् । तत्र काव्यप्रकाशकारव्यवहारः तटस्थानामपि भावानां शबलत्वं ज्ञापयित, तेन टीकाकारा मूलकृन्मतिवरोधित्वेनोपेक्याः ।

पश्येदिति । पश्येत् कश्चिदित्यनेन शङ्का, चपलेत्यनेनासूयो, का त्वरा इत्यनेन धृतिः, कुमारीत्यनेन स्मृतिः, हस्तालम्बिमत्यनेन श्रमः, हहहेत्यनेन दैन्यम्, व्युत्क्रम इत्यनेन मितः, क्वासीत्यनेन च औत्सुक्यं परस्पराभिभवशून्यत्वेऽपि राजस्तुतिगुणत्वेन ! एकान्विताः, भावशबलत्वेन काव्यप्रकाशे पञ्चमोल्लासे विणताः ।

यहाँ पूर्वोक्त अपने-अपने विभावों से उत्पन्न मति, असूया, विषाद, स्मृति, वितकं, ब्रीडा, शङ्का और निवेंद भावों की शबलता (चित्रता) है।

यह जो काव्यप्रकाश के टीकाकारों ने कहा है कि "पूर्व-पूर्व भाव का अपने से उत्तर (आगे आने वाले) भाव के द्वारा दबा देने को शवलता कहते हैं"—सो उचित नहीं है, क्योंकि—

'कोई देख लेगा', 'चल रे चञ्चल !' 'जल्दबाजी क्या है' ? 'मैं कुमारी हूँ', 'हाथ का सहारा दो', 'हाय हाय !' 'क्रम भंग हो गया', 'कहाँ हो, कहाँ जा रही हो' ?

यहाँ क्रमशः शंका, असूया, घृति, स्मृति, श्रम, दैन्य, मित और औत्सुन्य भावों में किसी के थोड़े भी दवाने (उपमदं) से रिहत होने पर भी शबलता के द्वारा राजस्तुति के गुण (उपकारक) रूप से काव्यप्रकाश के पद्मम उल्लास में स्वयं मूल- ग्रन्थकार मम्मट ने ही निरूपित कर दिया है। अतः उत्तर-उत्तर भावों के द्वारा पूर्व-पूर्व भावों का उपमदं ही शबलता है, यह मत खण्डित हो जाता है।

स्वोत्तरिवशेषगुणेन जायमानस्तु नाशो न व्यङ्ग्यः, नवोपमदंपदवाच्यः, नापि चमत्कारी । तस्मात्—

नारिकेलजलक्षीर-सिताकदलमिश्रणे । विलक्षणो यथास्वादो भावानां संहतौ तथा ॥ अत्रेदं बोध्यम्—य एते भावशान्त्युदय-सन्धिशवलताध्वनय उदाहृताः,

स्वोत्तरेति । न्यायिमद्धान्ते चित्तवृत्तिस्वरूपा हर्षादयो भावा ज्ञानेच्छादिविशेषगुणेष्वेवान्तर्भवित्त । तथा च विशेषगुणस्वभाव एव पूर्वपूर्वगुणनाशोत्तरमेवोत्तरोत्तरगुणोदयः । एवमेव पूर्वभावनाशो हि उत्तरविभावेनावश्यक एवेति पूर्वोक्त-काव्यप्रकाशटोकाक्तन्मतमेव सम्यणिति न मन्तव्यम्, तथाविषस्य नाशस्य स्वतःसिद्धत्वेन
व्यङ्ग्यत्वाभावात् । उपमर्दस्तु विद्यमानस्यैव भावस्य सम्भवित, न तु नष्टस्य, यथा दिने
विद्यमानस्यैव चन्द्रप्रकाशस्य सूर्यप्रकाशेनाभिभवो भवित । तथा च भावानां नाशो
नैवोषमद्यवच्यः । यदि नाशस्यैव उपमर्दसंज्ञा क्रियते तथापि नासौ चमत्कारी । अतो
नैवोषमद्यित्याच्यः । यदि नाशस्यैव उपमर्दसंज्ञा क्रियते तथापि नासौ चमत्कारी । अतो
नैवोषमद्यित्याच्यः भावशवलतेति । तस्मादिति । बुद्धिगतिवद्यमानानामेव भावानां शवलतेष्टा । भावानां सम्मिलनेन शवलत्वचमत्कारास्वादो हि विलक्षण एव पृथगवस्थितेम्यो
भावेम्यः । कथम् ? यथा लोके नारिकेलजलक्षीरिसता-कदलानां मिश्रणे स्वस्वास्वादगहितो विलक्षणास्वादो भवित, तथैवात्रेति भावः ।

अत्रेदिमिति । अत्र भावशान्त्यादिप्रकरणे ज्ञातव्यं यद् भावशान्त्यादयोऽपि

काव्यप्रकाश के टीकाकारों के पक्ष से युक्ति दी जाती है कि हर्पादि भाव चित्तवृत्ति (चित्त में रहने वाले) होते हैं, जो ज्ञान, इच्छा आदि आत्मवृत्ति (आत्मा में रहने वाले) विशेष गुण के अन्तर्गंत ही आते हैं। विशेष गुणों का स्वभाव ही है कि एक गुण के नाश से ही अन्य गुण का उदय हो सकता है, एक साथ अनेक गुण वहाँ रह ही नहीं सकते। ऐसी स्थिति में अगत्या उत्तर भाव से पूर्व भाव के उपमदं को ही शबलता कहना होगा।

इसके उत्तर में कहते हैं कि पूर्व गुणों का उत्तर गुणों से होने वाला नाश तो स्वतः सिद्ध ही है, व्यंग्य नहीं, अतः उसे शवलता भाव कहा नहीं जा सकता और उसे उपनर्द (दवाना) भी नहीं कह सकते, क्योंकि विद्यमान वस्तु को ही दवाया जा सकता है, नष्ट को नहीं। यदि इसी को आप उपमर्द कहें तो भी चमत्कारी न होने के कारण यह भावशबलता नहीं हो सकता है। इसलिए—

नारियल का जल, चीनी, केला आदि के मिश्रण से जैसे एक विलक्षण आस्वाद होता है, वैसे ही भावों के मिश्रण से भी होता है। बाह्यरूप से नष्ट होने पर भी सभी भाव बुद्धिगत विद्यमान ही रहते हैं।

यहाँ यह ज्ञातन्य है कि ये जो भावशान्ति, भावोदय, भावसन्धि और भाव-

तेऽपि भावध्वनय एव, विद्यमानतया चर्व्यमाणेष्विव उत्पत्त्यविच्छिन्तत्व-विनश्यदवस्थत्व-सन्धीयमानत्व-परस्परसमानाधिकरणत्वैः प्रकारैश्चर्व्यमाणेषु भावेष्वेव प्राधान्यस्यौचित्यात्, चमत्कृतेस्तत्रैव विश्रान्तेः । यद्यप्युत्पत्ति-विनाश-सन्धि-शबलतानां तत्सम्बन्धिनां भावानां च समानायां चर्वणाविषयतायां न प्राधान्यं विनिर्गन्तुं शक्यते, तथापि स्थितौ भावेषु प्रधानतायाः क्छमत्वाद् भावशान्त्यादिष्वपि तेष्वेव शान्तिप्रतियोगित्वादिभिव्यंष्यमानेषु तस्याः कल्पयितुमौचित्यात् ।

ध्वनित्वेन प्रकाशिता भावध्वनिस्वरूपा एव, न तु शान्त्यादिध्वनिस्वरूपाः । ये हर्षादयो भावा व्वनित्वेनास्वाद्यन्ते ते विद्यमानावस्थापन्नत्वेन, तत्र यथा भावव्वनिरेव, न विद्यमानत्वध्वनिस्तथैव भावशान्ती नाशावस्थापन्नभावस्य, भावोदये उत्पत्त्यवस्थापन्न-भावस्य, भावसन्धी सन्धीयमानावस्यापन्न भावस्य, भावशवलतायां च परस्परसमानाधि-करणावस्थापन्नभावस्यैव ध्वनित्वं, न तु नाशोदयादेः । नहि नाशमात्रस्य भावशान्तित्व-मिप तु उत्पत्तिकालिकनाशस्यैव । तत्र नाशांशे नैवं चमत्कारोऽपितु विनश्यदवस्थापन्न-भावांश एव । वस्तुतो भावः पञ्चषा-विद्यमानभावः (शुद्धो भावः), विनश्यद्भावः ( भावशान्तिः ), उत्पद्यमानभावः ( भावोदयः ), सन्धीयमानभावः ( भावसन्धिः ), परस्परसमानाधिकरणभावः (भावशवलता) चेति। स्थितौ = विद्यमानदशायां भावः प्रधानमिति सर्वसम्मतम् । एवमेव भावशान्त्यादिष्वपि भावस्यैव प्राधान्यं न तु शबलता ब्विन उदाहृत हुए हैं, वे भी भावब्विन ही हैं, क्योंकि विद्यमानत्व रूप से बास्वाद्यमान भावों की तरह उत्पत्तिकालिक अवस्था वाला, नाश होती हुई अवस्था वाला, मिलती हुई अवस्था वाला और परस्पर समानाधिकरण की अवस्था वाला प्रभेद से बास्वाद्यमान भावों में ही प्रधानता का औचित्य है, नाश, उत्पत्ति आदि में नहीं, क्योंकि चमत्कार भावों पर ही विश्राम लेता है। तात्पर्य यह है कि ये जो हर्ष आदि भाव घ्वनि कहलाते हैं, वे विद्यमान अवस्था वाले भाव हैं, वहाँ जैसे भाव ही प्रधान हैं, विद्यमानावस्था नहीं, उसी तरह भावशान्ति आदि में नाश होने की अवस्था में स्थित भाव में ही चमत्कार होने से वही प्रधान है, नाश नहीं; उत्पत्ति होने की अवस्था बाले भाव में भी भाव ही प्रधान है, उत्पत्ति नहीं। इसी प्रकार भावसन्धि एवं भाव-शबलता में भी भाव की प्रधानता जाननी चाहिए।

यद्यपि उत्पत्ति, विनाश, सन्धि और शबलता तथा उनसे सम्बद्ध भावों का आस्वाद विषय समान ही है, जिसमें किसी का प्राधान्य कहना सम्भव नहीं है कि उत्पत्त्यादि प्रधान हैं या भाव, तथापि विद्यमान दशा वाले भावों (जहाँ शुद्ध हिंद आदि भाव माने जाते हैं) में भावों की ही प्रधानता (विद्यमानत्व की नहीं) का पूर्व से स्वीकृत होने के कारण भावशान्ति आदि में भी शान्ति आदि के प्रतियोगी

किञ्च यदि भावशान्त्यादौ भावो न प्रधानं. किन्त् तहुपम्बन्धः-शान्त्यादिरेवेत्यभ्युपेयते, तदा व्यज्यमानभावेषु अभिहित-तत्प्रशमादिषु काव्येषु भावप्रशमादिध्वनित्वं न स्यात् । तथा हि—

> उषसि प्रतिपक्षनायिका-सदनादन्तिकमञ्जति प्रिये। सुदृशो नयनाञ्जकोणयोरुदियाय त्वरयाऽरुणद्युतिः॥ अत्रोत्पूर्वकेणैतिना भावोदयस्य वाच्यतयैव प्रत्यायनात्।

तत्तदबस्थायाः । औचित्यादिति । विद्यमानभावे निर्णीतार्यः नाशादिभावेष्विप स्वोकार्यं इत्येवोचितम् "एकत्र निर्णीतः शास्त्रार्थोऽपरत्रापि सञ्चरती"ति न्यायात् ।

कस्यचिद् भावस्य नाशोत्तरमेवापरभावस्योदयो भवतीति भावशान्तेः प्रथमो-यादानं युक्तमत्र तद्व्युत्क्रमेण प्रथममुत्पत्त्यविष्ठिन्नत्वोक्तिश्चिन्तनीयैव ।

तदुपलर्जनकेति । स भाव उपसर्जनकं विशेषणं यस्य । भावो विशेषणमेव शान्त्यादेरिति भावः । अभिहितेति । येषु काव्येषु भावाः भावाः व्यंग्याः, शान्त्याद-यश्च अभिहिता वाच्यायंस्वरूपास्तत्र वाच्यायमानत्वात्तेषां व्वनित्वं न सम्भवेदित्ययंः । यथा — उषसीति । उषसि राज्यन्ते प्रस्तुतनायिकाया विरोषिन्या नायिकाया गृहात् प्रिये पत्यौ अन्तिकं समीपमञ्चति आगच्छिति सित सुदृशः शोभननयनाया नायिकायाः नयन-कमल-कोणयोः अरुणद्युतिः रक्तच्छिवः त्वरया शोद्यमेव उदियाय उद्गताऽभृत् ।

अत्रेति । उत्पूर्वंकेण इण्घातुना उदयायंकेन अमर्षभावोदयस्य वाच्यायं रूपेण प्रतीतिगोचरोक्वतत्वात् अमर्षभावोदयध्वनित्वं न स्यादुदयप्राधान्यादिनां मते, भाव-प्रधानवादिनां मते तु स्यादिति भावः।

(विशेष्य) के रूप में भावों की ही प्रधानता मानी जानी चाहिए, यही उचित है। (शान्तिविशिष्ट भाव, उत्पत्तिविशिष्ट भाव आदि रूप में भावशान्त्यादि को जानना चाहिए।

और यह भी जानना चाहिए कि यदि भावशान्ति, भावोदय आदि में भाव प्रधान न हो, किन्तु भावविशिष्ट शान्त्यादि ही प्रधान हो, ऐसा मान लेते हैं तो जिस काव्य में भाव व्यंग्य हैं और उनके शान्ति आदि वाच्य हैं, उस काव्य में भावशान्ति आदि व्वित नहीं हो सकेगा, क्योंकि शान्त्यादि तो वाच्य ही है। जैसा कि—

रात के अन्त में उपनायिका के घरसे अपने घर के पास प्रिय के आने पर सुनयनी (नायिका) के नयनकमल के कोने में शीघ्र ही लाल चमक उग आयी।

यहाँ उदयार्थक उत् उपसर्गपूर्वक इण् धातु के द्वारा भावोदय का वाष्यरूप से हो प्रतीति होगी ( आपके मत से )। उदयस्य वाच्यत्वेऽपि भावस्यावाच्यत्वाद् ध्वनित्वं सुस्थागित चेत् प्रधानस्य व्यपदेशानौपियकत्वेऽप्रधानकृतव्यपदेशस्यानुपपत्तेः । अस्मन्मते दूरपत्ते-वाच्यत्वेऽपि उत्पत्त्यविच्छन्नामपंस्य प्रधानस्यावाच्यत्याद् युगत एव भावेदय-ध्वनिव्यपदेशः । एवं व्यज्यमानभावप्रतियोगिकस्य प्रश्नमस्य वाच्यत्वे भाव-शान्तिध्वनित्वं न स्यात् । यथा—

क्षमापणेकपदयोः पदयोः पत्तति प्रिये। शेमुः सराजनयना-नयनारुणकान्तयः॥

ननु भावोदये भावस्य उदयश्य च समवेतन्येनैव ध्वनित्विमिनि प्रश्तुतपर्ये उदयस्य वाच्यत्वेऽपि भावस्य व्यंग्यत्वाद् ध्वनित्वमुचितिमिनि चेन्न, भवन्मते प्रधानस्य उदयस्य व्यपदेशानौपियकत्वे मुख्यव्यवहाराप्रयोजकत्वे (व्यंग्यार्थप्रतिपादकत्वाभावं ) सित अप्रधानस्य भावस्य कृतो यो व्यड्ग्यार्थव्यवहारस्तस्य ग्रहणानुपपत्तेः । अस्मन्मते भावप्रधानवादिमते उत्पत्तिविशिष्टस्य अमर्षभावस्य प्रधानस्य व्यंग्यत्वाद् भावोदयव्वनित्वं सम्भवत्येव ।

एवं यथा भावोदये भावस्याप्राधान्ये स्त्रीकृते उदयस्य यत्र वाच्यत्वं तत्र भावोदयभ्वितत्वं न सम्भवित, तथैव भावशान्तौ व्यव्यमानभावस्थले तदभावक्ष्यस्य प्रश्नमस्य शान्तेयंदि वाच्यत्वं तिह तत्र भ्वितित्वं न स्यादित्यपि दोषः समापतित । यथा—क्षमापणस्य अपराधमर्पणस्य एकमात्रस्थानस्वक्ष्पयोः स्वपदयोः नायिकाचरणयोः प्रिये पतित प्रणमित सति सरोजनयनायाः नायिकायाः नयनारुणकान्त्रयः नेत्रशोण-

यदि आप कहेंगे कि उदय के वाच्य रहने पर भी भाव के अवाच्य (व्यंग्य) रहने से इसे ध्विन कहना ठीक ही है, तो यह भी नहीं हो सकेगा, वयोंकि प्रधान (उदय) के मुख्य व्यवहार व्यंग्यार्थं प्रतिपादकत्व में असाधक होने पर अप्रधान (भाव) के द्वारा कृत व्यंग्यार्थं व्यवहार उचित नहीं है। हमारे (भावप्रधानवादी) के मत में तो उत्पत्ति के वाच्य होने पर भी उत्पत्तिकालिक अमर्ष के प्रधानरूप में अवाच्य (व्यंग्य) रहने से भावोदय ध्विन कहना उचित ही है। इसी प्रकार व्यंग्य भाव के विशेष्य प्रशम (शान्ति) के वाच्य रहने पर भावशान्तिध्विन नहीं हो सकेगा। जैसे—

क्षमा देने का एकमात्र स्थान प्रिया के चरणों पर प्रिय के गिरने पर कमलनयना के आँखों की लाल कान्ति शान्त हो गयी।

यह भावशान्तिष्विन का उदाहरण है। यदि भाव को प्रवान न मान कर शान्ति को ही प्रधान मानते हैं तो वह (शान्ति) 'शेमुः' इस पद का वाच्यायं ही है, उसे व्वनि कैसे कहा जा सकता है? पर शान्ति का प्रतियोगी (विशेष्य) असर्ष ननु शब्दवाच्यानां प्रश्नमादीनामरुणकान्त्यैवान्वयाद् अरुणकान्तिप्रश-मादेरेव वाच्यत्वं पर्यवस्तितं, न तु तादृश-प्रश्नमादिव्यङ्ग्यस्य रोपप्रशमादेः, व्यङ्ग्य-व्यञ्जकभेदस्यावश्यकत्वात्। न चारुण्यव्यङ्ग्यरोपस्यैव वाच्यीभूत-प्रश्नमाद्यन्वय इति वाच्यम्, वाच्य-व्यङ्ग्यप्रतित्यारानुपूर्व्येण सिद्धत्या वाच्या-न्वयवोधवेलायां वाच्यैः सह व्यङ्ग्यान्वयानुपपत्तेः। अन्यथा 'सुदृशो नयनाव्ज-काणयोः' इत्यस्यान्वयो न स्यात्। मैवम्। एवमपि—

कान्तयः होष्ः वान्ति गताः । अत्रामपंभावः वान्तिस्वितः । नयतावृष्येनामर्षो व्यज्यते । शान्तिस्तु 'दोम्ः' पदवाच्यैवेति ।

भावशान्त्यादी शान्त्यादिप्राधान्यवादिमतं पोषयिति — झटदेति । अस्तु शब्दवाच्यः प्रशमादिः, किन्तु तस्यान्वयस्तु अरुणकान्त्यादिनैव, न तु रोपादिना । तथा च अरुणकान्त्यादिशम एव वाच्योऽर्थः, तेनार्थेन व्यङ्ग्योऽर्थो रोपप्रशमादिः । एवं हि रोपप्रशमादिनं वाच्यार्थो व्यङ्ग्यार्थत्वात् । व्यञ्जको हि वाच्यार्थो व्यङ्ग्यार्थात् भिन्न एव सम्भवित । तत्रश्च रोपप्रशमादेव्यं ङ्ग्यार्थत्वे शान्तिप्राधान्येऽपि भावशान्तिव्यित्तित्वभक्षतः मित्यभिप्रायः पूर्वपक्षिणः । उत्तरपक्षिणा कृतम् आक्षेपं ममाधत्ते – न चेति । वाच्यार्थस्य प्रशमादेरन्वयां नैवारुणकान्त्यादिना अपिनु तद्व्यङ्ग्यरोपादिनैय । नतश्च वाच्येन शमेन रोपादेरन्वयाद् व्यनित्वाभावस्तस्य तदवस्य एविति नैव वाच्यम् । यतो हि पूर्वं वाच्यार्थस्य स्तद्वनु व्यङ्ग्यार्थः प्रतीयते इत्येव नियमः । ततश्च वाच्यस्य नाशस्य व्यङ्ग्येन शमादि-

भाव को मानने पर अरण कान्ति के कारण के रूप मे वह तो व्यंग्य ही है, तो यहाँ व्वनि हो जाता है।

अब शान्त्यादि को प्रधान मानने वाले शंका करते हैं कि उपर्युक्त उदाहरण में शब्द से वाच्य शान्ति का अन्वय तो अरुण कान्ति से ही है, अमर्प से नहीं। तब तो 'अरुण कान्ति का प्रशम' यहां वाच्यार्थं निणीत हुआ, न कि उस वाच्यार्थं से व्यंग्य रोषप्रशम आदि, क्योंकि व्यंग्य (रोपप्रशम) और वाच्य (अरुणकान्तिप्रशम) में भेद रखना तो आवश्यक ही है। इस स्थिति में शान्ति का प्रधान मानने पर भी यहां भावशान्तिच्विन ठीक ही रहता है। यदि इस पर कोई कहे कि केवल आरुण्य (लाली) से व्यंग्य होते हुए रोप का वाच्यस्वरूप प्रशम के साथ ही अन्वय यहां है और तब तो प्रशम वाच्य हो रहा, व्यंग्य नहीं, तो यह आपित्त ठीक नहीं है; क्योंकि वाच्य और व्यंग्य का बोध आनुपूर्वी (एक के बाद दूसरा) रूप में ही सिद्ध है, तो वाच्यार्थं के अन्वयवोध के मगय में वाच्य के साथ व्यंग्य अर्थ का अन्वय ही ज्पपन्न (अयुक्त) है, क्योंकि उम समय व्यंग्य अर्थ उपस्थित ही नहीं है। यदि ऐसा न हो तो "सुदृशो नयनाव्जकोणयोः" इसका 'अरुणद्युति' के द्वारा व्यंग्य अर्थं से अन्वय ही नहीं हो

निर्वासयन्तीं घृतिमञ्जनानां, शोभां हरेरेणदृशो धयन्त्याः। चिरापराधस्मृतिमांसलोऽपि, रोषः क्षणप्राघुणिको बभूव॥

इत्यादाविप भावप्रशमध्वितित्वापत्तेः, भावस्य वाच्यत्वेऽपि प्रधानस्य तत्प्रशमस्य व्यङ्ग्यत्वात् । उभयोरप्यवाच्यत्वमपेक्षितिमिति चेत्, प्रागुक्तपद्यद्यये शमत्वोदयत्वाभ्यां शमोदययोर्वाच्यत्वादनुदाहरणत्वापत्तेः । इष्टापित्तस्तु

नान्वयो नैव युक्तः । यदि बलादन्वयः इष्ट इत्युच्यते तर्हि पूर्वोक्तभावोदयोदाहरणपद्ये "उषि प्रतिपक्षे"त्यादौ नयनकोणयोररुणद्युतेरुदयो विणतो विरुद्धघेत, यतो हि अरुणद्युतिव्यङ्ग्यार्थोऽमर्पश्चित्तवृत्तित्वान्नेत्रकोणयोर्नेव स्थातुमहंति । तस्माद् वाच्यार्यंव्यङ्ग्यार्थयोरन्वयो नोचितस्तथा सति पूर्वपक्षः सुदृढ इति नैव वक्तव्यमित्याह—मैवम्
इति । शान्त्यादेः प्राधान्ये स्वीकृते यत्र भावो वाच्यार्थः, शान्त्यादिस्तु व्यङ्ग्यस्तत्र
मावशान्त्यादिष्विनरिनष्टोऽपि स्वीकर्त्तंव्य इत्यापत्तिः समापतित ।

तथाहि—दिनविसयन्तोमिति । अङ्गनानां गोपाङ्गनानां घृति धैयै निर्वास-यन्तीं निस्सारयन्तीं हरेः श्रीकृष्णस्य शोभां सौन्दर्यं घयन्त्याः पिवन्त्या एणदृशो हरिण-नयनायाः, चिरकालापराधानां स्मरणेन मांसलोऽपि परिपृष्टोऽपि रोषः अमर्षः क्षण-मात्रस्य प्राघृणिकोऽतिथिः वभूव । हरिसौन्दर्याकृष्टाया रोषो विलीनोऽभूदिति भावः । अत्रामर्षभावो रोपपदवाच्य एव, तत्प्रशमस्तु क्षणप्राघृणिकशब्देन व्यज्यते । किन्त्वत्र भावशान्तिष्वनिर्नेव स्वीक्रियते भावस्याव्यङ्ग्यत्वात् ।

सकेगा, क्योंकि लाली का अन्वय आँख से संभव है, पर उससे व्यंग्य अमर्थ तो चित्तवृत्ति है, वह आँख में कैसे रहेगा ?

माव को प्रधान कहने वाले उत्तरपक्षी कहते हैं कि शान्त्यादि को प्रधान मानने वालों का ऐसा उपर्युक्त समाधान ठीक नहीं है, क्योंकि इस समाधान के वावजूद भी अप्रिम पद्म में, जहाँ भावशान्तिष्विन नहीं होता है, उसमें भी वह ध्विन हो जायगा—यह आपत्ति (दोष) अलग से खड़ी हो जाती है।

सुन्दरियों के धैयं को निकालती हुई हरि की शोभा का पान करती हुई (उन्हें एकटक से देखती हुई) मृगनयना का रोष (अमयं) चिरकाल से हिर के द्वारा अपराघ (अन्य रमणी-अनुराग) करने के स्मरण से परिपुष्ट होने पर भी क्षणभर का अतिथि हो गया (झट से भाग गया)।

इत्यादि पद्यों में भी भावशान्तिष्विन की आपत्ति आ जायगी, न्योंकि यहाँ भाव (अमर्ष) के वाच्यरूप में (रोषपद से) रहने पर भी उसके प्रशम जो आपके मत से प्रधान ही है, वह तो व्यंग्य ही (क्षणप्राघुणिक शब्द से) है। (हमारे मत से तो भाव प्रधान है, जिसके वाच्य रहने से ध्वनित्व का प्रसंग ही नहीं है।) यदि

सहृदयानामनुचितेव । तस्माद् भावप्रशमादिष्वपि प्राधान्येन भावानामेव चमत्कारित्वम्, प्रशमादेस्तूपसर्जनत्वम् । अतो न तस्य वाच्यतादोपः ।

इदं पुनर्भावध्वनिभयो भावशान्त्यादीनां चमत्कारवैलक्षण्ये निदानम्— यदेकत्र चर्वणायां भावेषु स्थित्यवच्छिन्नामर्पादित्वम्, अमर्पादित्वमेव वा प्रकारः, अन्यत्र तु प्रशमावस्थात्वादिरपीति ।

यदि नाम भावस्य नाशादेश्चोभयोग्यंङ्ग्यत्व एव भावशान्त्यादिध्वनित्वं स्वी-क्रियतेऽन एवात्र न ध्वनित्विमिति चेन् पूर्वोक्तभावशान्ति-भावोदयोदाहरणपद्ययोः शमो दययोर्वाच्यन्वेऽपि केवलभावगतव्यङ्ग्यत्वमादायापि ध्वनित्वव्यवहारः सर्वसम्मतोऽसङ्गतः स्यात् ।

उपसर्जनत्वम् = विशेषणत्वेन गौणत्वम् । एकत्र = भावध्वनौ । स्थित्यविच्छन्नेति = विद्यमानताविशिष्टामपीदित्वम् ।

आप कहेंगे कि व्वित्त होने में भाव और शान्त्यादि दोनों का अवाच्य (व्यंग्य ) रहना अपेक्षित हैं, एक ही का नहीं, तो यह और अधिक आपित्तजनक हो जायगा, क्योंकि पूर्वोक्त दोनों पद्यों में "उपिस" में शान्ति के और "क्षमापण" में उदय के वाच्य न रहने के कारण ये उदाहरण ही न रह सकेंगे, जबिक इनका उदाहरण होना सबंसम्मत है। अतः इस आपित्त को आप इष्ट नहीं कह सकते, क्योंकि सहृदय इसे अनुचित ही मानेंगे।

अतः भावशान्ति, भावोदय, भावसन्धि और भावशवलता में भी प्रधानतया भावों में ही चमत्कार रहता है, शान्ति अ।दि तो गौण हो हैं। अतः उनके वाच्य रहने पर भी भाव के व्यंग्य रहने से भावशान्त्यादि ध्विन मानने में वाच्यता दोष नहीं लगता है।

और भावध्वनियों की अपेक्षया भावशान्ति आदि के चमत्कार में विलक्षणता (फर्क) का यह भी एक मूल कारण है कि एक ओर भावों के आस्वादन में स्थिति रूप अवस्था वाले अमर्ष आदि रहते हैं (पूर्व से ही भाव की स्थिति बनी रहती है), दूसरी ओर भावशान्त्यादि में प्रशमादि उन-उन अवस्था वाले ही अमर्षादि रहते हैं। इस प्रकार भावों के विशेषण के रूप में स्थिति रूप अवस्था-विशेष वाले अमर्पादि या केवल अमर्पादि और भावशान्त्यादि के विशेषण (प्रकार) के रूप में प्रशमावस्थापन आदि देखें जा सकते हैं। भावों को प्रथम विशेषण युक्त रहने पर भी भावशान्त्यादि से वैलक्षण्य नहीं होता है, क्यों कि अमर्पादि भी तब भाव-विशेष स्थित्यवस्थापन्न होते हैं और भावशान्त्यादि भी प्रशमावस्थापन्न, उदयावस्थापन्न आदि भाव-विशेष ही होते हैं। अतः भावों को भावशान्त्यादि से विलक्षण दिखाने हेतु उसका प्रकार (विशेषण) अमर्षादित्व (अमर्थत्व, अस्थात्व आदि) ही मानें, जिससे शुद्ध भावों का बोष होगा।

रसस्य तु स्थायिमूलकत्वात् प्रशमादेरसम्भवः, सम्भवे वा न चमत्कार इति स न विचार्यते ।

(अलक्ष्यक्रमच्यंग्यध्वनि-विचारः)

सोऽयं निगदितः सर्वोऽपि रत्यादिलक्षणो व्यङ्ग्यप्रपश्चः स्फुटप्रकरणे झिगिति प्रतीतेषु विभावानुभावव्यभिचारिषु सहृदयतमेन प्रमात्रा सूक्ष्मेणैव केवलं तत्तद्भावरूपत्वमेव वा प्रकारो विशेषणम् । अन्यत्र = भावशान्त्यादौ भावत्वेन सह प्रशमावस्थात्वादिरिष विशेषणम् ।

यथा भावस्य प्रश्नमादिभंवति, तथैव रसस्यापि कथं न भवतीत्याह—
रसस्य त्विति । स्थायिभावमूलकत्वेन रसः सर्वदा नित्यत्वेन तिष्ठत्येवेति तस्य प्रश्नमोदयादयो न सम्भवन्ति । यदि तथापि तद्वर्णंनं क्रियते, तर्हि तत्र न कश्चिच्चमत्कारसम्भावनेति ।

पूर्वप्रतिज्ञातं "स्थाय्यादीनामिष संलक्ष्यक्रमव्यंग्यत्वमुपपादियव्यतं" इति भावनिरूपणानन्तरं प्राप्तावसरं प्रस्तौति—सोऽयिमिति । सद्यः प्रतिपादितो रत्यादिलक्षणः =
स्थायिभावाः सञ्चारिभावाञ्च, तेषां प्रपञ्चः = समुदायः । स्फुटप्रकरणे स्पष्टवेद्ये प्रकरणे ।
झिणिति = झिटिति अविलिम्बितेनैव । प्रमात्रा ज्ञात्रास्वादकपुरुषेण । हेतुहेतुमतो कारणकार्ययोः विभावादि-रसप्रतीत्योविद्यमानस्यापि क्रमस्य अलक्षणाद् अप्रतीतेः, शतपत्रभेदनवत् क्रमो नैव लक्ष्यत इति कारणाद् अलक्ष्यक्रम-नाम्ना मुख्यतया व्यविह्रयते, सर्वे
बुधाः रसभावव्यनिमलक्ष्यक्रमत्वेनैव प्रतिपादयन्ति । किन्तु यत्र विचारेण चिन्तनानन्तरं
ज्ञेयं प्रकरणं भवति, उन्नेया ऊहनीया वा विभावादयो भावानां कारणस्वरूपास्तत्र

तात्पर्य यह है कि भावों में केवल भावत्व रहता है, जब कि भावशान्त्यादि में शान्ति-विशिष्ट भावत्व आदि । शुद्ध जल और वर्फ में जो अन्तर है, वही भाव और भाव-शान्त्यादि में है । या मित्र के साथ-साथ रहने में जो आह्लाद होता है और उनके विदा, आगमन आदि के समय होता है, इनमें जो अन्तर है वही भाव और भावशान्त्यादि में हैं।

रस तो स्थायीभावमूलक हैं, उनके सदा स्थायी रहने से उनका प्रशम, उदय आदि होना सम्भव नहीं है। अथवा यदि सम्भव भी हो तो तद्गत कोई अलग से चमत्कार नहीं होगा। अतः उसका विचार ही नहीं किया जा रहा है।

पूर्वविणित ये सभी रत्यादि स्थायीभाव, सञ्चारीभाव रस आदि जितने व्यङ्ग्य-समुदाय हैं, वे सभी प्रकरण के स्पष्ट (व्यक्त) रहने पर विभाव, अनुभाव और व्यभिचारीभाव के शीद्य प्रतीत हो जाने से अत्यन्त सहृदय ज्ञाता के द्वारा अत्यल्प समय में ही समझ लिये जाते हैं, जिससे कारण (विभावादि) और कार्य (रसप्रतीति) के पूर्व-पर के क्रम के (कौन पहले और कौन बाद में-इसके) लक्षित न होने के कारण (कार्य-कारण में क्रम रहने पर भी कमल के सौ पत्तियों को गुँथने के समान क्रम- समयेन प्रतीयत इति हेतुहेतुमतोः पौर्वापर्यक्रमस्यालक्षणाद् अलक्ष्यक्रमो व्यप-दिश्यते । यत्र तु विचारवेद्यं प्रकरणम्, उन्नेया वा विभावादयस्तत्र सामग्री-विलम्वाधीनं चमत्कृतेर्मान्थर्यमिति संलक्ष्यक्रमोऽप्येष भवति । यथा—''तल्प-गतापि च सृतनुः'' इति प्रागुदाहृते पद्ये 'सम्प्रति'–इत्येतदर्थावगतिविलम्बेन । न खलु धिमग्राहकमान-सिद्धं रत्यादिध्वनेरसंलक्ष्यक्रमव्यङ्ग्यत्वम् । अत एव लक्ष्यक्रमप्रसङ्गे—

> एवंबादिनि देवर्षौ पार्श्वे पितुरधोमुखी। लीलाकमलपत्राणि गणयामास पार्वती॥

वाच्यार्थं-लक्ष्यार्थं-प्रकरण-विभावानुभावरूपाणां भावध्वनिवोधकोपकरणानां बोधे विलम्बः स्वाभाविकः । मान्यर्थं मन्यरता विलम्बः । तेन तत्र भावध्वनिवोधे क्रमस्य अनुभवेन तस्य मंलक्ष्यक्रमताणि भवति ।

र्धामग्राहकेति । अलक्ष्यक्रमञ्यङ्ग्यत्वं धर्मस्तदाश्रयो रत्यादिष्वनिर्धर्मी, तद्गाहकाः तत्साधकाः सहृदया एवात्र मानं प्रमाणम् । तैः सहृदयैः आस्वादनमेव क्रियते, न तु अलक्ष्यक्रमत्वं साध्यते, तत्तु बोधगताविलम्बित्वेनव साध्यते, तदभावे भाव- ध्वने: संलक्ष्यक्रमता स्वतःसिद्धैवेति भावः ।

अत एवेति । रत्यादिध्वनेः संलक्ष्यक्रमत्वस्यापि सत्त्वादेव । स्वोक्तौ परममान्या-चार्ययोरानन्दवर्धनाभिगुप्तयोः सम्मति प्रकाशयत्यत एवेति सन्दर्भेण । एवंदादिनीति ।

प्रतीति न होने के कारण ) अलक्ष्यक्रम कहें जाते हैं। किन्तु जहाँ प्रकरण (प्रसङ्घ ) का ज्ञान कुछ सोचने के बाद होता है या विभाव आदि का ऊह करना पड़ता है वहाँ रसप्रतीति में अपेक्षित सामग्री (साधनों) के ज्ञान में विलम्ब के कारण चमत्कार मन्द पड़ जाता है और इसलिए यह रस, भाव आदि संलक्ष्यक्रम ध्विन भी हो जाता है, क्योंकि वहाँ वाच्य-लक्ष्य-प्रकरण-विभाव-अनुभाव आदि के क्रम प्रतीत होते हैं। यथा— उत्तमोत्तम काव्य के उदाहरण में दिये गये "तल्पगतापि" इस पद्य मे 'अभी' इस अयं की प्रतीति विलम्ब से होती है। (इस मुखा को पहले लज्जा अधिक थी, पर अभी भावी वियोग के कारण वह कम हो गयी है—ऐसा अर्थ प्रकरणज्ञान-सापेक्ष होने के कारण वलम्ब से होता है। अतः यहाँ का प्राङ्गार रसध्विन संलक्ष्यक्रमव्यंग्य है)।

रस अलक्ष्यक्रमन्यंग्य हो हो ऐसा कोई नियम नहीं है, क्योंकि अलक्ष्यक्रमन-न्यग्यत्व रूप धर्म (भाव) का धर्मी (आश्रय) रस के ग्राहक (ग्रहण करने वाले सहृदय) ही इसके संलक्ष्यक्रमत्व या असंलक्ष्यक्रमत्व में प्रमाण हैं, वे यह नहीं कहते कि रस अलक्ष्यक्रमन्यंग्य ही है। इसलिए रस लक्ष्यक्रमन्यंग्य भी होता है। अतएव संलक्ष्यक्रमन्यंग्य के प्रसंग में आनन्दवर्धनाचार्य ने ध्वन्यालोक में कहा है कि—

'इस प्रकार देविष अङ्गिरा के बोलने पर पिता के पास बैठी हुई पावेंती नीचा मुँह करके खेलने के लिए हाथ में स्थित कमल की पित्तयों को गिनने लगी'। इत्यत्र कुमारीस्वाभाव्यादप्यधोमुखत्वविशिष्टस्य लीलाकमलपत्रगण-नस्योपपत्त्या मनाग् विलम्बेन नारदकृतिववाहादिप्रसङ्गिवज्ञानोत्तरं व्रीडा-याश्चमत्करणाल्लक्ष्यक्रमोऽयं ध्विनः" इति प्राहुरानन्दवर्धनाचार्याः, "रसभावा-दिरथीं ध्वन्यमान एव, न वाच्यः, तथापि न सर्वोऽलक्ष्यक्रमस्य विषय" इति चाभिनवगुप्तपादाचार्याः।

स्यादेतत्, यद्ययं संलक्ष्यक्रमस्य विषयः स्याद्, अनुरणन-भेदगणन-प्रस्तावे "अर्थशक्तिमूलस्य द्वादशभेदा" इत्यभिनवगुप्तोक्तिः, "तेनायं द्वादश-प्रस्तावे "अर्थशक्तिमूलस्य द्वादशभेदा" इत्यभिनवगुप्तोक्तिः, "तेनायं द्वादशा-पूर्वनिर्दिष्ट-शिवसन्देशं देवर्षौ अङ्गिरसि वदित सित पितृहिमालयस्य पादवें स्थिता कुमारी पार्वती अधोमुखी लीलाकमलं क्रीडार्थं स्वहस्ते धृतं कमलं तस्य पत्राणि गण-पितृमारेभे । कुमारसम्भवे षष्ठसर्गे स्थितं पद्यमिदम् । अत्र देवर्षिरङ्गिराः, न तु नारदः, पूर्वपद्येऽङ्गिरस एव उपक्रमात् । उपपत्त्या सिद्धत्वेन । सद्यो वाक्येऽन्वयानुपपत्ति-द्वाराऽर्थान्तरव्यङ्ग्यत्वे विलम्बो न जायते, अन्वयोपपत्तौ तु प्रकरणादिनार्थान्तरवोधे विलम्बेन क्रमो लक्ष्यत एव । अत्र कुमार्याः स्वभाव एव तथाविधो भवतीति नान्वयानुपपत्तिः यया लज्जा व्यक्ता भवेत्, किन्तु पूर्वप्रक्रान्तस्व-विवाहचर्चयाऽधोमुखत्वं तेन तस्यां लज्जा-भावोऽभिव्यज्यते । अत्र कारण-कार्ययोः क्रमाववोधपुरस्सरं लज्जा-भावविन्यक्तीतेः तस्य लक्ष्यक्रमत्वं व्विनकृतोक्तम् । अभिवगृप्तव्याख्यया च रसभावादिव्वनेः लक्ष्यक्रमता स्पष्टतां याति ।

रसम्बनेः संलक्ष्यक्रमत्वमपीति पूर्वप्रतिपादितसिद्धान्तमाक्षिपति—स्यादेतदिति। अयं रसभावादिम्बनिः। अनुरणनभेदः संलक्ष्यक्रमम्बनिभेदः, अनु = पश्चात् क्रम-ज्ञानानन्तरं म्बन्यत इति व्युत्पत्तेः, तथा च विश्वनाथः साहित्यदपंगे संलक्ष्यक्रमन्यंग्य-

कुमारसंभव के इस पद्य में कुमारी स्वभाववश भी नीचा मुँह करके कमल-पत्रों का गिनना संगत हो सकता था, वहाँ लज्जा का बोध नहीं था, पर कुछ विलम्ब से नारद (वस्तुत: अङ्गिरा) के द्वारा चिंवत विवाह-प्रसङ्ग जानने के वाद ज्ञात लज्जा के चमत्कृत होने से यह ध्वनि लक्ष्यक्रम है (क्योंकि भावबोधक-सामग्री के बोध में क्रम देखा जा रहा है)। इसकी ब्याख्या करते हुए आचार्य अभिनवगृत ने ध्वन्या-लोक-लोचन में कहा है कि "रस, भाव आदि ध्वनि हो होते हैं, वाच्य नहीं, फिर भी बे सभी अलक्ष्यक्रम के हो विषय नहीं होते"।

रसभावादि व्विन को यदि संलक्ष्यक्रम भी मानते हैं तो इस पर शंका उठ रही है कि तब तो संलक्ष्यक्रमध्विन की भेद-गणना के प्रकरण में रसध्विन की भी गणना होनी चाहिए, परन्तु ''अर्थशिक्तमूलक ध्विन के बारह भेद होते हैं'' ऐसा अभिनवगुप्त (लोचनकार) का कथन एवं ''इस प्रकार यह बारह प्रकार का है'' ऐसा काक्यप्रकाशकार मम्मट का कथन संगत नहीं हो रहा है (वे इन बारह भेदों में स्मक'' इति मम्मटोक्तिश्च न सङ्गच्छेत वस्त्वलङ्कारात्मना द्विविधेन वाच्येन स्वतःसम्भवित्व-कविप्रौढोक्तिनिष्पन्नत्व-कविनिवद्धवक्तृग्रौढोक्तिनिष्पन्नत्वेश्विभि-रुपाधिभिश्वेविध्यमापन्नेन षडात्मना वस्त्वलङ्करयोरिव रसादेरप्यभिव्यञ्जनाद् अष्टादशत्वप्रसङ्गात्।

अत्रोच्यते—प्रकटैर्विभावानुभावव्यभिचारिभिरलक्ष्यक्रमतयैव व्यज्य-मानो रत्यादिः स्थायिभावो रसीभवति, न संलक्ष्यक्रमतया। रसीभावो हि नाम

विषये "व्यंग्यक्र मलक्ष्यत्वादेवानुरणनरूपो यो व्यङ्ग्य" इत्याह । वस्त्वलङ्करयोरि-वेति । संलक्ष्यक्रमब्वनो वस्तु अलङ्कारक्ष्वेति द्वावेव व्यङ्ग्यो न रसादिरिति सिद्ध यति 'द्वादशात्मक' इति कथनेन । तथा हि वाच्यस्वरूपो वस्त्वलङ्कारो व्यञ्जको स्वतः-सम्भवि-कवित्रौढोक्तिसिद्ध-कविनिवद्ध वक्तृप्रौढोक्तिसिद्धेति भेदैः त्रिविधौ । तथा च व्यञ्जकाः षट् । तैव्यंञ्जकैवंस्त्वलङ्कारयोव्यंङ्ग्यत्वेन द्वादशात्मकता संलक्ष्यक्रमध्वनेः सिद्धा । रसादिध्वनेरिप सम्मेलनेन पूर्वोक्तपड्व्यञ्जकद्वारा तस्यापि षड्विधस्य व्यंग्यस्य सम्भव इति साकल्येन अष्टादशभेदाः कथितनुमुचिताः, किन्तु द्वादशात्मकत्वमेव कथित-मिति मान्याचार्यंसिद्धान्तविरोधः कथं परिहरणीय इत्याक्षेपः ।

समाधत्ते—अत्रोच्यत इति । केनिवदाचार्येणेति शेषो, न तु मयेति । स्वमतेन तु आक्षेपो युक्त एवेत्यत्रत्य-सन्दर्भेण प्रतिभाति । पण्डितराजेन "उपपादियब्यते च स्थाय्यादीनामिष संलक्ष्यक्रमत्वम्", "सोऽयं निगदितः सर्वोऽिष रसादिलक्षणो व्यङ्गघ-प्रपञ्चः संलक्ष्यक्रमोऽप्येष भवति" इत्यादिसन्दर्भेण रसभावादिष्वनेः संलक्ष्यक्रमता रसच्चिनि का समावेश नहीं करते) क्योंकि वस्तु और अलंकार रूप बाच्य अयं के तीन-तीन उपाधि (धर्मं या स्वभाव) स्वतःसम्भवी, कविप्रौढोक्तिसिद्ध एवं किविनिबद्ध-

वक्तृप्रीढोक्तिसिद्ध के मिलाकर छः व्यञ्जक (व्यंग्यायं के साधक) हुए। इन छः व्यञ्जकों के द्वारा व्यंग्य वस्तु एवं अलंकार को लेकर संलक्ष्यक्रमध्द्वृति के बारह भेद होते हैं। अब यदि रस को भी ले लिया जाय तो उक्त छः व्यंजकों से व्यंग्य रसध्वित के छ: भेद इसके बढ़ जाने से इन आचार्यों को बारह के स्थान में अठारह कहना चाहिए।

ज्ञातब्य है कि यह आक्षेप रसम्वित को संलक्ष्यक्रम भी मानने वाले अभिनवगुप्त एवं जगन्नाथ पर ही लगता है, मम्मट पर नहीं, क्योंकि उन्होंने रसम्वित को कहीं भी संलक्ष्यक्रम कहा ही नहीं है। यहाँ अपने मत में मम्मट से विरोध रूप आपित होने का ही आक्षेप है।

उक्त आक्षेप का समाधान करते हैं — जहाँ विभाव, अनुभाव और व्यंभिचारी-भाव व्यक्त (स्पष्ट) रहते हैं वहाँ तो अलक्ष्मक्रमरूप से ही व्यंग्यार्थं होते हुए रित आदि स्थायीभाव रस वन जाते हैं, संलक्ष्यक्रमरूप से नहीं (क्योंकि वहाँ वाच्यार्थ झिगिति जायमानालौकिक-चमत्कारविषयस्थायित्वम् । संलक्ष्यक्रमतया व्यज्य-मानस्य रत्यादेस्तु वस्तुमात्रतैव, न रसादित्विमिति तेषामाशयस्य वर्णनेन न पूर्वाचार्यसम्मत्या साधिता । अथवा यथाभिनवगुप्तमते स्वोक्तिविरोधपरिहाराय रस्पदस्य रत्यादिस्थायिभावपरतोक्ता तथैव स्वमतेऽपि । युक्तञ्चैतत्, पूर्वप्रतिज्ञावावये रमादीत्यनुक्त्वा ''स्थाय्यादीनामपि संलक्ष्यक्रमत्वम्'' इत्येव हि पण्डितराजेनोक्तम्, भेदगणनप्रस्तावं च रसगङ्गाघरे नैव रसव्विनः संलक्ष्यक्रमत्वेन परिगणितः । तेन अत्रोच्यत इत्यस्य मयेति शेषः ।

प्रकटेरिति । स्फुटप्रकरणे सुब्यक्ते विभावादौ या रितः प्रतीयते सा अक्रमत्यैव, सैव रसस्वरूपतां याति, अलक्ष्यक्रमसंज्ञा च लभते । या हि रितः (भावमात्रम् ) स्वयोधौ क्रममपेक्षते सा केवलं रितस्वरूपा, न तु रसस्वरूपा । तस्या वस्तुष्वनावेवान्तर्भाव इति । रसीभवतीति, अरसो रसः सम्पद्यत इति अभृततद्भावे च्वित्रत्यये दीर्घे च सिद्धपति । निह स्थायभावा एव रमा अपि तु अलक्ष्यक्रमा एव, संलक्ष्यक्रमास्तु वस्तुष्ट्याः । झिगिति अविलम्बेन । तदुक्तीनाम् आनन्दवर्धनाभिनवगुप्तपादानाम् । स्थाय्यादीनां गंलथ्य-क्रमत्वक्रयनेऽपि संलक्ष्यक्रमभेदगणने तदनुपादानमिति विरोधः, स्थाय्यादीनां वस्तुष्वना-वन्तर्भाव इति समाधानम् ।

विभाव एवं रस की प्रतीति में क्रम लक्षित नहीं होता है )। स्थायोभाव जो रस नहीं हैं, वे रस तय बनते हैं जब अतिशोध्र उत्पन्न अलौकिक चमत्कार के विषय वनते हैं। जहाँ उक्त चमत्कार देर से उत्पन्न होता है वहाँ संलक्ष्यक्रम (क्रम का लक्षित होना) रूप से व्यंग्य होते हुए रित आदि स्थायोभाव या व्यभिचारोभाव भी वस्तुमात्र बनकर रह जाते हैं, अर्थात् रत्यादि वहाँ रस नहीं वन पाते हैं—इस प्रकार से उन लोगों (अभिनवगुस आदि) के आशय को विणत करने पर उनकी उपर्युक्त उक्तियों ("द्वादश भेदाः") से विरोध नहीं होता है। परन्तु ऐसा समाधान करने में कोई युक्ति होनी चाहिए, जो काव्यतत्त्व के ममंज्ञ विद्वानों को विचारना चाहिए। (इसके बाद अभी युक्ति दिखायों जायगी।)

अब शंका होती है कि संलक्ष्यक्रम स्थल में यदि रत्यादि रस नहीं बनते, बस्तुमात्र रहते हैं तो अभिनवगुप्त ने जो पूर्व में "रसभावादि सब जगह अलक्ष्यक्रम हो नहीं रहते" ऐसा कहा है और जगन्नाथ ने स्वयं "सभी रसादिलक्षण" ऐसा जो कहा है वह असंगत हो जाता है। इसका समाधान करते हैं कि वहाँ रस शब्द रत्यादि भाव अर्थ में लाक्षणिक (लक्षणा से बोधक) है।

नागेशभट्ट ने उपर्युक्त समाधान में अपेक्षित युक्ति (उपपत्ति ) प्रस्तुत की है और एक नवीनमत को भी 'गुरुममंप्रकाश' में रखा है। युक्ति यह है कि रस को तदुक्तीनां विरोधः । उपपत्तिस्त्वर्थेऽस्मिन् विचारणीया । 'रसभावादिरर्थ' इत्यत्र रसादिशब्दो रत्यादिपरः ।

उपपत्तिरित । अस्मिन् स्थान्यादानामळक्ष्यक्रमत्वे रसत्वं संलक्ष्यक्रमत्वे तु वस्तुत्विमित्यत्र उपपत्तिर्युक्तिविचारणीया काव्यमत्त्वज्ञैः । विषयोऽयं सङ्गतः प्रतिभाति, किन्त्वत्र युक्ति न पश्यामः, यदि युक्तिरुद्भाव्येत तिह मतिमदं मान्यमेवेत्यादायो ग्रन्थ-कृतः । युक्तिहि नागेशभट्टोक्तानुपदमेव दःयतं ।

ननु ''रमभावादिरथाँ न सर्वोऽष्ठश्यक्रमस्य विषय'' इत्यभिनवगृप्तोक्ती ''सर्वोऽपि रसादिलक्षण'' इति पण्डितराजोक्ती च रगस्यापि मलक्ष्यक्रमता विरुद्धचत इत्याह — रसनावेति । तत्रत्य-रसपदं स्वाश्रये रत्यादौ लाक्षणिकम् ।

अशोच्यते—रसादिव्यनेः संलक्ष्यक्रमत्विवयये मतत्रयमुपलभ्यते—(१) सर्वोऽिष रसभावादिव्यनिः संलक्ष्यक्रमोऽिष भवतीनि पिण्डतराजमतम् । (२) रसव्यतिरिक्ताः सर्वेऽिष स्थायिनाया व्यांभचारिभावाश्च अलक्ष्यक्रमत्वेन भावव्यनयो (रसव्यनयो) भवित्त, मंलक्ष्यक्रमत्वेन तु वन्तुव्यन्य इत्यानन्दवर्धनाभिनवगुप्तयोमंतम् । संलक्ष्यक्रमध्यिन् हि तेषां वस्तुक्ष्येण्वं भान (रत्यादिक्ष्येण हर्पादिक्ष्येण वा). न तु भावत्वेन । अत्र नागेशभट्टोक्ता उपपत्तिः—विगलितवेद्यान्तर एव रसास्वाद इति सर्वसम्मतं, स च अलक्ष्यक्रम् एव सम्भवति, यदि वाच्य-लक्ष्य-दिभावानुभाव-रसेषु क्रमः पृथगवभासक्षयः प्रतीयते तिह् तत्र वेद्यान्तरस्य ज्ञानान्तरस्य अविगलितत्वेन रसत्वमेव न सम्भवति । अत एव तथाविष्यस्य स्थाव्यादेनं रमत्वमिष तु यस्तुत्वमेथेति । (३) रसभावादीनां सर्वेषामिष (स्थाव्यादोनामिष) सदैवालक्ष्यक्रमच्वित्वमेव, नैव संलक्ष्यक्रमत्विति ममंप्रकाशे नागेशभट्टानां मतम् । अत्रोपपत्तिः—विभावादिप्रतीतिसामग्रीविलम्ये वाच्यार्थ-प्रतीतौ क्रमसत्त्वेऽिष विभावज्ञानोत्तरं रसप्रतीतौ नैव विलम्बः केनाप्यनुभूयते । वाच्यार्थ-ज्ञानक्रमस्य व्यनिप्रतीतिक्रमत्वेन नाङ्गोकारोऽिषतु विभावज्ञान-रसज्ञानयोः क्रमस्यैव, वक्तृवैशिष्टचप्रकरणादिज्ञानसहितस्यैव व्यञ्जकत्वात् । अत एव सर्वत्र रसोऽलक्ष्यक्रमन्व्यक्ष्य एवेति ।

सवंसम्मत रूप से विगलितवेद्यान्तर (अन्य सभो ज्ञानों से रहित एकमात्र रसज्ञान-स्वरूप) माना जाता है। ऐसी स्थिति में विभावादि-प्रतीति एवं रस-प्रतीति में यदि सूक्ष्म काल का भी अन्तर हो जाता है तो अन्य ज्ञान की प्रतीति के कारण रसत्व का भङ्ग हो जायगा और संलक्ष्यक्रम में ज्ञानान्तर का बोघ हो ही जाता है। अतः उस स्थिति में रहने वाले रत्यादि को रस नहीं, वस्तुमात्र कहा जा सकता है।

नवीन विद्वानों के मत कहकर नागेश ने अपना मत भी दिया है। वक्तूवैशिष्ट्य प्रकरण आदि के ज्ञान सहित वाच्यार्थं ही व्यञ्जक होते हैं और क्रम तो प्रकरणादि ज्ञान में ही रहता है। व्यक्षक की उपस्थिति से तत्क्षण विभावादि एवं रसादि की तदित्थं निरूपितस्यास्य रसादिध्वनिप्रपञ्चस्य पदवर्णरचना-वाक्य-प्रबन्धेः पदेकदेशैरवर्णात्मके रागादिभिश्चाभिव्यक्तिमामनन्ति । तत्र वाक्य-गतानां पदानां सर्वेषामिप स्वार्थोपस्थितिद्वारा वाक्यार्थज्ञानोपाये समानेऽपि

यत्तु "निह विभावादीत्यारम्य मर्गप्रकाशोऽशुद्धः प्रतिभाति" इति रसचिन्द्रका-यामुक्तं तत्तु सूक्ष्मेक्षिकया गूढभावानाकलनजन्यमेव । विभावज्ञानात्पूर्वमेव वाच्यप्रकरणा-दिप्रतीतौ क्रमोऽनुभूयते, न तत्र विगलितवेद्यान्तरता सहृदयैरनुभूयते, सप्रकरण-वाच्यार्थ-प्रतीत्यनन्तरं तत्क्षणमेव विभावादिज्ञानं जायते यत्र विगलितवेद्यान्तरता, तत्र नैव क्रमोऽनुभूयते । मर्गप्रकाशे 'तत्क्रमग्रहणे' इत्यस्य वाच्यार्थं क्रमग्रहण इत्यर्थः ।

पूर्वोक्तेषु त्रिष्विप मतेषु द्वितीये मते एव पूर्वाचार्यग्रन्थसमन्वयो भवति । परन्तु भावव्वतेः संलक्ष्यक्रमे वस्तुव्वनौ, असंलक्ष्यक्रमे तु रसव्वनौ स्थापनं नैव युक्तं, भावानां 'बस्तुतः' पार्थंक्यस्य सर्वसम्मतत्वात्, रत्यादीनां विभावादिसामग्रीसमवेतानां न रसत्व-मित्यिप नैव सहृदयमम्मतिमत्यस्यापि प्रसिद्धत्वात्, विभावादि-रसबोधक-सामग्रीगत-क्रमस्य क्वाप्यदृष्टत्वाच्च रसस्थल इव भावादिस्थलस्य तुल्यत्वाच्चेति तृतीयमतमेव समर्थयामहे ।

तिदत्थिमिति । प्रपञ्चः समुदायः । पदं = सुवन्तं तिङन्तं च । वर्णा अकारा-दयः, रचना वर्ण-पदोपस्थापनरोतिः, वाक्यं क्रियान्वितपरस्परसाकः क्षपदसमुदायः; प्रबन्धो महावाक्यं मेधदूतादि, पदैकदेशः प्रकृतिः प्रत्ययो वा, अवर्णात्मको बीणादि-

प्रतीति होती है, जिसमें क्रम अलक्षित रहता है। अतः इसे अलक्ष्यक्रमन्यंग्य ही कहते हैं, संलक्ष्यक्रम नहीं। वाच्यार्थं के क्रम को लेकर रत्यादि की संलक्ष्यक्रम नहीं कह सकते, क्योंकि विभावादि ज्ञान से रहित याँकि चित्र वाच्यार्थं (वाच्यार्थं के अंश) से रसप्रतीति नहीं हो सकती है। अतः ''तल्पगतापि च सुतनुः'' इस उदाहरण में अलक्ष्यक्रमच्यंग्य ही है। वहाँ व्यञ्जक के अवयव में ही क्रम है। व्यञ्जक और व्यंग्य के ज्ञान में क्रम अलक्षित ही है। अतः रसभावादि व्विन सर्वत्र अलक्ष्यक्रम ही होते हैं। अभिनवन्युस ने वाच्यार्थंगत क्रम को लेकर रत्यादि को जो संलक्ष्यक्रम कहा है सो आरोपितरूप से ही यथाक्यंचित् माना जा सकता है।

रस-भावादिष्विन के विषय में ऊपर तीन मत प्रदर्शित हुए—(१) अस्फुट प्रकरण में रसादिष्विन संलक्ष्यक्रम होते हैं— यह पण्डितराज का मत है। (२) अस्फुट प्रकरण में रत्यादि वस्तुमात्र रह जाते हैं, रस नहीं—यह आनन्दवर्धन एवं अभिनवगुप्त का मत है। (३) रसादिष्विन सदा अलक्ष्यक्रम ही होते हैं—यह नागेश का मत है।

अब रसादिश्वित के व्यंजकों के विषय में प्राचीन एवं नवीन विद्वानों के मत निरूपित करते हुए पहले प्राचीनों का मत प्रस्तुत कर रहे हैं। तो इस प्रकार निरूपित रसभावादि श्वित्यों के समुदायों का पद, वर्ण, रचना (वैदर्भी आदि रीति), वाक्य, कुर्वद्रूपतया चमत्कारायोगव्यविच्छन्नत्वेन कस्यचिदेव घ्वनिव्यपदेशहेतुत्वम्, यथा—''मन्दमाक्षिपति'' इत्यत्र 'मन्दमि'त्यस्य ।

रचना-वर्णानां पदवाक्यान्तर्गतत्वेन व्यञ्जकतावच्छेदककोटिप्रविष्टत्व-

ध्वनि:, रागः भैरवादिः, सङ्गीतशास्त्रीया ताल-मान-रसाख्चित-गानपद्धतिः, आदिनां चेष्टादीनां संग्रहः । आमनन्ति प्रतिपादयन्ति प्राचीनाचार्याः । आमनन्तीत्यस्य अनुपदमेव चक्ष्यमाणेन प्राञ्च इत्यनेन सम्बन्धः ।

कुर्वद्रपतयेति । बहुषु समानकार्यसाधकेषु कस्यचिदेकस्य विलक्षणकार्यकर्तृत्वमेव तस्य कुर्वद्रपता । शब्दोऽयं बौद्धदर्शने पारिभाषिकः समुदाये एकस्यापि
प्रयासेन कार्ये जाते ममुदायस्यैव साफल्यमित्यर्थे । यथा—सकलसैन्येषु युद्धधमानेषु कस्यचिदेकस्यासाधारणशौर्येण विजये लब्धे सर्वेऽपि विजयिनो भवन्ति, तथैवात्र वाक्यधटकसकलपदानां वाक्यार्थंबोधे साधनत्वेऽपि कस्यचिदेकस्य विलक्षणशक्तिमत्त्या रसप्रतीतौ
सम्पूर्णवाक्यस्यैव रसप्रत्यायकत्वमिति । उपायः साधनम् । चमत्कारस्य अयोगोऽसम्बन्धः तद्रहितत्वेन नियतचमत्कारसहितत्वेन कस्यचिदेव वाक्यधटकस्यैकस्यैव पदस्य
ध्वनिव्यवहारहेतुता । उत्तमोत्तमकाव्यस्योदाहरणे मन्दमाक्षपतीति । तत्र वाक्यधटकानां
सकलपदानां श्रृङ्गारव्यक्षकत्वेऽपि मन्दमिति पदेन "शनैः प्रियकरापसारणमि"त्यर्थं इतरवैलक्षण्येन रतिव्यंज्यते ।

रचनेति । रचना हि वर्णाश्रिता पदाश्रिता वा, तदितिरक्तं न किमिप स्वरूपं तस्याः, वर्णस्तु पदावयवत्वेन स्वरूपवान् भवति । अर्थंबोधो हि रचना-वर्णयोः पदवा-क्यार्थान्तर्गत एवेति रचनैव प्रथममाक्षेप्या । तथा च स्वतन्त्ररूपेण व्यञ्जकता रचना-

प्रबन्ध (सम्पूर्ण ग्रन्थ), पद के अंश (प्रकृति या प्रत्यय), अन्यक्त वीणाध्वित, राग (भैरव आदि संगीतशास्त्रीय) तथा चेष्टा से अभिन्यक्त (प्रकृटित) होना प्राचीन आचार्य प्रतिपादित करते हैं। उनमें वाक्य में स्थित सभी पद यद्यपि अपने-अपने आयों को उपस्थित करके वाक्यार्य के ज्ञान में समान रूप से कारण होते हैं, तथापि प्रधान कार्यकर्ता के रूप में चमत्कार के असम्बन्ध से रहित (अवस्य चमत्कारोत्पादक) होने के कारण कोई एक ही पद ध्विनसम्पादक के रूप में प्रसिद्ध होता है। सेना में स्थित सभी योदा छड़ते हैं, पर किसी एक-दो के अद्मुत उत्साह से हो प्राप्त विजय से सभी विजयी कहलाते हैं। इसी प्रकार वाक्यान्तर्गत सभी पद वाक्यार्थ सम्पादित करते हैं, पर किसी एक पद की व्यक्षकता से उत्सन्न ध्वित के भागी वे सभी पद होते हैं।

जैसे — 'मन्यमाकिपति' (पृ० ३८) में 'मन्यम्' इस पद से हो चमत्कृत व्वित होता है।

यद्यपि रचना जोर वर्ण तो पद या वाक्य के अन्तर्गत ही रहने के कारच पदवाक्य में स्थित व्यञ्जकता के विशेषण स्तर में ही प्रविष्ट हो सकते, स्वतन्त्र व्यञ्जक मेव, न तु व्यञ्जकत्विमिति यद्यपि सुवचम्, तथापि पदवाक्यविशिष्टरचनात्वेन, रचनाविशिष्टपदवाक्यत्वेन वा व्यञ्जकत्विमिति विनिगमनाविरहेण घटादौ दण्डचकादेः कारणत्वस्येव प्रत्येकमेव व्यञ्जकतायाः सिद्धिरिति प्राञ्चः।

वर्णरचनाविशेषाणां माधुर्यादिगुणाभिव्यञ्जकत्वमेव, न तु रसाभि-व्यञ्जकत्वं, गौरवान्मानाभावाच्च । नहि गुण्यभिव्यञ्जकं विना गुणाभिव्यञ्ज-

वणंयोनिस्ति, पदवानयघटकत्वेनैव तत्र व्यञ्जकता भवित यद्यपीति शेष आक्षेपलभ्यस्तव्यापीति पदोच्चारणेन । एवद्य पदवानयिनष्ठा या व्यञ्जकता ति ह्रशेषणश्रेण्यामेव रचनावणंयोः स्थानम्, न तु प्रधानव्यञ्जकत्वेनेति शङ्का । समाधानं हि—समुदितपदवानययोव्यञ्जकत्वेऽपि तद्घटकस्य कस्यांशस्य विशेष्यतेत्यत्र न कापि विनिगमना = तत्पक्षसाधिका युक्तिः, तदभावादुभयोव्यं खकता मुख्यैव । यथा दण्ड-चक्रादिकं सम्मिलितरूपेणैव घटकारणत्वेन दृष्टम्, तत्र कस्याप्येकस्य विशेष्यतायां युक्त्यभावात् पृथक् पृथग्
दण्डस्य चक्रस्य च घटकारणता मुख्यतयैव स्वीक्रियते, तथैव अत्रापीति भावः । प्राख्यम्
काव्यशास्त्रप्रणेतारः प्राचीनाचार्या आमनन्तीति ।

रचना-वर्णादीनां व्यक्षकत्विषये काव्यशास्त्रीयाचार्याणां नवीनानां मतमुष-स्थापयित—वर्णेति । वर्णंविशेषा रचनाविशेषाश्च प्राचीनमते गुणसहित-रसव्यञ्जकाः, नवीनमते तु गुणमात्रव्यञ्जकाः । रचनाविशेषा वैदर्भीप्रभृतयः प्रागुक्ताः, वर्णंविशेषाश्च माध्यादिगुणस्यैव व्यञ्जकाः, न तु गुणाश्चयाणां रसभावादीनामिति नव्याः जगन्नाथ-प्रमृतयः । तत्र ते युक्तिद्वय सुवते—गौरवादित्यादि । गुणानां रसव्यञ्जकत्वे तदिषक-रचनादीनामिप तद्वयञ्जकत्वस्वोकारे रसाभिष्यञ्जकतंवस्यावधंने गौरवम् । अन्वय-व्यतिरेकाम्यां माध्यादिगुणानामेव रसव्यञ्जकत्वे सिद्धे तदितिरक्तरचनादेरिय तत्त्वे किमिप प्रमाणं नास्ति ।

नहीं हा सकते—ऐसा कहना तो ठीक है, तथापि सम्पूर्ण पद या वाक्य के व्यञ्जक होने पर भी उनके किस अंश में विशेष्यता है या घ्वनिव्यञ्जक के रूप में पववाक्यस्थित रचना को या रचनायुत पदवाक्य को मानें—इसमें किसी एक पक्ष की साधक युक्ति नहीं है। इसलिए दोनों प्रकार से व्यञ्जकता को प्रधान ही माना जा सकता है। जैसे घट के कारण दण्ड एवं चक्र मिलितरूप से होने पर भी दोनों प्रधानरूप से ( खलग कहने पर भी ) कारण माने जाते हैं। यह प्राचीन आलंकारिकों का मत है।

काव्यशास्त्र के नवीनाचार्यों के मत में व्यञ्जक वर्ण एवं व्यञ्जक रचना माधुर्य आदि गुणों के ही व्यञ्जक होते हैं, रस-भाव आदि के नहीं; क्योंकि इसमें व्वित्वव्यंजक संख्या बढ़ाने का गौरव (अधिक आयास करना) रूप वोष है। साक्षात् रस से सम्बन्ध रसने वाले माधुर्यादि गुणों से ही रस के व्यंग्य हो जाने से गुणों द्वारा उससे सम्बद्ध

कत्वं नास्तीत्यस्ति नियमः. हिन्दानये व्यभिचारात् । इत्थं च स्वस्वव्यञ्जको-पनीतानां गुणिनां, दुनानाम् उदासीनानां च यथा परस्परोपश्लेषेणौदासीन्येन वा तत्तत्प्रमितिगोचरता तथा रसानां तद्गुणानां चाभिव्यक्तिविषयतेति नव्याः ।

ननु गुणो नाम गुण्याश्रित एव, निह गुणिनं विना गुणस्य स्थितिरिप सम्भवति । तस्माद् गुणिनः पटादेः सत्त्व एव गुणस्य रक्ततादेरिभव्यक्तिः सम्भवति । अत एवात्रापि गुणिनं रसमिभव्यज्येव रचनादिद्वारा गुणस्य माधुर्यादेरिभव्यञ्जकता सम्भवतीति शङ्का । समाधानन्तु व्यवहारेण नायं नियमः मिद्धचिति—इन्द्रियत्रये द्वाण-श्रोत्र-जिह्वासु व्यभिचाराद् व्यतिक्रमात् । द्वाणेन्द्रियेण हि गुणस्य गन्धस्यैवाभिव्यक्तिनं तु गुणिनः पृथिव्यादेः, श्रोत्रेण शब्दस्यैव भिव्यक्तिनं जलादेः । एवमेव रचनादिना गुणस्यैव, न तु गुणिनो रसादेरिभव्यक्तिरिति ।

इत्यिभिति । गुणानां गुणिनाञ्च स्वतन्त्ररूपेणाभिन्यङ्ग्यत्वे स्थिते सतीत्यर्थं। । स्वस्वन्यञ्जकैः चक्षुरादिभिः उपनीतानाम् उपस्थापितानां गुणिनां पृथिन्यादीनां, घ्राणा-दिभिगुंणानां गन्यादीनाम्, श्रोत्रादिभिः उदासीनानां गुणगुणिभावरहितानां शन्दादीनाञ्च परस्परमन्वयेन विशेष्यविशेषणभावेन, उदासीनत्या तटस्थभावेन वा एकविषयकज्ञान-गोचरता भवति । एवमेव वर्णरचनादिभिरुपनीतानां माधुर्यादिगुणानां पदवाक्यगुणा-वर्ण-रचनादि को भो रसन्यञ्जक भानने से न्यंजकों की संख्या बढ़ जाती है और इसके

वर्ण-रचनादि को भी रसन्यञ्जक मानने से न्यंजकों की संख्या बढ़ जाती है और इसके न्यञ्जक मानने में कोई प्रमाण भी नहीं है । यहाँ शंका होती है कि वर्णरचना को माधुर्य आदि गुणों का न्यञ्जक मानना

यहाँ शंका होती है कि वर्णरचना को माध्य आदि गुणों का व्यञ्जक मानना तो सर्वंसम्मत ही है, तब तो इन गुणों के आश्रय (गुणो) रसादियों के भी व्यञ्जक इसी को मानना होगा, क्योंकि गुणी (आश्रय) के प्रकटित होने के बिना गुण (आश्रित) की अभिव्यक्ति उचित नहीं है (वस्त्र के बिना उसके गुण लाल आदि का दृष्ट होना संभव नहीं है)। इसके समाधान में कहते हैं कि बात तो यथार्थ है, पर यह बात बानवार्य नहीं है, सब जगह लागू नहीं होती है; क्योंकि कान, जिल्ला एवं नासिका इन तीनों इन्द्रियों में इस नियम का व्यभिचार (लागू न होना) देखा जाता है। कान से शब्दगुण का तो प्रत्यक्ष होता है पर उसके आश्रय आकाश का नहीं, जीभ से मधुरादि गुण का ही, उसके आश्रय जल का नहीं; नाक से गन्ध का ही, उसके आश्रय पृथिव्यादि का नहीं। पृथिव्यादि का तो अन्य इन्द्रिय (औख) से ही प्रत्यक्ष होता है।

इस प्रकार अपने-अपने स्वतन्त्र व्यञ्जकों से गुण, गुणी एवं उदासीन (गुण-गुणिभाव-रहित) के व्यंग्य होने पर आपस में मिलकर या न मिलकर जैसे उन-उन (समुदित) अर्थों का प्रत्यक्ष कराना दृष्ट है उसी प्रकार रस एवं माधुर्यादि गुणों की अभिव्यक्ति होती है। अर्थात् रचनादि रस आदि के व्यञ्जक नहीं है—ऐसा नदीन उदाहरणन्तु—"तान्तमाल—" इत्यादि प्रागुक्तमेव । वाक्यस्य व्यञ्ज-कतायामपि "आविर्भूता यदवधि—" इत्यादि च । प्रबन्धस्य तु 'योगवासिष्ठ-रामायणे' शान्त-करुणयोः, रत्नावल्यादीनि च श्रुङ्गारस्य व्यञ्जकत्वाश्नि-दर्शनानि प्रसिद्धानि । मिर्श्निमताश्च पञ्च लहर्यो भावस्य । पदैकदेशस्य च "निखलिमदं जगदण्डकं वहामि—" इति 'क'-रूपतद्धितो वीररसस्य प्रागेवो-दाहृतः । एवं रागादिभिरपि व्यङ्ग्यत्वे सहृदयहृदयमेव प्रमाणम् ।

दिभिरुपनीतानां रसादिगुणिनाञ्च कदाचिन्मिलितेन, कदाचित्पार्थंक्येन चाभिव्यक्ति-भंबतीति ।

रचना-वर्णयोख्दाहरणं प्रागुक्तं गुणनिरूपणे निबद्धं माधुर्यंगुणव्यञ्जकवर्ण-रचनादिद्वारा शान्तरसस्यापि व्यञ्जकम् ।

वाक्यस्येति । रस्थिश्चेषितस्पणप्रसङ्गे समुपन्यस्तं ''आविर्भूते''त्यादि सम्पूर्णमिप पद्यं विप्रलम्भम्युङ्गाररसन्यञ्जकम् । योगवासिष्ठं महारामायणं, रामायणं वाल्मोकीयं, ते उभे अपि सम्पूर्णग्रन्थसन्दर्भरूपे क्रमशः शान्तरसस्य करुणरसस्य च उदाहरणे । हर्षवद्धंनप्रणोता रत्नावलीनाटिका, राजशेखरकृता कर्पूरमञ्जरो, विद्यापित-कृता मणिमञ्जरीत्यादीनि स्वस्वसम्पूर्णग्रन्थेषु म्युङ्गाररसन्यञ्जकानि । मिर्न्नामिता मया जगन्नाथेन निर्मिता गङ्गालहरो-यमुनालहरी-करुणालहरीत्यादि-पञ्चलहर्यः प्रवन्धरूपंण भावस्य देवविषयकरतेः व्यञ्जिकाः । पदैकदेशस्वरूपस्य प्रकृतिप्रत्ययादेव्यंञ्जकोदाहरणं आचार्यं कहते हैं । नवीन के मत में वर्णं, रचना एवं पदैकदेश को रसादिव्यञ्जक नहीं माना जाता है ।

अब पूर्वोक्त रस। दिव्यञ्जकों के उदाहरण प्रस्तुत करते हैं। रचना और वर्ण की व्यञ्जकता का उदाहरण ''तान्तमाल'' इत्यादि पच पहले ही गुणनिरूपण में कहा गया है, जिसमें माध्यं गुण के व्यञ्जक वर्ण और रचना शान्तरस के भी व्यञ्जक होते हैं। वाक्य की व्यञ्जकता के उदाहरण भी 'आविभूंता'' इत्यादि पच रसिवशेषिनरूपण में दिया जा चुका है, जहाँ सम्पूर्ण वाक्य विप्रलम्भग्नुंगार रस का व्यञ्जक है। प्रवन्ध (सम्पूर्ण ग्रन्थ) की व्यञ्जकता के उदाहरण—योगवासिष्ठ (महारामायण) शान्तरस का, वाल्मीकिरामायण करुणरस का, रत्नावलीनाटिका (हषंवर्धनकृत) श्रृंगार रस का, विद्यापतिकृत मणिमञ्जरीनाटिका श्रृंगाररस का, ज्योतिरीश्वरकृत धूर्त्तंसमागम-प्रहसन हास्य रम का आदि प्रसिद्ध ही हैं। मेरे (जगन्नाथ) द्वारा रचित गङ्गालहरी, यमुनालहरी आदि पाँच लहरियाँ प्रवन्धगत देव-विषयक रितभाव के व्यञ्जक हैं। पद के अंश (प्रत्यय) की रसव्यञ्जकता का उदाहरण तो ''निखलिमिद'' रसिवशेषिनरूपण में कहा जा चुका है, जिसमें जगदण्डकं' में स्थित तिद्धत प्रत्यय 'क' वीररस का

एवमेषां रसादीनां प्राधान्येन निरूपितान्युदाहरणानि । गुणीभावे तु वक्ष्यन्ते, नामानि च । तत्र प्राधान्य एवेषां रसादित्वम्, अन्यथा तु रत्यादित्व-मेव । नामनि रसपदं तु रत्यादिपरिमत्येके । अस्त्येव रसादित्वं, किन्तु न ध्विन-व्यपदेशहेतुत्विमत्यपरे ।

इति तैलङ्ग-पण्डितराज-जगन्नाथ-विरिचते रसगङ्गाघरे प्रथममाननं सम्पूणंम् ।

रसिवशेषप्रकरणे जगदण्डकिमत्यत्रत्य-कप्रत्ययेन वीररसाभिव्यक्तिरिति । भैरवादिरागैः प्रभातादिव्यङ्ग्यं, चेष्टादिभिर्युवत्वादिव्यङ्ग्यं प्रसिद्धमेव ।

प्राधान्येनेति । यत्र वाक्यादौ रसस्य प्रधानता तत्र रसत्वस्य सर्वसम्मतत्वमेव, तेषामुदाहरणानि ग्रन्थेऽस्मिन् प्रदिशतानि । गुणीभावे त्विति । यत्र तु रसस्य वस्त्व- लङ्कारादीनामङ्गत्वं, रसस्य गौणता तेषां स्वरूपम्, उदाहरणानि, नामानि रसवत्-प्रेय- कर्ज्जंस्वि-समाहितालङ्कारस्वरूपणि अलङ्कारप्रकरणे प्रतिपादियष्यन्ते ।

अत्र मतद्वयं प्रदर्शयति—तत्रेति । रसस्य यत्र प्रधानता तत्रैव सस्य 'रस'-पदवाच्यत्वम्, अन्यथा रत्यादेः इतराङ्गतया रत्यादिवस्तुतैव न रसत्वम् । रसविदत्यादौ रसपदं रत्यादौ लाक्षणिकमेवेति प्राचां मतम् ।

व्यञ्जिक है। इसी तरह भैरव आदि संगीतशास्त्रीय राग, नटों की चेष्टा आदि मी रसादि के व्यञ्जिक होते हैं, जिनकी रसादिव्यञ्जकता में सहृदयों के हृदय ही प्रमाण हैं।

अब रसादि प्रकरण का उपसंहार करते हुए कहते हैं कि इस प्रकार इन रस-भाव आदि के प्रधान व्यंग्य रहने पर (उनके) उदाहरण यहाँ प्रस्तुत किये गये। जहाँ ये गुणीभूतव्यंग्य होते हैं (रस आदि किसी अन्य के अंग के रूप में रहते हैं), वहाँ इनकी स्थिति गौण होती है, जिनके उदाहरण अलंकार-प्रकरण में दिये जायेंगे और उनके नाम भी रसवत्, प्रेयस्, ऊर्ज्जस्वि और समाहित भी कहे जायेंगे। 'रसवत्' इस नाम में रस पद का लक्षणा द्वारा रित आदि ही अर्थ है, क्योंकि रत्यादि के गौण रहने पर कितपय आचार्यों के मत में वहाँ रसत्व रहता ही नहीं है, अपितु बहुत स्थलों में रत्यादि वस्तु बनते हैं और रसवत् आदि में अलक्कार ही कहे जाते हैं। नव्यमतंमुपस्थापयति-अस्त्येवेति । गौणत्वेऽपि रस-भावादि-व्यवहारो भवत्येव, किन्तु तत्र व्यनिव्यवहारकारणत्वं न भवति ।

वद्धिक्वीकृतगिरिजा, पशुपितरीशोऽप्यमानगुणशाली ।
गङ्गाप्रस्रुतभालः, फणिपितमालः सुखं दद्यात् ॥
इति रसगङ्गाघर-प्रथमाननस्य मैथिलश्रोत्रियपण्डितगङ्गानाथशमैतनूजविद्यावाचस्पितश्रीशिशानाथझाशमैकृता रसतरिङ्गणी
व्याक्या समाप्ता ।

अन्य आचार्यों के मत में रत्यादि के गौण रहने पर भी वे रसभावादि कह्लाते ही हैं, केवल उन्हें ब्विन नहीं कहा जा सकता है, क्योंकि व्यंग्य के प्रधान रहने पर ही ब्विन होता है।

> इति मिथिलाजभपदावयव-मधुवनीमण्डलान्तगंत 'दीप' ग्राम-वास्तन्य मैथिलश्रोत्रिय पण्डितगङ्गानाथशमंपुत्र-दरभङ्गासंस्कृतविश्वविद्यालयीय न्याकरण-प्राच्यापक-विद्यावाचस्पति (डॉ॰) शशिनाथझाशमंकृत-रसगङ्गाधर-रसतरङ्गिणी हिन्दी न्याख्या में प्रथम सानन समाप्त ॥

## उदाहतक्लोकानुक्रमणिका

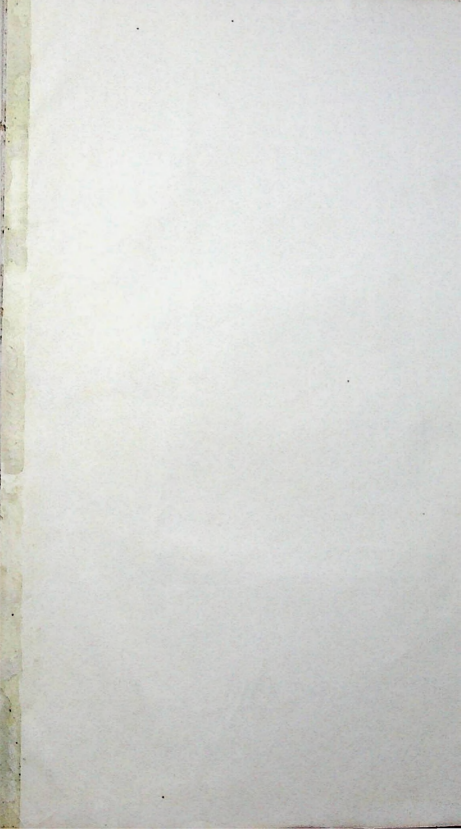
| क्लोका।                    | पृष्ठान्द्वाः | <b>क्लोकाः</b>          | नुष्ठाङ्काः |
|----------------------------|---------------|-------------------------|-------------|
| अकरण ! मृषाभाषा            | ₹•७           | कि ब्रमस्तव वीरतां      | २०३         |
| अकरणहृदय                   | ३१६           | कियदिदमधिकं             | 483         |
| <b>अवरद्युतिरस्तपल्लवा</b> | २९४           | कुचकलशयुगान्त           | 7=1         |
| अपहाय सकल                  | 234           | <b>कुण्डलीकृतकोदण्ड</b> | 909         |
| णपि बहल दहनजालं            | 948           | कुत्र शैवं धनुरिदं      | 325         |
| अपि वक्ति गिरां            | १४५           | क्षमापणैकपदयो:          | 340         |
| अयाचितः सुखे               | 255           | खण्डितानेत्रकञ्जालि     | २२२         |
| धयि पवनस्याणां             | 329           | गणिकाऽजामिलमु           | 258         |
| अयि मन्दिसमत               | २५७           | गाढमालिङ्गच सकलां       | 390         |
| अयि मृगमद                  | २४९           | गुरुमध्यगता मया         | 36          |
| बलकाः फणिशाव               | 248           | गुरुमध्ये कमलाक्षी      | 295         |
| अवधी दिवसावसान             | २७९           | चराचर जगज्जाल           | 946         |
| अवाप्य भङ्गं खलु           | 888           | चिन्तामीलितमानसो        | २३४         |
| अहितवत ! पापा              | 445           | चित्रं महानेष           | 949         |
| म मूलाद्रत्नसानौ           | 308           | तन्मञ्जु मन्दहसितं      | 260         |
| आयातैव निशा निशा           | २६४           | तपस्यतो मुनेवंक्त्राद्  | 223         |
| वालीषु केलीरभसेन           | ¥0×           | तल्पगतापि च सुतन्।      | ३=          |
| आविर्भूता वदविष            | 438           | तां तमालतरुकान्ति       | 939         |
| भा सायं सिललभरे            | २५७           | तुलामनालोक्य निजा       | २४४         |
| इयमुल्लसिता मुखस्य         | २४६           | तृष्णालोल विलोचने       | 326         |
| उत्सिप्ताः कवरीभरं         | 905           | दियतस्य गुणाननु         | 390         |
| उल्लास: फुल्लपङ्को         | 48            | दूरानमत्कन्घर           | 268         |
| उषसि प्रतिपक्ष             | 340-          | भनुर्विदलनष्विन         | 948         |
| एवंवादिनि देवधीं           | 3 5 3         | न कपोतकपोतकं            | 940         |
| भौण्णिद्दं दाब्वल्लं       | 80            | नर्खेविदारितन्त्राणां   | 954         |
| कलितकुलिशघाताः             | २५३           | न धनं न च राज्य         | 336         |
| कस्तूरिकातिलक              | २६२           | नयनाञ्चलावमशं           | 838         |
| कालागुरुद्रवं सा           | 200           | नवोच्छ्वलितयौवन         | 936         |

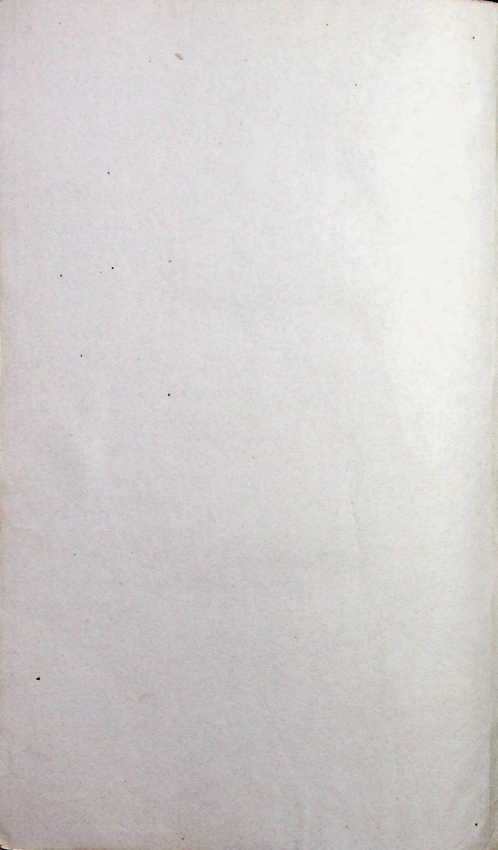
## रसगङ्गाघरः

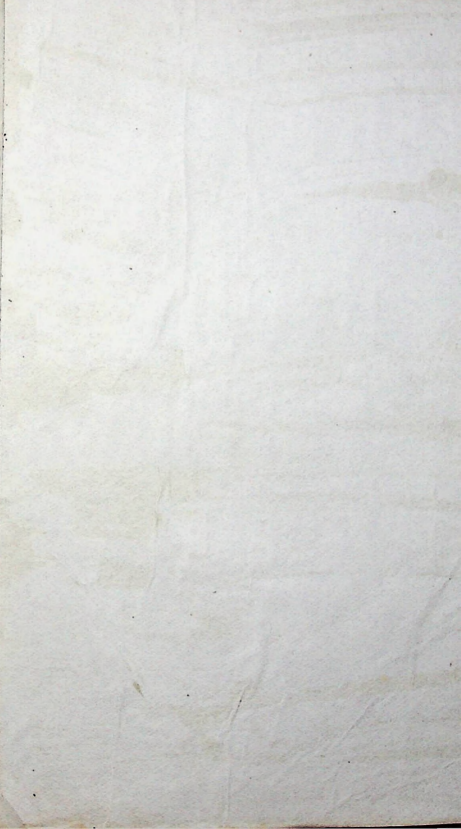
| <b>क्लोका।</b>                | वृष्ठासू:   | । क्लोकाः                    | पृष्ठान्द्वाः |
|-------------------------------|-------------|------------------------------|---------------|
| नारिकेलजलक्षीर                | 911         | यदबिघ दियतो विलो             | 154           |
| निखिलं जगदेव                  | 303         | यदि लक्ष्मण सा               | 348           |
| निबिला रजनीं                  | 375         | यदि सा मिथिलेन्द्र           | 386           |
| नितरां हितयाद्य               | 905         | यस्योद्दामदिवानि             | 984           |
| नितरां पुरुषा सरोज            | 70X         | यौवनोद्गमनितान्त             | ३५२           |
| नितान्तं यौवनोन्मत्ता         | 168         | रणे दीनान्देवान्दश           | 948           |
| निपतद्वाप्पसंरोध              | 853         | राघवविरहज्वाला               | X0            |
| निरुद्धच यान्तीं              | २८६         | लीलया विहितसिन्ध्            | 778           |
| निर्माणे यदि मार्मिको         | २२८         | लोलालकावलिवल                 | 240           |
| निर्वासयन्तीं घृति            | 340         | वक्षोजाग्रं पाणिना           | 388           |
| परिहस्तु घरा फणि              | 945         | वचने तव यत्र                 | 248           |
| पश्येत् कञ्चित्               | 348         | वाचा निर्मलया सुघा           | २३६           |
| पापं हन्त मया                 | 343         | वाचो माङ्गलिकोः              | 833           |
| प्रत्युद्गता सविनय            | १७५         | विषत्तां निःशङ्कं            | 795           |
| प्रमोदभरतुन्दिल               | २०७         | विघाय सा मद्वदना             | ₹00           |
| प्रसङ्गे गोपानां              | <b>₹</b> १₹ | विधिवञ्चितया                 | २८९           |
| प्रहरविरंती मध्ये             | 90          | विरहेण विकलहृदया             | २८७           |
| ब्रह्मान्नाच्ययनस्य           | 997         | वीक्य वक्षसि विपक्ष          | 329           |
| भम घम्मिल बीसत्यो             | 85          | व्यत्यस्तं लपति क्षणं        | 386           |
| भवनं करणावती                  | 383         | <b>व्यानम्राश्चलिताश्चैव</b> | 384           |
| भास्करसूनावस्तं               | 370         | शतेनोपायानां कथ              | 389           |
| भुजगाहित प्रकृतयो             | २४७         | शयिता शैवलशयने               | २९०           |
| मुजपञ्जरे गृहीता              | 388         | शयिता सविघेऽप्यनी            | . 35          |
| मधुरतरं स्मयमानः              | २९७         | शुण्डादण्डं कुण्डली          | 3=6           |
| मधुरसान्मधुरं हि              | 286         | शुन्यं वासगृहं               | 754           |
| मलयानिलकाल                    | १३६         | श्येनमम्बरतलादु              | 958           |
| मा कुर कशां कराब्जे           | 308         | श्रीतातपादैर्विहिते          | 888           |
| <b>मित्रात्रिपुत्रनेत्राय</b> | EX          | सदाजयानुषङ्गाणा              | 240           |
| मुख्यसि नाबापि वर्ष           | 340         | सन्तापयामि हृदयं             | २८८           |
| यथा यथा तामरसा                | २४७         | सपदि विलयमेतु                | 948           |

| 0 X                                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|-----------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| हुा। इलोकाः पदाक                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 1012                                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| v_   2-3c                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,, |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|                                         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|                                         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|                                         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|                                         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|                                         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|                                         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|                                         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|                                         | 7                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|                                         | 9                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|                                         | 6                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|                                         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|                                         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|                                         | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|                                         | *                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| यमुनावर्णनम् ६                          | Ę                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| योगवासिष्ठम् ३७                         | 2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| रत्नावली ३७                             | 2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| • रांमायणम् ३७                          | 2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|                                         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|                                         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|                                         | 5                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|                                         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|                                         | 5                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|                                         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|                                         | काञ्यप्रकाशदीकाकाराः २०७, ३५ गीतगोविन्दम् १९ गीता १६ वित्रमीमांसा १३२, ६०, ४ जयदेवः १९ जयदेवः १९ जरत्तराः (दिण्ड-वामनादयः) २० व्वित्कारादयः १४, १ व्याप्त वित्रमीमांसा १३२, ६०, ४ व्याप्त वित्रमारादयः १४, १ व्याप्त वित्रमारादयः १४, १ व्याप्त वित्रमारादयः १८, ३७ प्राञ्चः १२, ३७ प्राञ्चः १४, १० प्राञ्चः |

10 A STATE OF THE PARTY OF THE PAR 7 10 1 THE PART OF 1. 1-20MILES 1) 14 3 11 5 ž. -Tr A ... 10000000 ----- 1 1 ----LY SPECE SUITERS -YE THE OTHER pering the state of







## अन्य महत्त्वपूर्ण प्रकाशन

ध्वन्यालोकः । श्रीबदरीनाध्ये झा कृत् दिधिति' तथा श्री शोभितमिश्र कृत हिन्दी व्याख्या सहित । सम्पूर्ण 274-00 मीमांसान्यायप्रकाशः । आपदेवप्रणीतः । अयु-ज्ञानवती हिन्दी व्याख्या सहितः । · व्याख्याकार: डा०राधेश्याम चतुर्वेटो काव्यालंकारः । आधाचार्य भाम हविरानेतः । आनन्दाः ऽख्य' हिन्दी भाष्यसंवलितः। भाष्यकार: । साहित्यवारिधि । डॉ॰ ापानन्द शर्मा गीतगोविन्दकाव्यम् । श्रीजयदेविदर्गन् । 'इन्द्र' हिन्दी टीका सहित 🔭 ३०-०० अमरूशतकम् । 'रिसकसंजीवनी' संस्कृत तथा 'प्रकाश' हिन्दी टीका सहित ४०-०० काव्यप्रकाशः । मम्मटभट्ट विरचित सर्विमर्श 'रहस्यबोधिनी' हिन्दी व्याख्या सहित । व्याख्याकार डॉ॰ गजानन शास्त्री मुसलगाँवकर । सम्पूर्ण 🦠 🛴 ३५०-०० साहित्यदर्पणम् । 'चन्द्रकला' संस्कृत-हिन्दी टीका सहित । व्याख्याकार पं० शेषराज शर्मा रेग्मी । सम्पूर्ण ३३५-००, १-६ परिच्छेद १८०-००, ७-१० परिच्छेद काव्यालंकारसूत्रवृत्तिः । वामनकृता 'कामधेनु' व्याख्या सहितः। 'विद्याधरी' हिन्दी व्याख्योपेता । व्याख्याकार श्री पं० केदारनाथ शर्मा वृत्तरत्नाकरम् । 'सेत्-नारायणी-बालक्रीड़ा' टीकात्रयोपेतम् । हिन्दी टीकाकार आचार्य मधुसूदन शास्त्री 80-00 मेघदूतम् । 'इन्दुकला' संस्कृत-हिन्दी व्याख्या सहित । व्याख्याकार श्री वैद्यनाथ झा। €0-00 रघुवंशमहाकाव्यम् । 'मल्लिनाथी' संस्कृत तथा सान्वय 'हरिप्रिया' हिन्दी व्याख्या सहित । सम्पूर्ण 274-00 कर्पूरमञ्जरी । 'सुधा' संस्कृत-हिन्दी व्याख्योपेत । व्याख्याकार पं० परमेश्वरदीन पाण्डेय 30-00 शिशुपालवध महाकाव्यम्। 'आशुबोधिनी' संस्कृत हिन्दी व्याख्या सहित । व्याख्या० पं० सत्यनारायण शास्त्री खण्डुड़ी । १-४ सर्ग ७०-००, प्रथम सर्ग २०-००, द्वितीय सर्ग १६-००, तृतीय सर्ग १५-००, चतुर्थ सर्ग २०-००

## गुणरं च प्राप्तिस्थानम्-चौखम्बा संस्कृत सीरीज आफिस

के०३७/९९, गोपाल मंदिर लेन, गोलघर (मैदागिन) के पास पो०बा०नं० १००८, वाराणसी-२२१००१ (भारत) फोन: (०५४२)२३३३४५८

e-mail: cssoffice@satyam.net.in

ISBN: 81-218-0100-7

Price: Rs. 100-00